




ÑÏÅÖÈÀËÜÍÛÉ ÂÛÏÓÑÊ ÆÓÐÍÀËÀ «ÏÈÑÜÌÅÍÍÛÅ ÏÀÌßÒÍÈÊÈ ÂÎÑÒÎÊÀ»

ÏÎÑÂßÙÅÍ ÞÁÈËÅÞ

ÇÀÌÅÑÒÈÒÅËß ÃËÀÂÍÎÃÎ ÐÅÄÀÊÒÎÐÀ ÆÓÐÍÀËÀ, ÊÀÍÄÈÄÀÒÀ ÈÑÒÎÐÈ×ÅÑÊÈÕ ÍÀÓÊ

ÒÀÒÜßÍÛ ÀËÅÊÑÀÍÄÐÎÂÍÛ ÏÀÍ

SPECIAL ISSUE OF THE JOURNAL “PIS’MENNYE PAMIATNIKI VOSTOKA”

IS DEDICATED TO THE JUBILEE

OF THE DEPUTY EDITOR-IN-CHIEF OF THE JOURNAL, PH.D. SCI. (HIST.)

TATIANA ALEKSANDROVNA PANG



Уважаемая Татьяна Александровна!

Редколлегия журнала «Письменные памятники Востока» сердечно 
поздравляет Вас с юбилейной датой. Этот день — прекрасный повод 
выразить Вам нашу глубокую признательность за многолетнее служе-
ние науке и нашему изданию.

Мы ценим Вашу исключительную роль в жизни нашего журнала. 
На протяжении многих лет Вы являетесь его мощной движущей си-
лой и научной совестью. Во многом благодаря Вашим усилиям «Пись-
менные памятники Востока» сохраняют и укрепляют свою репута-
цию авторитетного академического востоковедного издания. Ваша 
безупречная научная интуиция, глубокая эрудиция и принципиаль-
ность задают высокие стандарты отбора и подготовки материалов. Вы 
обладаете редким даром сочетать строгую научную требовательность 
с доброжелательным и конструктивным подходом к авторам, умея 
направлять и вдохновлять их на творческий рост, что создает вокруг 
журнала атмосферу настоящей научной школы.

Ваша энергия и инициативность, проявленные в организации кон-
ференций, семинаров и в педагогической работе, вселяют уверен-
ность в сохранении преемственности научных традиций. Мы благо-
дарны Вам за интеллектуальную строгость и человеческую теплоту, 
которые Вы ежедневно вносите в нашу общую работу.

Дорогая Татьяна Александровна, в Ваш юбилей мы желаем Вам 
крепкого здоровья, неиссякаемой творческой энергии, благополу-
чия и реализации всех Ваших замыслов. Пусть Ваша деятельность и 
впредь служит ориентиром  для коллег и молодых ученых!

С глубочайшим уважением и признательностью,
Редколлегия журнала «Письменные памятники Востока»



In the Pursuit of Eurasian Heritage
Tatiana Pang 

If everything on earth were rational, nothing would happen.
Если бы всё на земле было разумно, ничего бы не случалось.

Fyodor M. Dostoevsky

Not all scholars can be said to have devoted themselves to a fi eld of 
knowledge which few contemporaries know of, but which has a signifi cance 
for the recent past that surpasses many other aspects of human knowledge. 
Th ose of us who are lucky enough to know Tatiana Pang personally or pro-
fessionally will be able to ascertain her indefatigable drive aimed at preserv-
ing the knowledge of the language and the history of the Manchu people, 
with whom she had formed a bond ever since the beginning of her aca-
demic life. Th e following lines will sketch out Tatiana Pang’s contribution to 
scholarship in all brevity.

Encompassing more than thirty journal articles and contributions to 
books and catalogues, Dr. Pang’s academic journey started with her years 
of studies in Chinese literature at the Oriental Faculty of Leningrad State 
University during the 1970s. Her interest in Manchu literature and histor-
ical sources started during this period, so it is not surprising that she was 
drawn to the collections of the Institute of Oriental Manuscripts, at the Len-
ingrad/Saint Petersburg Branch of the Russian Academy of Sciences — the 
venerable institution where she obtained her doctoral degree and where 
she now serves as vice director. Many of the sources which she described, 
translated and analysed in her academic output can be located in the vaults 
of the IOM. Readers familiar with the Institute will have noted her grow-
ing enthusiasm when introducing visitors to the ‘hidden gems’ of the IOM 
collections. Some of these, Dr. Pang would reveal in international publica-
tions. Two recent articles, published in the very journal co-edited by herself 
and based at the Institute, namely the Written Monuments of the Orient/
Письменные памятники Востока are “Two Manchu-Chinese Gaoming 
Diplomas from the Collection of Nikolay Petrovich Likhachev” and “Th e 



Content and Concordance of the Chapters from the Manchu-Chinese Man-
uscript Emu Tanggû Orin Sakda-i Gisun Sarkiyan”.

Her academic interest in the Manchu language combined the ‘serious’ 
aspects of the diplomatic relations between Tsarist Russia and Qing China, 
or of the Orthodox Church fathers’ linguistic pursuits during the eighteenth 
and nineteenth centuries, with the lightness of the Manchu elites’ youth, 
who played with words in both Manchu and Chinese. Th e ethereal joyful-
ness of the banner youth was the recent topic of her article “Manchu-Chi-
nese Zidi Shu ‘Eating the Crab’. Translation from Manchu and Chinese, 
Introduction and Commentaries”, published in Письменные памятники 
Востока (2022). What were the young men of the later Qing era thinking 
about, in between their rhyming Manchu-Chinese ’macaroni poetry’, too 
many glasses of Chinese vodka (arki/ ) and the concerns of having to 
perform both as the educated Sons of the Empire ( ) and as the mili-
tarily valient Youth of the Eight Banners (jakûn gûsa-i juse deote)? So why 
would an intelligent woman such as Tatiana Pang decide to devote herself 
to slightly nonsensical studies of how to cook and eat crabs, in a language 
which ceased to be spoken as a primary tongue more than one hundred 
years ago in most of what is now China?

Th ere may be some rationality in Tatiana Pang’s decision aft er all. Since 
the (re-)discovery in China since the 1980s of Manchu language archival 
sources, the learning of Manchu has received a signifi cant boost. Primarily 
intended as a complement to the historical research of Chinese-language 
sources, studying Manchu for the sake of accessing the copious quantities 
of archival documents is fast becoming a desideratum for any serious Qing 
historian. Th ese sources allow us to gain insight into historical approaches 
to less ‘political’ aspects of Manchu history, for instance the religious uni-
verse, economic pursuits, the position of women in Manchu society and 
attitudes towards education. From the Yongzheng period (1723–1736) on-
wards, and culminating in the Qianlong reign period (1736–1796), imperial 
policy changed from promoting a universal, and thus inevitably Han-Chi-
nese dominated, Qing society to encouraging the Manchu communities to 
retain their original identity in matters religious (shamanism/Lamaism), 
social (marriage laws) and educational (emphasis on the martial arts of the 
steppe, Manchu language).

Language and culture — two key identity markers of any ethnic enti-
ty, and even more so when minority populations are concerned. Already 



during her undergraduate years at the Leningrad State University, Tatiana 
Pang would have come across the phenomenon of ethnic assimilation into 
the Han-Chinese majority. Rather than ‘becoming Chinese’, many ethnic 
groups became ‘Sinicised’, i.e. adopted Confucian morality, agrarian live-
lihoods and, importantly, the use of Chinese characters. By the time of 
the Tang  dynasty (618–907), their use had spread over the entire East 
Asian hemisphere, and along with Chinese writing followed statecraft  and 
philosophy, in particular Buddhism and Confucianism. But already then, 
the ‘trans-Sinic’ central and north-eastern Asian regions showed their 
specifi c characteristics as far as writing was concerned. Th e script systems 
of the Tangut and Khitan were inspired by Chinese characters, but entire-
ly unintelligible without specifi c training — as specialists trained at the 
IOM will be able to confi rm. Th e same applied to the Jürchen, the direct 
predecessors of the Manchus, who during the twelft h century founded an 
empire to rival the Chinese Song  (960–1279), ruled over by the ‘golden’ 
Jin  dynasty (1115–1234). Despite the brevity of its cultural encounter, 
the Jin elite experienced an undeniable degree of assimilation — Sinici-
sation.

Th e period between Mongolian suzerainty and the early 17th  c. con-
fi rmed this orientation for the Jürchen, who increasingly gravitated towards 
the civilisational pattern of the Ming  empire and its Chinese majority. 
While spoken Jürchen diff ered markedly depending on the specifi c tribal 
area, any written application was lacking. Instead Jürchens would commu-
nicate by means of written Mongolian, not least to convey the message of 
Tibetan Buddhism (Lamaism), which the Mongols had converted to in the 
wake of the disintegration of their world empire. Th e Mongolian paradigm 
would stay in place until the Jürchen unifi er and conceptual inventor of the 
Manchu nation, Nurhaci (1559–1626), derived a Manchu writing system, 
largely identical with the Mongolian script, which all Manchu loyalists were 
urged to learn. Th e oldest sources which Tatiana Pang would have read dur-
ing her studies would have been derived from these ‘Old Manchu archives’. 
Whether or not standard Manchu ever managed to establish itself as a com-
monly accepted lingua franca within the former Jürchen territories, by the 
time of the Qing  dynasty’s conquest of China in 1644, Manchu had be-
come the conjoint offi  cial language of imperial China and all members of 
the aristocratic clans and Manchu banner families were encouraged to use 
Manchu in public and in private.



Th e dispersal of the Manchu banner soldiers and their families into the 
garrison cities of the Qing empire immediately put the language devised by 
Nurhaci into a defensive position, requiring regular tuition and guidance 
in terms of the cultural traditions of the Manchus as an ethnic community. 
Whilst Manchu documents were being produced on all matters of impe-
rial policy until the end of the Qing dynasty, knowledge of the language 
for colloquial use depended on domestic story-telling and tuition by local 
teachers well-versed in the grammar and textual customs of written Man-
chu. Importantly, language tuition was meant to enable the student to nav-
igate within the vast and immensely appealing ocean of Chinese tradition 
in its various forms, both by means of translation (privately but also com-
missioned by imperial decree) and also by interweaving Manchu themes 
with Chinese cultural messages (e.g. in the Nisan Saman epos). From the 
mid-Qing period onwards, the collective experience of Manchu language 
teaching started to distil itself in conversational books purposely written for 
Manchu tuition. Amongst the best-known Manchu language school books 
feature the Manju gisun i oyonggo jorin i bithe/Qingwen zhiyao  
(“Important instructions for the Qing [=Manchu] language”), Justan bithe 
(“Small notes”), Manjurame fonjire jabure gisun dehi meyen/

 (“Questions and answers on the Manchu language in forty chapters”) of 
1758 and the synthetic Tanggû meyen (“One hundred chapters”), updated 
throughout the Qing period and presented to a Western audience in 1924 
Tanggu Meyen and other Manchu reading lessons by M.F.A. Fraser. Further-
more, the Qing administration itself did its best to propagate the impor-
tance of minority languages. As part of imperially commissioned transla-
tion œuvres, a not unimportant secondary aim was to keep the interethnic 
intelligentsia of the Qing empire gainfully employed — and thus out of any 
potential political involvements. Dostoevsky would agree that this discov-
ery would not have been made without the ‘irrational’ decision to study 
Manchu — and thus gain the historical overview over the whole of Eurasia. 
Th e Qing dynasty placed great emphasis on the state-sponsored transla-
tion eff ort, both of offi  cial documents and of the Confucian textual body. 
Representative examples of the latter category are the Manju monggu ni-
kan hergen-i ilan hacin-i mudan araha buleku bithe/Yuzhi Manzhu Menggu 
Hanzi sanhe qiezi qingwenjian  (‘Im-
perially commissioned mirror of three Qing languages with pronunciation 
guide for Manchu, Mongolian and Chinese’), as well as the ‘Qing Penta-



glot’, namely the Han-i araha sunja hacin-i hergen kamciha manju gisun-i 
buleku bithe / Yuzhi wuti Qingwenjian  (‘Imperially com-
missioned mirror of Qing languages in fi ve scripts’). Most Manchu teachers 
would have been aware of these momentous works, which would have per-
colated the Manchuphone reaches of Qing society at least in part. Undoubt-
edly, the coursebooks used by Dr. Pang were also derived from this fertile 
period of Manchu language tuition.

Th is statement is also true for the translation eff orts of the Qing empire’s 
Europeans, whose work started immediately with the transition to Qing 
rule in 1644. Th e Jesuits represented, as so oft en, the intellectual vanguard, 
at fi rst translating manuals for their own usage within the imperial palace, 
usually in the shape of glossaries with parallel renditions in Manchu, Chi-
nese and Latin. Th e next stage was reached when the missionaries relayed 
their insight to the educated public of the West. Jean-François Gerbillon’s 
Grammaire Tartare-Mandchou (c. 1800) is perhaps the fi rst comprehensive 
attempt of introducing Manchu to the wider world. Th e nineteenth century 
saw the emergence of Manchu studies at Western state academies and uni-
versities. Here, the eff orts of Julius Klaproth (e.g. Lettres sur la litté rature 
mandchou, traduites du russe de M. Afanasii Larionowitch Leontiew) and by 
Abel Rémusat (Recherches sur les langues tartares: ou Mémoires sur diff érens 
points de la grammaire et de la littérature des Mandchous, des Mongols, des 
Ouigours et des Tibétains) should be emphasised. European translation ef-
forts belatedly also embraced the Biblical, with missionaries Louis de Poirot 
(1735–1813 ) selective Bible translation and S.V. Lipovtsov’s Musei 
Ejen Isus Heristos-i tutubuha ice hese (a translation of the Gospel according 
to Matthew and Mark, 1859) as perhaps the last comprehensive transla-
tion eff ort. But these Europeans were neither the fi rst nor the most sys-
tematic students of the Manchu language, since China’s immediate neigh-
bours to the east, the Koreans, were fi rst off  the mark. Of immense value 
for our understanding of changing pronunciation patterns in Manchu but 
also in (northern) Chinese and Mongolian are the Korean primers of the 
early Qing period, with the earliest editions stretching back to the 14th c. 
Th e most valuable text is the Qianlong revision of the Nogeoldae/Lao qida  

(‘Old Cathayan’).
Citing Dostoevsky, the most ‘rational’ thing for a young person to pursue 

is probably dentistry or architecture, but in the world of academic passion 
astounding connections appear, invisible to those who have never focused 



on languages verging on extinction. Th e entirely rational outcome which 
emerges from Tatiana Pang’s dedication to Manchu studies is that the con-
nections between north-eastern Asia, the Qing empire, the khanates of cen-
tral Asia and the Russian empire become transparent. In other words, Tati-
ana Pang upholds the virtuous study of Eurasia as a historical and cultural 
entity. As a colleague at university level and as a member of the editorial 
board of the Central Asiatic Journal I have the immense pleasure and hon-
our to partake in the academic knowledge which Tatiana Pang has accumu-
lated over her years of study. May she continue to share this insight with her 
peers and with the academic youth for many years to come!

Lars Peter Laamann
(SOAS University of London)



 

ÏÈÑÜÌÅÍÍÛÅ 
ÏÀÌßÒÍÈÊÈ 

ÂÎÑÒÎÊÀ 
 

Òîì 22, ¹ 4 
çèìà 
2025 

Выпуск 63 
 

 
Р е д а к ц и о н н а я  к о л л е г и я  

Главный редактор чл.-корр. РАН И.Ф. Попова (ИВР РАН) 
Заместитель главного редактора к.и.н. Т.А. Пан (ИВР 

РАН) 
Секретарь к.ф.н. Е.В. Танонова (ИВР РАН) 
 
д.и.н. А.К. Аликберов (ИВ РАН) 
акад. РАН В.М. Алпатов (ИЯ РАН) 
к.ф.н. С.М. Аникеева (Изд-во «Наука») 
акад. РАН Б.В. Базаров (ИМБТ СО РАН) 
д.филос.н. С.Л. Бурмистров (ИВР РАН) 
д.и.н. Р.М. Валеев (КФУ) 
проф. Х. Валравенс (Германия, Берлинская гос. библиотека) 
О.В. Васильева (Российская нац. библиотека) 
акад. РАН А.П. Деревянко (ИАЭТ СО РАН) 
к.ф.н. Ю.А. Иоаннесян (ИВР РАН) 
д.и.н. А.И. Колесников (ИВР РАН) 
акад. РАН Н.Н. Крадин (ИИАЭ ДВО РАН) 
акад. РАН А.Б. Куделин (ИМЛИ РАН) 
д.ф.н. И.В. Кульганек (ИВР РАН) 
д.и.н. А.Н. Мещеряков (ИВ РАН) 
проф. Не Хунъинь (КНР, Академия тангутоведения, ун-т 

Нинся)  
д.филос.н. Е.П. Островская (ИВР РАН) 
к.и.н. С.М. Прозоров (ИВР РАН) 
проф. Н. Симс-Вильямс (Великобритания, Лондонский 

ун-т)  
акад. РАН А.В. Смирнов (ИФ РАН) 
проф. Таката Токио (Япония, Токио, Тоё Бунко) 
член-корр. РАН И.В. Тункина (СПбФ АРАН) 
д.и.н. С.А. Французов (ИВР РАН) 
член-корр. РАН Д.В. Фролов (МГУ им. М.В. Ломоносова) 
к.ф.н. Н.С. Яхонтова (ИВР РАН) 

РОССИЙСКАЯ 
АКАДЕМИЯ НАУК 

Институт восточных рукописей 
(Азиатский Музей) 

Журнал основан в 2004 году 
 

Санкт-Петербург 
ИВР РАН 
2025 

Учредитель:  
ФГБУН «Институт восточных 
рукописей РАН» 

Журнал зарегистрирован  
в Федеральной службе  
по надзору в сфере связи,  
информационных технологий  
и массовых коммуникаций  

Свидетельство ПИ  
№ ФС77-78987 от 14 августа 
2020 г. 

Подписной индекс  
АО «Почта России» ПП114 

Периодичность издания  
4 раза в год 

ISSN 1811-8062 

Языки издания:  
русский, английский 

12+ 



 

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 2 

Â ÍÎÌÅÐÅ: 
 

ПУБЛИКАЦ ИИ 
И С Т О Р И Я ,   Ф И Л О С О Ф И Я ,   Ф И Л О Л О Г И Я  
У Цзин. Танский Тай-цзун (627–649). «Основы управления периода Чжэнь-гуань».  
Глава 6.18. О бережливости и сдержанности. Перевод и комментарии И.Ф. Поповой  7 
И.А. АЛИМОВ. Две новеллы Ван Мин-цина  15 
В.Л. УСПЕНСКИЙ. Буддийские стихи императора Шуньчжи в тибетском переводе 23 

ИСС ЛЕДОВА НИЯ 
И С Т О Р И Я ,   Ф И Л О С О Ф И Я ,   Ф И Л О Л О Г И Я  
В.М. РЫБАКОВ. Институт полномочных посланцев в Китае периода Тан (618–907)  30 
Е.П. ОСТРОВСКАЯ. По страницам «Энциклопедии Абхидхармы»:  
практика очистительного поста  44 
Е.Н.ЕМЕЛЬЧЕНКОВА. Традиции и новаторство в языке:  
на примере истории формирования химической терминологии в Китае в XIX веке  53 
ЛЮ Жомэй. О значении исследований грамматики китайского языка  
западными синологами  67 
Н.Н. ДЬЯКОВ. Женщина Туниса от исламизации к колонизации  
в сочинении Тахара аль-Хаддада (1899–1935)  74 
П.А. КОМАРОВСКАЯ. Культурный символизм темы процветания, плодородия  
и богатства в народной песне провинции Шэньси 81 

ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 
Т Е К С Т О Л О Г И Я ,   К О Д И К О Л О Г И Я ,   П А Л Е О Г Р А Ф И Я ,   А Р Х Е О Г Р А Ф И Я  
Hartmut WALRAVENS. The History of Manchu Studies from the German Language Area  
(Part II: To the Middle of the 20th Century)  89 
В.Г. ДАЦЫШЕН. Маньчжуроведение и изучение истории Китая в России в XVIII–XIX вв.  101 
В.В. ЩЕПКИН, А.А. ИЛЬЮХОВ. Документы на маньчжурском языке об отношениях  
сахалинских айнов с империей Цин в XVIII–XIX вв. из коллекции Университета Хоккайдо  114 
Н.Г. ПЧЕЛИН. М. Руджиери: жизнеописание иезуита-миссионера  124 
А.Э. ТЕРЕХОВ. Источники жизнеописания Куан Юя в рукописи «Ле сянь чжуань»  
из собрания ИВР РАН  132 
Tokio TAKATA. A Note on the Chinese Fragment in Tibetan Script PT1249  146 
М.Е. КРАВЦОВА. О собраниях чуских строф эпохи Сун (960–1279) 156 

КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 
NIE Hongyin. Tangut Manuscripts Recently Collected in the Hangzhou Branch  
of National Archives  168 

Д.А. НОСОВ Маньчжурская коллекция монголоведа В.А. Казакевича (1896–1937),  
поступившая в Азиатский Музей в 1927 году  189 

ЛЮ Лицю, Р.М. ВАЛЕЕВ, Р.З. ВАЛЕЕВА, А.Н. САМИГУЛЛИН, Г.Р. ШАРАФУТДИНОВ.  
«Я начинаю подумывать покинуть родную Казань» (1922): С.Е. Малов в Казани,  
Санкт-Петербурге и экспедициях в Китайский Туркестан (1880–1922)  
(к 145-летию со дня рождения)  200 



 

ВАН Дин. Further Discoveries Concerning the Chinese Imperial Ziguangge Portrait  
of Emin Khōja  223 

И.В. ЗАЙЦЕВ. «Дестан» Хабибуллы Керема о бахчисарайской бане и медресе Зынджирлы  
(по рукописи «Гунча-и эфкар» ИВР РАН D 316)  234 

Т.С. МАТЕХИНА, М.А. КОЗИНЦЕВ. Османская подорожная «наставнику в гимнастике»:  
к истории путешествия А.Л. Липовского по Ближнему Востоку в 1893 году  243 

И.В. ГЕРАСИМОВ. Египетский публицист Мухаммад Хусайн Хайкал  
о светском празднике в Хартуме (январь 1926 г.) (перевод и комментарий фрагмента  
из книги Мухаммада Хусайна Хайкала «Десять дней в Судане»)  252 

Т.В. ЕРМАКОВА. Предпосылки сотрудничества британского востоковеда Сесила Бендалла  
с российской научно-издательской серией “Bibliotheca Buddhica”  263 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
На четвертой стороне обложки:  
«Переводы собрания имен на четырех языках, составленного по высочайшему повелению».  
Шифр С 184 xyl. Маньчжурский фонд ИВР РАН 
 
© Институт восточных рукописей РАН (Азиатский Музей), 2025 



 

PIS'MENNYE 
PAMIATNIKI 
VOSTOKA 

 

Volume 22, No. 4 
winter 
2025 
Issue 63 

 
Ed i tor ia l  Board   
Editor-in-Chief Irina F. Popova, Corresponding Member of RAS (Hist.), Institute of Oriental 

Manuscripts RAS, St. Petersburg 
Deputy Editor-in-Chief  Tatiana A. Pang, Ph.D. Sci. (Hist.), Institute of Oriental Manuscripts RAS, 

St. Petersburg 
Secretary Elena V. Tanonova, Ph.D. Sci. (Phil.), Institute of Oriental Manuscripts RAS, St. Petersburg 
 
Alikber K. Alikberov, Dr. Sci. (Hist.), Institute of Oriental Studies RAS, Moscow 
Vladimir M. Alpatov, Member of RAS (Phil.), Institute of Linguistics RAS, Moscow 
Svetlana M. Anikeeva, Ph.D. Sci. (Phil.), Nauka Publishers, Moscow 
Boris V. Bazarov, Member of RAS (Hist.), Institute of Mongolian Studies, Buddhology and Tibe-

tology SB RAS, Ulan-Ude 
Sergey L. Burmistrov, Dr. Sci. (Philosophy), Institute of Oriental Manuscripts RAS, St. Petersburg 
Anatoly P. Derevyanko, Member of RAS (Hist.), Institute of Archaeology and Ethnography SB 

RAS, Novosibirsk 
Serge A. Frantsouzoff, Dr. Sci. (Hist.), Institute of Oriental Manuscripts RAS, St. Petersburg 
Dmitrii V. Frolov, Corresponding Member of RAS, Moscow State University 
Youli A. Ioannesyan, Ph.D. Sci. (Phil.), Institute of Oriental Manuscripts RAS, St. Petersburg 
Aliy I. Kolesnikov, Dr. Sci. (Hist.), Institute of Oriental Manuscripts RAS, St. Petersburg 
Nikolay N. Kradin, Member of RAS (Hist.), Institute of History, Archaeology and Ethnology FEB 

RAS, Vladivostok 
Alexander B. Kudelin, Member of RAS, Institute of World Literature RAS, Moscow 
Alexander N. Meshcheryakov, Dr. Sci. (Hist.), Higher School of Economics, Moscow 
Nie Hongyin, Prof., Academy of Xixia Studies, Ningxia University, China 
Stanislav M. Prozorov, Ph.D. Sci. (Hist.), Institute of Oriental Manuscripts RAS, St. Petersburg 
Nicholas Sims-Williams, Dr. Sci. (Phil.), University of London 
Andrey V. Smirnov, Member of RAS (Philosophy), Institute of Philosophy RAS, Moscow 
Takata Tokio, Dr. Sci. (Phil.), Toyo Bunko, Tokyo, Japan 
Irina V. Tunkina, Corresponding Member of RAS, St. Petersburg Branch of the Archive of the 

RAS 
Ramil M. Valeev, Dr. Sci. (Hist.), Kazan (Volga Region) Federal University, Kazan 
Olga V. Vasilyeva, National Library of Russia, St. Petersburg 
Hartmut Walravens, Prof., Berlin State Library, Germany 
Nataliya S. Yakhontova, Ph.D. Sci. (Phil.), Institute of Oriental Manuscripts RAS, St. Petersburg 

RUSSIAN ACADEMY 
OF SCIENCES 

The Institute of Oriental 
Manuscripts 
(Asiatic Museum) 

 
Founded in 2004 
Issued quarterly 



 

 

Pis’mennye Pamiatniki Vostoka, 2025, volume 22, no. 4 (issue 63), p. 5 

IN THIS ISSUE: 

PUBL IC ATIONS 
H I S T O R Y,   P H I L O S O P H Y,   P H I L O L O G Y  
WU Jing. Tang Taizong (627–649). The Essentials of Government of Zhen-guan Period.  
Chapter 6.18. On Prudence and Modesty / Translation and comments by Irina F. POPOVA  7 
Igor A. ALIMOV. Two Novels by Wang Ming-qing  15 
Vladimir L. USPENSKY. A Buddhist Poem by the Shunzhi Emperor in Tibetan Translation 23 

RESEARCH  WORKS  
H I S T O R Y,   P H I L O S O P H Y,   P H I L O L O G Y  
Viacheslav M. RYBAKOV. The System of Plenipotentiary Envoys in the Tang China (618–907)  30 
Helena P. OSTROVSKAIA. Through the Pages of the Abhidharma Encyclopedia: A Description  
of Buddhist Fasting  44 
Elena N. EMELCHENKOVA. Tradition and Innovation in Language: A Case Study  
of the Development of Chemical Terminology in the 19th-Century China  53 

LIU Ruomei. The Study of Chinese Grammar by Western Sinologists  67 
Nikolay N. DYAKOV. Woman in Tunis from Islamization to Colonialism in the Work  
of Tahar al-Haddad (1899–1935)  74 
Polina A. KOMAROVSKAIA. The Cultural Symbolism of Prosperity, Fertility and Wealth  
in Shaanxi Folk Songs 81 

HISTORY  AND  H ISTORIOGRAPHY 
T E X T O L O G Y,   C O D I C O L O G Y,   PA L E O G R A P H Y,   A R C H E O G R A P H Y  
Hartmut WALRAVENS. The History of Manchu Studies from the German Language Area  
(Part II: To the Middle of the 20th Century)  89 
Vladimir G. DATSYSHEN. Manchu Studies and the Study of Chinese History in Russia  
in the 18th–19th Centuries  101 
Vasilii V. SHCHEPKIN, Aleksandr A. ILIUKHOV. Documents in Manchu on the Relations  
of the Sakhalin Ainu with the Qing Empire in the 18th–19th Centuries from the Hokkaido  
University Collection  114 
Nicolas G. PCHELIN. M. Ruggieri: A Jesuit Missionary’s Biography  124 
Anthony E. TEREKHOV. Sources of Kuang Yu’s Biography in the Liexianzhuan Manuscript  
from the Collection of IOM RAS  132 
Tokio TAKATA. A Note on the Chinese Fragment in Tibetan Script PT1249  146 
Marina Ye. KRAVTSOVA. On Collections of the Chu Verses (chuci) of the Song Epoch (960–1279) 156 

COLLECTIONS  AND  ARC HIVES  
NIE Hongyin. Tangut Manuscripts Recently Collected in the Hangzhou Branch  
of National Archives  168 
Dmitry A. NOSOV. The Manchu Collection Donated by the Mongolist Vladimir A. Kazakevich  
(1896–1937) to the Asiatic Museum in 1927  189 
LIU Liqiu, Ramil M. VALEEV, Roza Z. VALEEVA, Airat N. SAMIGULLIN, Gennady R. SHARAFUT- 
DINOV. “I am Beginning to Think of Leaving My Native Kazan” (1922): S.E. Malov in Kazan, 
St. Petersburg and in Expeditions to Chinese Turkestan (1880–1922) (on the 145th Anniversary  
of His Birth)  200 



 

 

WANG Ding. Further Discoveries Concerning the Chinese Imperial Ziguangge Portrait  
of Emin Khōja  223 
Ilya V. ZAYTSEV. Habibulla Kerem’s Destan on the Bakhchysarai Bathhouse  
and the Zincirli Madrasa (Based on the Guncha-i Efkar Manuscript IOM RAS D 316)  234 
Tatiana S. MATEHINA & Mark A. KOZINTCEV. An Ottoman Travel Permit  
to a “Gymnastics Instructor”: On the History of Alexander L. Lipovsky’s Journey through the  
Middle East in 1893  243 
Igor V. GERASIMOV. The Egyptian Social Writer Muhammad Husain Haikal about  
a Secular Holiday in Khartoum (January 1926) (Translation and Commentary of a Fragment  
from the Book by Muhammad Husain Haikal, Ten Days in the Sudan)  252 
Tatiana V. ERMAKOVA. Reasons behind the British Orientalist Cecil Bendall’s Collaboration  
with the Russian Academic Publishing Series “Bibliotheca Buddhica” 263 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Back сover:  
C 184 xyl. “Translations of the collection of names in four languages, compiled by the highest command”. 
Manchu collection of IOM RAS 



ПУБЛИКАЦ ИИ 

 

7

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 7–14 

У Цзин. Танский Тай-цзун (627–649). 
«Основы управления периода Чжэнь-гуань». 
Глава 6.18. О бережливости и сдержанности. 
Перевод и комментарии И.Ф. Поповой 
 
И.Ф. ПОПОВА 
Институт восточных рукописей РАН 
Санкт-Петербург, Россия 
 
 
DOI: 10.55512/WMO691523 
 

Статья поступила в редакцию 16.06.2025. 
 
А н н о т а ц и я : Публикация содержит перевод 18-й главы (из шестой цзюани) классического 
труда историка У Цзина 呉兢 (670–749) «Основы управления периода Чжэнь-гуань» (Чжэнь-
гуань чжэн яо 貞觀正要), в котором приведены беседы танского императора Тай-цзуна 太宗 
(Ли Ши-миня 李世民, 599–649, прав. 627–649) с его ближайшими сановниками. 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а : танский Тай-цзун, У Цзин, «Основы управления периода Чжэнь-гуань», 
рассуждения танских сановников. 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я : У Цзин. Танский Тай-цзун (627–649). «Основы управления периода Чжэнь-
гуань». Глава 6.18. О бережливости и сдержанности / Перевод и комментарии И.Ф. Поповой // 
Письменные памятники Востока. 2025. Т. 22. № 4 (вып. 63). С. 7–14. DOI: 10.55512/WMO691523. 
 
О б  а в т о р е :  ПОПОВА Ирина  Федоровна , член-корреспондент РАН, директор Инсти- 
тута восточных рукописей, Российская академия наук (Санкт-Петербург, Россия) 
(irina_f_popova@mail.ru). ORCID: 0000-0002-6327-3079. 
 

© Попова И.Ф., 2025 
 
 

Данная публикация является моим подарком Татьяне Александровне Пан, пред-
ставителю востоковедной династии, уникальному специалисту-маньчжуроведу, че-
ловеку, обладающему редким даром доброты и мудрости. Бесконечное трудолюбие, 
скрупулезное внимание к тексту позволили Т.А. Пан добиться значительных высот в 
ее нелегкой и крайне увлекательной профессии. При этом она является талантливым 
редактором, настоящей опорой наших главных институтских журналов, а также пе-
реводчиком и комментатором сложнейших источников. Поэтому я считаю вполне 
логичным и правомерным преподнести Т.А. Пан к ее юбилею перевод из классиче-
ского труда «Основы управления периода Чжэнь-гуань» (Чжэнь-гуань чжэн яо貞觀
正要), составленного танским историком У Цзином 呉兢 (670–749) и представленно-
го им трону в 705 г. Десять частей (цзюаней), разделенных на сорок глав (пяней), это-



ПУБЛИКАЦ ИИ 

 

8 

го произведения представляют собой изложение бесед танского императора Тай-
цзуна (627–649), правившего под девизом Чжэнь-гуань («Истинное Рассмотрение»),  
с его приближенными по разным вопросам управления и морали. Перевод сделан по 
изданию (Чжэнь-гуань чжэн яо 1936). 

  
Чжэнь-гуань чжэн яо. Цз. 6.18. Л. 1а–6а 
О бережливости и сдержанности 
 
[Л. 1а] В первый год [правления под девизом] Чжэнь-гуань (627) Тай-цзун сказал 

приближенным: «С древнейших времен все государи, которые затевали строитель-
ство, непременно стремились считаться с настроениями народа. Некогда великий 
Юй продолбил девять гор, проложил русла девяти рек1, привлекал людские силы 
несметно, но никто не роптал, поскольку это совпадало с упованиями народа, и все 
были единодушны. Цинь Ши-хуан[ди] возводил дворцы, и многие осуждали [его], 
ведь тешил [он] собственные прихоти и не думал о чаяниях людей. Я-государь 
нынче [Л. 1б] захотел было построить дворец и заготовил строительный лес, но, 
тщательно обдумав произошедшее с Цинь [Ши]-хуан[ди], не стал начинать работ. 
Древние говорили: „Не делай бесполезного, что повредит полезному“2 и „не показы-
вай того, что может вызвать зависть, старайся не ввергать в смятение сердца народа“3. 
Всегда, если люди замечают, как [кто-то] ищет корысти, их сердца непременно при-
ходят в замешательство. А когда, к примеру, украшают утварь тонкой резью и одеж-
ду — драгоценными каменьями, когда не знают удержу в гоноре и расточительстве, 
то времена погибельные [для государства] недалеки. [Отныне] если у ванов, гунов и 
ниже затраты на жилища, колесницы, платье, убранство свадеб и похорон не будут 
соразмерны рангу и жалованью, то [такое] надлежит в корне пресекать». 

Вот поэтому на протяжении двадцати лет [последующего правления Тай-цзуна] 
обычаи были просты, в одежде не было изысков, а изобильное богатство [одних] не 
было пагубным источником голода и холода [для других]. 

Во второй год [правления под девизом] Чжэнь-гуань (628) высшие сановники до-
ложили [Тай-цзуну]: «Согласно „Ли [цзи]“, до конца лета [вам, государь,] можно бы-
ло проживать на террасах и в павильонах4. Нынче летняя жара еще не отступила,  
                              

1 Во время борьбы с потопом легендарный Юй продолбил проходы в девяти великих горах, 
каждая из которых располагалась в одной из девяти исторических областей Китая. Согласно 
трактату Хуайнань-цзы 淮南子 («Философы из Хуайнани»), 4-й главе «Земные формы» (Ди син сюнь 
墬形訓) (Цз. 4. С. 1б), это горы Куайцзи 会稽山 (ныне пров. Чжэцзян), Тайшань 泰山 (пров. Шань-
дун), Ванъу 王屋山 (пров. Шаньси), Шоушань 首山, Тайхуа 太華山 (Хуашань 華山, пров. Шэньси), 
Цишань 岐山 (пров. Шэньси), Тайхан 太行山 (пров. Шаньси, Хэнань, Хэбэй), Янчан 羊腸山 (пров. 
Шаньси), Мэнмэнь 孟門 (пров. Шаньси). Девять рек (цзю цзян) 九江: Юаньшуй 沅水 (Юаньцзян 沅
江, пров. Хунань), Цзяньшуй 漸水 (пров. Хунань), Юаньшуй 元水, Чэньшуй 辰水 (пров. Шаньси), 
Сюйшуй 溆水 (пров. Хунань), Юшуй 酉水 (пров. Хунань, Хубэй), Лишуй 澧水 (пров. Хунань), 
Цзышуй 資水 (Гуанси-Чжуанский АР КНР), Сяншуй 湘水 (Гуанси-Чжуанский АР КНР). 

2 См.: Шан шу 尚書 («Книга документов»), глава «Псы из Люй» (Люй ао 旅獒): 不作無益害有益  
(Цз. 7.7. С. 7б). 

3 См.: Дао дэ цзин 道德經 («Книга о Пути-Дао и добродетели»): 不見可欲, 使心不亂 (Чжан 3. 
С. 3). 

4 См.: Ли цзи 禮記, («Книга ритуала»), глава «Времена года» (Юэ лин 月令): 仲夏之月毋用火南方
可以居高明 («До второго месяца лета не следует зажигать огней [для освещения домов] на юге 
[страны], и можно жить в [домах] высоких и светлых») (Цз. 5. С. 13а–13б). 



ПУБЛИКАЦ ИИ 

 

9

а осенние затяжные дожди уже начались. В [нижних] покоях [вашего] дворца очень 
сыро, и [мы] просим [Ваше Величество] построить [новое] помещение для прожива-
ния». Тай-цзун ответил: «Я страдаю дыхательным недугом, и разве можно [мне] 
спускаться во влажные [покои]? А если [я] внемлю [вашей] просьбе, [это повлечет] 
непомерные расходы. Некогда ханьский [Вэнь]-ди5, задумав возвести террасу Лутай 
露薹, [решил] сохранить [средства, равные] достатку десяти домов. Моя добродетель 
не сравнится с [добродетелью] ханьского Вэнь-ди, но если [мои] траты превзойдут 
его [издержки], то разве будет это воплощением Пути-Дао [государя, который явля-
ется] отцом и матерью народа?» И хотя просьба [сановников] прозвучала во второй  
и в третий раз, Тай-цзун так и не внял [ей]. 

[Л. 2а] В четвертый год [правления под девизом] Чжэнь-гуань (630) Тай-цзун ска-
зал сановникам: «Величественные и вычурные дворцы и строения, приятные для 
прогулок пруды и террасы желаемы государями, но не любимы народом. Государи 
праздны и расточительны, а простые люди страдают от изнурительного труда. Кон-
фуций говорил: „Существует слово, которым можно руководствоваться всю жизнь. 
Это ‛взаимоуважение’! Не делай другим того, чего не пожелаешь себе“6. И поистине 
поручения, истощающие силы, нельзя возлагать на народ. 

Я возвысился до [положения] монарха, удостоился владеть [пространством среди] 
четырех морей, но в каждом деле [я] представляю себя на месте других и поэтому 
умею усмирять [свои] желания. [Л. 2б] А если уж народ [чего-то] не желает, то не-
пременно его настроения необходимо учесть». Вэй Чжэн7 сказал: «Вы, Ваше Величе-
ство, всегда жалели народ и постоянно сдерживали себя, чтобы угождать людям.  
Я, ваш подданный, слышал, что тот, кто соотносит [свои] желания с [чаяниями] лю-
дей, благоденствует; а тот, кто ублажает себя за счет других, погибает. Суйский Ян-
ди8 в желаниях не ведал предела, любил лишь роскошь, а если чиновники из ве-
домств, занимавшихся строительством, хоть чем-то [ему] не угождали, [к ним] при-
менялись суровые наказания и жестокие кары. То, что любил государь, народу всегда 
казалось чрезмерным, [пристрастие государя и ненависть народа к роскоши] в равной 
мере не знали границ, что в конце концов и привело к гибели [государства]. И не 
только в анналах сказано об этом — вы, ваше величество, сами могли наблюдать, как 
этот [Ян-ди] утратил Путь-Дао, и Небо отдало Мандат на правление вам. И если вы, 
ваше величество, нынче довольны [лишь этим], то разве этого достаточно? А если 
                              

5 Ханьский Вэнь-ди 文帝 (Сяовэнь-ди, 202–157 гг. до н.э., прав. 179–157 гг. до н.э.). 
6 См.: Лунь юй 論語 («Беседы и суждения»), глава «Вэйский князь Лин-гун» (Вэй Лин-гун 衛靈公) 

(15.24): «Цзы-гун спросил [Конфуция]: „Есть ли такое слово, которому можно следовать всю свою 
жизнь?“ Учитель ответил: „Это — ‛взаимоуважение’! Не делай другим того, чего не желаешь себе“» 
(子貢問曰 : 有一言而可以終身行之者乎? 子曰 : 其恕乎! 己所不欲 , 勿施於人) (Цз. 15. С. 5б) 
(Мартынов, Зограф 2000: 182). 

7 Вэй Чжэн 魏徴 (580–643) — наиболее известный и прославленный сановник Тай-цзуна, сначала 
служил его старшему брату Ли Цзянь-чэну 李健成 (589–626) в должности библиотекаря наследника 
престола (Инь Тай-цзы сяньма 太子洗馬 ). После был принят на службу Тай-цзуном, занимал 
высокие совещательные должности, в 629 г. назначен начальником канцелярского приказа (мишу-
цзянь 秘書監), в 633 г. стал главой Императорской канцелярии (Шичжун 侍中); тогда же был по-
жалован титулом Чжэнго-гуна 鄭國公; в 643 г. получил должность наставника наследника престола 
(тай-цзы тайши 太子太師). Когда Вэй Чжэн скончался, Тай-цзун лично прибыл на траурную це-
ремонию, чтобы оплакать его. 

8 Суйский Ян-ди 隋煬帝, Ян Гуан 楊廣 (569–618, прав. 604–617) — второй император Суй, ко-
торый, как считается, погубил свою династию неподъемным размахом строительных работ и 
неудачными военными кампаниями. 



ПУБЛИКАЦ ИИ 

 

10 

сочтете, что этого мало, то, даже если достигнете несоизмеримо большего, все равно 
будете чувствовать себя неудовлетворенным». Тай-цзун произнес: «Доложенное ва-
ми столь великолепно! Если бы не вы, то [от кого] услышал бы я такие слова?» 

В шестнадцатый год [правления под девизом] Чжэнь-гуань (642) Тай-цзун сказал 
приближенным: «Недавно я прочел „Жизнеописание Лю Цуна9“. Когда тот вознаме-
рился построить дворец Хуанъидянь для императрицы Лю-хоу10, то судья приказа по 
уголовным делам (тинвэй 廷尉) Чэнь Юань-да 陳元達 настоятельно увещевал [его не 
делать этого]. [Л. 3а] [Лю] Цун в великом гневе приказал казнить [Чэнь Юань-да]. 
Тогда Лю-хоу собственной рукой написала прошение о помиловании [того], выразив 
свои чувства весьма проникновенно. Тогда [Лю] Цун остудил гнев и испытал глубо-
кое раскаяние. Люди читают книги именно для того, чтобы расширить познания  
и обратить [их] себе во благо. Я-государь полагаю, что этот случай можно рассмат-
ривать как многозначительное предостережение. Недавно задумал [я] возвести дво-
рец и [в нем], как положено, соорудить главный покой. Вот уже в Ланьтянь11 отобра-
ли лес и полностью подготовили [его]. Но, тщательно обдумав произошедшее с [Лю] 
Цуном, [я] остановил [это строительство]. 

[Л. 3б] В одиннадцатый год [правления под девизом] Чжэнь-гуань (637) был издан 
высочайший указ, в котором говорилось: «Я-государь слышал, что смерть есть за-
вершение [жизни]12, и тогда человек возвращается к [своей] первоначальной природе; 
похороны есть погребальный [обряд], дабы [умершего] человека узреть было невоз-
можно. Среди обычаев, дошедших из глубокой древности, не было такого, чтобы 
насыпать могильные холмы и обсаживать [их] деревьями, а, согласно правилам, вве-
денным последующими поколениями, стали подготавливать и гробы, и саркофаги.  
Те, кто обличал чрезмерную расточительность, просто не любили больших затрат,  
и те, кто прославился бережливостью, подлинно заботились об отсутствии наруше-
ний [в этом обряде]. В связи с этим [можно отметить], что Тан Яо 唐堯 был совер-
шенномудрым императором, но известно, что [его могила] Гулинь 榖林 вся была об-
сажена деревьями. циньский Му-[гун] был просвещенным правителем, и [на его за-
хоронении] Тоцюань13 не было насыпи. Конфуций был почтительным сыном, а [за-
хоронение его родителей] Фанму14 не имело могильного холма. Яньлинский [Цзи 
Чжа] был любящим отцом, но [его сына] погребли [на чужбине] в Ин и Бо15. [Л. 4а] 
                              

  9 Лю Цун 劉聰 (?–318) (Лю Сюань-мин 劉玄明) — хуннуский генерал, в 310–318 гг. император 
Северного Хань (304–329), одного из «16 варварских государств» (Ши лю го 十六國), сущест-
вовавших в период раздробленности на территории Северного Китая. Известен своей любовью к 
роскоши, порочностью и пьянством (cм.: У Хай-линь, Ли Янь-пэй 1988: 119). 

10 Лю-хоу 劉后 — дочь сановника Лю Иня 劉殷, супруга Лю Цуна. 
11 Ланьтянь 藍田 — местность на территории современного одноименного уезда в провинции 

Шэньси. 
12  Выражение «смерть есть завершение [жизни] человека» 死者人之終也  восходит к главе 

«Счастливые предзнаменования» (Тянь жуй 天瑞) трактата Ле-цзы 列子 (Цз. 1. С. 11а). 
13 Му-гун 秦穆公 (ум. 621 г. до н.э.) — правитель княжества Цинь в 659–621 гг. до н.э., один из 

пяти князей-гегемонов эпохи Чуньцю (Чуньцю у ба 春秋五霸); его захоронение Тоцюаньгун 橐泉宫 
было расположено на юге современного уезда Фэнсян 鳳翔 в провинции Шэньси. 

14 Фанму 防墓 — могила в местности Фан; парное захоронение родителей Конфуция, распо-
ложено на северо-востоке уезда Фэйсянь 費縣 в современной провинции Шаньдун. 

15 Яньлинский Цзи Чжа 延陵 季札 (576–485 гг. до н.э.) — сановник, политик и литератор эпохи 
Чуньцю, младший сын правителя княжества У — Шоу-мэна 吳夢 (585–561 гг. до н.э.), имел удел в 
местности Яньлинь (ныне в пров. Цзянсу). Когда он отправился из У с миссией в княжество Ци, 
скончался его старший сын и был похоронен в местности между 嬴 Ин и 博 Бо — двумя посе-



ПУБЛИКАЦ ИИ 

 

11

Все эти [люди] несли неисчерпаемые замыслы, отличались исключительной просве-
щенностью, но, переходя в загробный мир, не [захотели] выставлять напоказ [свою] 
славу перед сотнями поколений [потомков]. [Так продолжалось] до тех пор, пока  
[с постройкой захоронения] Хэлюя16 не нарушили ритуал, изготовляя уток и гусей из 
жемчуга и нефрита, а [при погребении Цинь] Шихуан[ди] не потеряли меру, создавая 
реки и водоемы из ртути. Цзи Сунь17 захватил трон в Лу и был похоронен с великими 
драгоценностями. Хуань Туй18 узурпировал власть в Сун и был погребен в каменном 
саркофаге. И не бывало [такого случая], чтобы погребенные сокровища не притяги-
вали бед и как [цель для] наживы не навлекали поругание [от грабителей]. [Богатые] 
могилы разоряли, в склепах уничтожали ценности. Саркофаг из желтого дерева был 
вскрыт19, а тело оставили без погребения в чистом поле. 

Обдумывая усердно события прошлого, как можно не чувствовать скорби? Взирая 
на эти [дела], те, кто склонен к расточительству, могут счесть [их] предостережением,  
а те, кто бережлив, поучением. Я-государь удостоился высокого положения власти-
теля [пространства среди] четырех морей [Л. 4б] и наследовал испытания, которые 
[возникали] перед всеми прежними правителями. Не [умея] уяснить уроков [прошло-
го], [я] до рассвета томлюсь в глубоком беспокойстве. И хотя прощальные церемо-
нии подробно оговорены правилами этикета, а запреты нарушать ритуал установле-
ны в уложениях, многие знатные роды изменяют обычаям, а некоторые из простых 
людей расточительствуют и портят нравы, ведь богатые похороны [они] считают 
прощальными почестями, а сооружение высокого могильного холма — проявлением 
сыновней почтительности. Вот поэтому саван и гроб [умершего они] чрезмерно  
украшают узорами, а погребальные дроги и похоронную утварь излишне отделывают 
золотом и нефритом. Богатые нарушают закон, чтобы превзойти друг друга, а бедные 
теряют всё, что есть, и не [могут за ними] угнаться. А когда подрывают основы мо-
рали без меры и не служат во благо загробному миру, то [такое] непременно необхо-
димо пресекать. И если у кого — от ванов, гунов и ниже до простых людей — отны-
не и впредь похоронная утварь не будет соответствовать предписаниям и правилам, 
то, полагаю, областные власти и уездное начальство устроят тщательное разбира-
тельство и в соответствии с обстоятельствами определят меру вины. А что касается 
столичных сановников выше пятого ранга, а также заслуженных родов, то [об их на-
рушениях], как и прежде, [надлежит] делать записи и представлять на высочайшее 
рассмотрение. 
                                                                                                                                                                                         
лениями в Ци. Позже выражение «траурная церемония в Ин и Бо» (Ин Бо чжи ай 嬴博之哀) стало 
означать похороны на чужбине. 

16 Хэлюй 闔閭, или Цзи Гуан 姬光 (ум. 496 г. до н.э.), — правитель царства У в период Чуньцю; 
был погребен в основании прославленной горы Хуцюшань 虎丘山 (пров. Цзянсу); на строительство 
захоронения направили десятки тысяч солдат; из меди было сделано три саркофага; сопутствующие 
погребению ценности изготовлены из золота и драгоценных камней. 

17 Цзи Сунь 季孫 — сановник в княжестве Лу периода Чуньцю, наиболее родовитый из «трех 
Хуань» (сань Хуань 三桓), трех внуков луского Хуань-гуна 鲁桓公 Цзи Юня 姬允 (711–694 гг. до 
н.э.), фактически правивших в Лу при Чжуан-гуне (693–662 гг. до н.э.). Кроме Цзи Суня к Хуань-
гуну восходили менее влиятельные Мэн-сунь 孟孫 и Шу-сунь 叔孫. 

18 Хуань Туй 桓魋 — сановник в княжестве Сун периода Чуньцю, пользовался доверием сунского 
Цзин-гуна 宋景公 (ум. 469 г. до н.э.), был назначен им на высшую военную должность воеводы 
(сыма) и захватил полную власть над армией государства. 

19  Лян Шан 梁商  (ум. 141) — сановник, генерал, родственник ханьских императоров. После 
кончины был похоронен в украшенном серебром саркофаге из желтого дерева (кипариса) (хуан чан 
黄腸), который был потом вскрыт и разграблен, а тело было оставлено на открытой местности. 



ПУБЛИКАЦ ИИ 

 

12 

[Л. 5а] Когда Цэнь Вэнь-бэнь 20  служил главой Государственного секретариата 
(Чжуншу лин 中書令), [его] жилище было убогим и сырым и не было украшено зана-
весями и пологами. Некто посоветовал [Цэнь] Вэнь-бэню построить новый дом, а он, 
вздохнув, ответил: «Я всего лишь бедный книжник из Ханьнани. Я вовсе не имею рат-
ных заслуг, свершенных на взмыленном коне, и благодаря одной лишь своей учености 
возвысился до должности главы Государственного секретариата. А это вершина!  
[Я] удостоился большого жалованья, и из-за этого [мне] многого приходится опасаться. 
Как тут еще говорить о [постройке] нового дома!» Советчик вздохнул и удалился. 

Когда министр финансов Дай Чжоу21 скончался, [император] Тай-цзун, узнав, что 
у того был обветшалый и скромный дом без помещения для молебнов и жертвопри-
ношений, особым указом повелел соответствующему ведомству построить [при доме 
Дай Чжоу] кумирню. 

Когда Вэнь Янь-бо22 служил правым (вторым) помощником главы Кабинета ми-
нистров (Шаншу ю пуе 尚書右僕射), дом [он] держал бедный, без главной комнаты 
(чжэньцинь 正寢). После смерти [Вэнь Янь-бо] гроб с его телом [Л. 5б] был по-
ставлен в боковом помещении. Тай-цзун, узнав [об этом], вздохнул растроганно  
и немедленно приказал надлежащим ведомствам построить [в доме Вэнь Янь-бо 
главную комнату], а также предоставил [его семье] щедрое вспомоществование для 
похорон. 

В жилище Вэй Чжэна поначалу не было главного зала (чжэн тан 正堂). В то вре-
мя, когда [Вэй Чжэна] поразил недуг, Тай-цзун собирался построить [в своих покоях] 
малый зал, но отказался [от своего намерения, чтобы обустроить помещение Вэй 
Чжэну]. 

[Л. 6а] Хэцзянь-ван [Ли] Сяо-гун в начале [царствования под девизом] У-дэ был 
пожалован титулом Чжаоцзюнь-вана и удостоен [должностей] главнокомандующего 
походных войск округа Дуннаньдао (Дуннаньдао синтай 東南道行臺) и левого (пер-
вого) помощника главы Кабинета министров (Шаншу цзо пуе 尚書左僕射). После 
усмирения Сяо Сяня и Фу Гун-ши23 [Ли] Сяо-гун получил в управление [территории] 
                              

20 Цэнь Вэнь-бэнь 岑文本 (595–645) — историк и сановник, родился в области Чжэнчжоу (совр. 
пров. Хэнань), служил под началом повстанца против суйских императоров Сяо Сяня 蕭銑 (583–
621), затем, примкнув к генералу Хэцзянь-вану 河間 Ли Сяо-гуну 李孝恭 (591–640), племяннику 
императора Гао-цзу (566–635, прав. 618–626), перешел на сторону Тан. Участвовал в написании 
«Истории Чжоу» (Чжоу шу). 

21 Дай Чжоу 戴胄 (ум. 633) происходил из области Сянчжоу 相州 (ныне в пров. Хэбэй). При Суй 
служил на небольших должностях в Государственной канцелярии (Мэньсяшэн 門下省); примкнул  
к восстанию генерала Ван Ши-чуна 王世充 (567–621) против Суй, в его окружении выбился на 
высокие посты. С 627 г. служил Тай-цзуну как глава военного министерства (бинбу шаншу 兵部尚
書), министр финансов (хубу шаншу 户部尚書), со временем был назначен помощником главы 
Кабинета министров (Шаншушэн 尚書省), одновременно выполнял функции советника. 

22 Вэнь Янь-бо 温彦博 (575–637 年) происходил из служилого рода из области Бинчжоу 并州 
(пров. Шаньси). Начал службу при Суй, состоял при сыне императора Ян-ди — Ян Цзюне 楊儁 
(571–600); в 616 г. примкнул к повстанцу Ло И 羅藝 (588–627), затем, в 619 г. вместе с ним перешел 
на сторону Тан; назначался помощником главы Государственного секретариата (Чжуншу шилан 中
書侍郎), получил титул Сихэ-цзюньгуна 西河郡公. В 625 г. участвовал в подавлении вторжения 
тюрок, оказался в плену. Но со вступлением на престол Тай-цзуна был возвращен в Чанъань, 
назначен министром чинов (либу шаншу 吏部尚書 ), правым (вторым) наставником наследника 
престола (Тай-цзы ю шуцзы 太子右庶子 ), затем стал главой Государственного секретариата 
(Чжуншулин 中書領), канцлером-цзайсяном 宰相, тэцзинем 特进. 

23  Сяо Сянь 蕭銑  (583–621) и Фу Гун-ши 輔公祏  (ум. 624) — руководители крупнейших 
повстанческих армий конца периода Суй, довольно долго соперничали за власть над Поднебесной  



ПУБЛИКАЦ ИИ 

 

13

Цзянхуай и севера Линнани24. [Он] полновластно управлял [этой] местностью и при-
обрел большое влияние. Затем [он] был перемещен на должность министра церемоний 
(либу шаншу). [Ли] Сяо-гун по натуре был скромен, держался без высокомерия и кич-
ливости. Тогда же проявил себя тэцзинь Цзянся-ван [Ли] Дао-цзун25, который особую 
хвалу снискал за военные стратегии; к тому же любил учиться, почитал мудрых и со-
вершенствовался в ритуале. Тай-цзун обоих [их] всемилостивейше выделял. И дейст-
вительно, среди императорской родни никто не мог сравниться с [Ли] Сяо-гуном и [Ли] 
Дао-цзуном. В ту пору это были самые выдающиеся представители рода. Гробы для 
них в проявление [такого отношения] делали в течение пяти дней, и кроме того, [Тай-
цзун] с особым посланцем (чжунши 中使) направил пожалованные [им] подстилку из 
суровой ткани и холщовое одеяло, чтобы выразить свое уважение. 
 
Источники 
 
Дао дэ цзин 道德經 (Книга о Пути-Дао и добродетели). (Цун шу цзи чэн 叢書集成26. Т. 1694). 
Ле-цзы 列子 (Сы бу бэй яо 四部備要27. Т. 1405–1407). 
Ли цзи 禮記鄭注 (Ли цзи Чжэн чжу «Книга ритуала» с комментарием Чжэна). (Сы бу бэй яо 四

部備要. Т. 27–34). 
Лунь юй 論語 (Беседы и суждения). (Сы бу бэй яо 四部備要. Т. 58–59). 
Хуайнань-цзы 淮南子 (Философы из Хуайнани). (Сы бу бэй яо 四部備要. Т. 1681–1686). 
Шан шу 尚書 (Книга документов). (Сы бу цун кань 四部叢刊). 
 
Sources 
 
Dao de jing 道德經 (The Book on Dao and Virtue). (Cong shu ji cheng 叢書集成. Vol. 1694) (in 

Chinese). 
Lie-zi 列子. (Si bu bei yao 四部備要. Vols. 1405–1407) (in Chinese). 
Li ji Zheng zhu 禮記鄭注 (“Book of Ritual” with Comments by Zheng). (Si bu bei yao 四部備要. 

Vols. 27–34) (in Chinese). 
Lun yu 論語 (Analects). (Si bu bei yao 四部備要. Vols. 58–59) (in Chinese). 
Huainan-zi 淮南子 (Philosophers from Huainan). (Si bu bei yao 四部備要. Vols. 1681–1686) (in 

Chinese). 
Shang shu 尚書 (Book of Documents). (Si bu cong kan 四部叢刊) (in Chinese). 
 
                                                                                                                                                                                         
с Ли Юанем, танским Гао-цзу, удерживая значительные территории в Центральном Китае в бас-
сейне Янцзы. Были разгромлены войсками Ли Сяо-гуна. 

24 Исторические области Цзянхуай 江淮 (совр. Цзянсу и Аньхой) и Линнань 嶺南 (совр. Гуандун 
и Гуанси). 

25 Цзянся-ван 江夏 Ли Дао-цзун 王李道宗 (600–653) — генерал, двоюродный брат императора 
Тай-цзуна, прославился многими ратными подвигами, силами его армий были подавлены военные 
группировки повстанцев Ван Ши-чуна 王世充 (ум. 621) и Лю Хэй-та 刘武周 (ум. 623), значительный 
вклад внес в победы над восточными тюрками, тугухунями, Когурё. Ли Сяо-гуна и Ли Дао-цзуна  
в начале Тан почтительно именовали «[Два] добродетельных вана» (Сянь ван 賢王). 

26 Цун шу цзи чэн 叢書集成 «Полная библиотека-серия» публиковалась шанхайским издатель-
ством Commercial Press 商務印書館 в 1935–1937 гг. Включала произведения самых разных жанров 
от канонов до художественной сюжетной литературы. 

27 Сы бу бэй яо 四部備要 «Собрание важнейших текстов по четырем разделам» — китайская 
библиотека-серия, выпускаемая в 1920–1936 гг. Важнейшие классические тексты китайской 
культуры были сгруппированы в ней по традиционной библиографической схеме — конфуцианские 
каноны с комментариями (цзин 經), исторические произведения (ши 史), неканонические мыслители 
(цзы 子), литературные сборники (цзи 集). 



ПУБЛИКАЦ ИИ 

 

14 

Литература 
 
Мартынов, Зограф 2000 — Классическое конфуцианство: переводы, статьи, комментарии 

А.С. Мартынова и И.Т. Зограф. В 2 т. Т. 1. Конфуций. Лунь юй. СПб.: Издательский Дом 
«Нева»; М.: Олма-Пресс, 2000. 

У Хай-линь, Ли Янь-пэй 1988 — Чжунго лиши жэньу цыдянь 中國暦史人物辭典 (Словарь 
исторических личностей Китая) / Ред. У Хай-линь 吳海林， Ли Янь-пэй 李延沛. Харбин: 
Хэйлунцзян миньцзу чубаньшэ, 1988. 

Чжэнь-гуань чжэн яо 1936 — Чжэнь-гуань чжэн яо 貞觀正要 (Основы управления периода 
Чжэнь-гуань) / Сост. У Цзин 吳兢. Шанхай: Чжунхуа шуцзюй 上海: 中華書局, 1936 (Сы бу 
бэй яо 四部備要. Т. 1159–1162). 

 
References 
 
Klassicheskoe konfutsianstvo: perevody, statyi, kommentarii A.S. Martynova i I.T. Zograf. V 2-kh 

tomakh. T. 1. Konfutsii. Lun yu [Classical Confusian Studies: Translation and Commentaries by 
A.S. Martynov and I.T. Zograf. In 2 vols. Vol. 1. Confucius. Lun yu]. St. Petersburg: Izdatel’skii 
Dom “Neva”; Moscow: Olma-Press, 2000 (in Russian). 

Zhen-guan zheng yao 貞觀正要 (The Essentials of Government of Zhen-guan Period). Comp. by Wu 
Jing. Shanghai: Zhonghua shuju, 1936 (Si bu bei yao 四部備要. Vols. 1159–1162) (in Chinese). 

Zhongguo lishi renwu cidian 中國暦史人物辭典 (A Dictionary of Historical Figures of China). Ed. 
by Wu Hailin 吳海林 & Li Yanpei. 李延沛. Harbin: Heilongjiang minzu chubanshe, 1988 (in 
Chinese). 

 

Wu Jing. Tang Taizong (627–649). 
The Essentials of Government of Zhen-guan Period. 
Chapter 6.18. On Prudence and Modesty. 
Translation and comments by Irina F. Popova 
 
Irina F. POPOVA 
Institute of Oriental Manuscripts RAS 
St. Petersburg, Russian Federation 
 

Received 16.06.2025. 
 
A b s t r a c t : The published text presents a translation of chapter 6.18 from “The Essentials of Govern-
ment of Zhen-guan Period” (Zhen-guan zheng yao 貞觀正要), a treatise by historian Wu Jing 呉兢 
(640–749), which represents dialogs of Taizong (627–649), the second emperor of Tang, with his 
closest dignitaries. 
K e y  w o r d s : Tang Taizong, Wu Jing, “The Essentials of Government of Zhen-guan Period”, 
discourses of the Tang Dynasty dignitaries. 
 
F o r  c i t a t i o n : “Wu Jing. Tang Taizong (627–649). The Essentials of Government of Zhen-guan 
Period. Chapter 6.18. On Prudence and Modesty / Translation and comments by Irina F. Popova”. 
Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2025, vol. 22, no. 4 (iss. 63), pp. 7–14 (in Russian). DOI: 
10.55512/WMO691523. 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r : I r ina  F .  POPOVA, Corresponding Member of the RAS, Director of the 
Institute of Oriental Manuscripts, Russian Academy of Sciences (St. Petersburg, Russian Federation) 
(irina_f_popova@mail.ru). ORCID: 0000-0002-6327-3079. 



ПУБЛИКАЦ ИИ 

 

15

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 15–22 

Две новеллы Ван Мин-цина 
 
И.А. АЛИМОВ 
Музей антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
Санкт-Петербург, Россия 
 
 
DOI: 10.55512/WMO691526 
 

Статья поступила в редакцию 10.06.2025. 
 

А н н о т а ц и я : Данная публикация представляет читателю перевод двух новелл из сборника 
«Тоу ся лу» (投轄錄 «Записи о брошенной [в колодец] чеке [от колеса]») сунского литератора 
Ван Мин-цина (王明清, 1127 — после 1202). Перевод новеллы на русский язык предваряют 
основные сведения об авторе и его сборнике. 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а : Старая китайская проза, эпоха Сун, Ван Мин-цин, «Тоу ся лу», история 
сяошо. 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я : Алимов И.А. Две новеллы Ван Мин-цина // Письменные памятники Вос-
тока. 2025. Т. 22. № 4 (вып. 63). С. 15–22. DOI: 10.55512/WMO691526. 
 
О б  а в т о р е :  АЛИМОВ Игорь  Александрович, доктор исторических наук, заведующий 
Отделом этнографии Восточной и Юго-Восточной Азии, Музей антропологии и этнографии 
им. Петра Великого (Кунсткамера), Российская академия наук (Санкт-Петербург, Россия) 
(alimov@post.org). ORCID: 0000-0002-3235-8459. 

 

© Алимов И.А., 2025 
 
 
 
 

Сборник «Тоу ся лу» (投轄錄 «Записи о брошенной [в колодец] чеке [от колеса]») 
принадлежит сунскому чиновнику, историку и плодовитому литератору Ван Мин-
цину (王明清, 1127 — после 1202). Он происходил из старого рода книжников: сре-
ди его предков был знаменитый ученый-эрудит и знаток канонических сочинений 
Ван Чжао-су (王昭素, 894–982); дед Ван Мин-цина, Ван Цуй (王萃, XI в.), также 
был известен своими литературными дарованиями; семейные традиции продол- 
жил его сын, историк и книжник Ван Чжи, автор сборника бицзи «Мо цзи» (默記 
«Записки безмолвствующего»), чьим вторым сыном и был Ван Мин-цин. В юные 
годы он оказался в доме деда по матери, Цзэн Юя (曾紆, 1073–1135), известного 
эссеиста, поэта и каллиграфа, где и получил воспитание и образование. Позднее,  
в возрасте 18–19 лет Ван Мин-цин отправился вместе с дядей Цзэн Хун-фу (曾宏 
父 , XII в.), сыном Цзэн Юя, в Тайчжоу (область, располагалась на территории 



ПУБЛИКАЦ ИИ  

 

16 

совр. пров. Чжэцзян), куда тот был назначен служить начальником области, а в 
1147 г. они переехали к новому месту службы дяди — в Жуньчжоу (Цзянсу).  
В 1156 г., в возрасте 30 лет, Ван Мин-цин женился на второй дочери крупного чи-
новника Фан Цзы (方滋, 1102–1172) и, когда тот в 1162 г. получил назначение на 
пост главнокомандующего в Хуайси (сунская провинция Хуайнань силу, занимала 
земли современной провинции Аньхой и частично Хэнани и Хубэя), отправился 
туда вместе с ним. В том же году Ван Мин-цин и сам поступил на службу. В 1165 г. 
Ван Мин-цин стал гунгуаньгуанем (смотрителем кумирен и храмов), потом служил 
по военной части в Гаою (Цзянсу), в 1172 г. был назначен паньгуанем (помощни-
ком начальника) в воеводство Аньфэн (также в Цзянсу), позднее стал начальником 
уезда Лайаньсянь области Чучжоу (располагалась на территории совр. пров. Ань-
хой). В 1185 г. начал служить при дворе и поселился в столице. Финансовое поло-
жение Ван Мин-цина все эти годы было весьма плачевным: он жил на иждивении 
родных и друзей. После 1192 г. Ван Мин-цин занимал ряд невысоких провинциаль-
ных должностей, но особого достатка так и не нажил. Жизненные неурядицы и не-
удачи в карьере он компенсировал литературно-историческим трудом: кроме «Тоу 
ся лу» он оставил после себя сборник бицзи «Хуэй чжу лу» (揮麈錄 «Записи пома-
хивающего мухобойкой») в трех частях (1166, 1193, 1195 гг.) и 18 цзюанях; «Юй 
хуа» (餘話 «Оставшиеся рассказы»), дополнение к «Хуэй чжу лу» в двух цзюанях;  
а также сборник бицзи «Юй чжао синь чжи» (玉照新志 «Новые записи у нефрито-
вого зеркала», 1198 г.) в пяти цзюанях. 

«Тоу ся лу» включает авторское предисловие и одну цзюань из 49 фрагментов1. 
Лидирующая тематическая группа сборника Ван Мин-цина — всё, что связано с дао-
сизмом в самых разных его проявлениях: бессмертные, их явление людям и взаимо-
отношения с ними, а также многочисленные даосы, демонстрирующие волшебное ис-
кусство, умение предсказывать будущее и дар гадателя; фрагменты данной тематики 
занимают примерно две пятых от общего объема сборника. Также в «Тоу ся лу» дос-
таточно фрагментов с буддийскими мотивами — это рассказы о монахах и подвижни-
ках, а также о воздаянии и обретении веры. Фрагменты, повествующие о душах 
умерших и духах, а равно записи разных необычайных происшествий представлены 
в незначительном количестве. «Тоу ся лу» — сборник, тяготеющий скорее к доку-
ментальности, нежели к художественности: изложение здесь лаконично-простое, 
местами конспективное, ведь это, по сути, запись по памяти тех рассказов, которые 
Ван Мин-цин некогда слышал. Однако здесь встречаются и значительные по объему 
произведения. Важно также, что материал сборника Ван Мин-цина — почти весь 
новый, сунской поры, а не вариации старых историй на новый лад2. Ниже читатель 
найдет перевод двух новелл из «Тоу ся лу»3. 
                              

1 Основной единицей бытования текста внутри сборника является фрагмент. В обычном смысле 
под фрагментом понимают некий отрывок, нечто незавершенное, не имеющее начала и конца. Для 
целей нашего исследования под фрагментом понимается законченный текст, выступающий как еди-
ница низшей номенклатуры, завершенный в сюжетном/смысловом/эмоциональном смысле и — вне 
зависимости от жанровой принадлежности (в составе одного собрания это могут быть и рассказ,  
и новелла, и заметка, и рассуждение о стихах, и исторический анекдот; и др.). Фрагмент может быть 
озаглавлен (автором или последующими обработчиками текста), а может не иметь заглавия; он 
весьма вариативен по размеру — от нескольких строк до десятков страниц. 

2 Подробнее о «Тоу ся лу» см. (Алимов 2021: 432–441). 
3 Перевод выполнен по изданию (Тан Сун чуаньци цзунцзи 2001: 678–687). 



ПУБЛИКАЦ ИИ 

 

17

Книжник Цзя 
 
Книжник Цзя происходил из гунчжоуских Цзя и приходился внуком придворному 

Цзя Чан-хэну4. Это был молодой человек изящной внешности и изысканных манер. 
Он был начитан, умел писать классические стихи-ши и стихи-цы, исполненные зата-
енного негодования и скрытой печали, большого таланта и глубоких чувств. Еще Цзя 
верил в Будду и истово ему поклонялся, а также с удовольствием жертвовал монахам. 
У Цзя было множество друзей, к которым он относился внимательно и уступчиво, 
отзывчиво и великодушно, и все любили его. 

Цзя некогда уговорился с друзьями посетить столицу на гуляние в день Праздника 
фонарей. Они остановились в буддийском монастыре, что к востоку от столицы, — 
как раз в том помещении, где некогда проповедовалось учение Хуаянь5. А настоятель 
монастыря, монах Цы-чан, как раз изготовил пять или шесть черных халатов, где 
шелком было вышито название монастыря, — чтобы собирать подаяние. Цзя в шутку 
надел один из тех халатов и со смехом сказал: 

— Сегодня вечером пойду собирать пожертвования! 
И, улыбаясь, действительно отправился на улицу. Его утонченное поведение и 

прекрасный слог привлекли великое множество мужчин и женщин, которые напере-
бой подавали Цзя, так что из монастыря прислали двух дюжих монахов, чтобы по-
могли нести подаяние — сам Цзя в одиночку столько бы поднять не смог. 

— Да ты стал настоящим монахом! — подшучивал над Цзя на следующий день 
его приятель. 

— Столичные жители так прекрасны! — отвечал ему Цзя. — Но украдкой разгля-
деть их не получится. Лишь те, что просят милостыню у дороги, имеют возможность 
вдосталь на них наглядеться. Конечно, могут и прогнать, зато подаяние получишь — 
вреда не будет! А я так сделал очень доброе дело. 

Ближе к ночи он опять собрался покинуть монастырь. Монахи, страстно желавшие 
собираемой им милостыни, всячески его к тому поощряли, и так Цзя проходил всю 
ночь. На следующий день его приятель еще с постели подняться не успел, как поя-
вился Цзя. 

— Я уже ухожу! 
Приятель хотел было поговорить с Цзя, но оказалось, что тот и вправду ушел. 

Вернулся на закате, достал из рукава два мандарина и ароматические курения. Вме-
сте они насладились мандаринами, зажгли курения и стали беседовать и смеяться — 
всё как обычно. 

Цзя с приятелем уговорились через два дня отправиться домой. Время вышло, но 
Цзя передумал и лишь попросил передать домашним написанное им письмо, а сам 
остался в столице и пробыл там вплоть до конца весны. От вернувшегося из столицы 
путника узнали, что Цзя завел себе женщину, сильно осунулся и выглядит совершен-
но истощенным. Вскоре в сопровождении другого приятеля вернулся домой и сам 
Цзя — по виду лишь кожа да кости! Никакие лекарственные снадобья ему не помо-
гали. Правда, его манера держаться совсем не изменилась, разве что Цзя перестала 
радовать его былая наложница, и он спал теперь в своем кабинете позади главного 
дома в одиночестве — такая вот странность. На расспросы Цзя отвечал: 
                              

4 Цзя Чан-хэн (賈昌衡 XI в.) — сунский провинциальный чиновник и придворный. 
5 Хуаянь — традиция буддизма махаяны, которая активно развивалась в танском Китае; одно из 

наиболее философски ориентированных направлений китайского буддизма. 



ПУБЛИКАЦ ИИ  

 

18 

— Заболел я и больше уж не могу заниматься постельными делами, надо позабо-
титься о себе, поберечься. 

С каждым днем его истощение усугублялось. Домашние не представляли, что де-
лать. 

Однажды старушка-кормилица среди ночи отправилась проведать, как там Цзя,  
и услышала, что из кабинета доносится требовательный женский голос. Наутро она 
все рассказала братьям Цзя, и тогда стало ясно, что его недуг — от бесовской твари. 
Отвадить ее пробовали всеми доступными способами, но ничего не выходило. А Цзя, 
приняв невозмутимый вид, сказал: 

— Болезнь моя коренится в расстройстве движения энергии-ци — и какая мне 
польза от ваших причитаний?.. 

В пятой-шестой луне в буддийском храме Тяньнинсы проходили религиозные об-
ряды-пуджа, и отец-настоятель пригласил братьев Цзя вместе с его приятелями при-
соединиться к ним. Когда было закончено ритуальное очищение постом, все отпра-
вились насладиться прохладой. Общий монастырский зал был просторен и вместите-
лен, его со всех сторон заслоняли большие строения, так что полуденное солнце сюда 
не доставало и перед залом гулял прохладный ветерок. Перед закрытыми дверями 
длинной вереницей были выставлены лежанки, и на первую сел буддийский монах, 
пришедший из другого монастыря. 

— Почтенные постящиеся и гости, оставьте заботы! — сказал он. — Давайте вме-
сте предадимся прохладе, ведь все мы единоверцы. 

Был сварен чай, порезана дыня, их пустили по рядам, и все стали есть и пить.  
И вдруг настоятель неспешно заговорил: 

— В нынешнем году лишь одного человека из дома Цзя нет здесь с нами. Я слы-
шал, он уже давно болеет. Как он сейчас, ему лучше? 

Старший брат Цзя сначала замялся, а потом сказал: 
— Все его беды от беса, но изгнать того мы не можем... 
Тут заговорил пришлый монах: 
— Если дело лишь в том, так я его изгоню. 
Все тут же вскочили, пристали к нему с расспросами, и оказалось, что это монах 

Дао-цин с горы Тяньтайшань. Он взял освященной земли около доу6, список мантр  
и заговоров и всё это вручил старшему брату Цзя. Велел дождаться, когда бесовка 
придет, и насыпать вокруг того места земли, да так, чтобы ее полоска не прерывалась 
ни из-за стен, ни из-за ям в земле — нигде, а про себя при том твердить мантры. Ко-
гда же бесовка начнет криком кричать в поисках выхода, круг земли следует разомк-
нуть и отпустить ее, но непременно до восхода солнца. 

Брат Цзя сделал, как ему было сказано. Пробили четвертую стражу, и из кабинета 
донеслись исполненные злости вопли, а к пятой страже7 вопли сменились горькими 
покаянными рыданиями. Старший брат Цзя окликнул бесовку, и та, признавая свою 
вину, сказала:  

— Я дух из одного столичного храма, мне даже августейше пожалован был титул... 
Не могу описать, как мне стыдно! Но я была столь пленена его обликом и манерами, 
что не сумела сдержаться, пришла и заморочила его... Но теперь вся моя отврати-
тельная сущность вышла наружу, и я нижайше молю вас о снисхождении! 

                              
6 Доу — традиционная мера емкости для жидких и сыпучих тел, при Сун — 6,6 л. 
7 Четвертая стража — с часа ночи, пятая — с трех утра. 



ПУБЛИКАЦ ИИ 

 

19

— Придешь еще? — спросил старший брат Цзя. 
— Я думала, что с моею волшебною силой никто ничего не сможет поделать,  

а ныне я так наказана! Если вы меня отпустите, то я сполна признаю свои прегреше-
ния и одумаюсь! И зачем мне приходить снова? 

— И куда же ты направишься? 
— На северо-запад. 
Тогда старший брат Цзя сделал разрыв в земляной полосе примерно в чи8, и бесов-

ка, рыдая и благодаря, холодным вихрем проскользнула прочь — на северо-запад. 
Когда рассвело, пошли в кабинет, смотрят — а Цзя спит как ни в чем не бывало. 
Брат спешно отправился благодарить Дао-цина, подарил ему двадцать тысяч мо-

нет, но тот не принял. Тогда брат Цзя вручил ему несколько десятков свертков благо-
воний. Дао-цин из каждого взял по одной пластинке, размером в палец с небольшим, 
спрятал их в бамбуковой шляпе и сказал: 

— Как раз сейчас я отправляюсь на гору Улинтайшань и там, в храме Вэньшусы, 
воскурю их перед статуей Будды во имя благого воздаяния. 

Брат Цзя спросил его о мантрах и заклинаниях. 
— Всё это есть в дхарани бодхисаттвы Гуаньшиинь! — сказал Дао-цин и продек-

ламировал одну мантру наизусть. 
— Но почему они так действенны? 
— Чтобы не подействовали, надо рассредоточиться в сердце, а если вы всецело 

укрепили сердце намерениями — непременно действуют. 
Тогда старший брат Цзя спросил: 
— А что это за тварь, с которой столкнулся Цзя? 
— Что за вопрос! — ответил Дао-цин. — Дух ли, бес ли, злобная нечисть, лисица-

оборотень — эти заклинания любую тварь заставят обратиться в бегство. Но если 
человек желает быть опутан любовными чарами, то при встрече с творящим зло обо-
ротнем он потеряет разум, опустится до нечисти и в конечном счете сам станет без-
головым бесом — и тогда ни мантры, ни заговоры помочь уже не смогут. Здесь вла-
стям надо бы призадуматься! 

Все слышавшие эти слова были в ужасе. 
Старший брат Цзя пригласил Дао-цина в зал на угощение, после чего монах рас-

прощался, взял посох, затянул завязки котомки, надел бамбуковую шляпу и ушел. 
Через месяц с небольшим книжник Цзя почувствовал себя лучше. 
— В тот первый вечер, когда я собирал подаяние, одна необычная женщина дала 

мне сотню золотом, — рассказал он в ответ на расспросы приятелей. — Потом уста-
вилась на меня и заговорила со мной. На пятую ночь она настолько укрепилась в 
своих чувствах, что дала мне кошель, а в нем лежало письмо с предложением усло-
виться о свидании в небольшом садике, что на задах имения Чжанов к западу от го-
рода. А если там начнут расспрашивать — отвечать, что пришел к старшему брату. 
Это был как раз день, когда я ушел за подаянием один. К назначенному сроку я доб-
рался до поместья, нашел садик, а в нем увидел охранников — словно из областной 
управы! Мне велели остановиться, тогда я сказал про старшего брата, и меня пропус-
тили в стоявший там домик. Внутри я нашел ту женщину. Принесли вино... Она была 
так неслыханно прекрасна, что, боюсь, даже среди бессмертных дев не найти подоб-
ной! На другой день мы договорились предаться близости в одной из келий мона-

                              
8 Чи — традиционная мера длины, при Сун — чуть больше 30 см. 



ПУБЛИКАЦ ИИ  

 

20 

стыря Тяньцинсы. С тех пор я стал ею одержим: мы постоянно стремились друг к 
другу, искали друг друга — всё, как у обычных людей... Когда я вернулся домой, ни-
что в этом мире меня уже не радовало и не интересовало, но и она приехала следом. 
Окружающие наперебой твердили разные заклинания, но женщина всё равно не ухо-
дила. Окрест моего кабинета она обвела на земле круг, превратив его в ловушку. «Да 
что они нам сделают!» — говаривала она. Одежда, еда и питье у нее были поистине 
драгоценно-роскошные, красота такая, что в мире не встретишь, среди людей не сы-
щешь! 

О, как мудры были слова Дао-цина! Люди всё гадали, чем же болен Цзя, но поя-
вился Дао-цин и излечил его — ясно же, что это было воздаяние за то, что тот покло-
нялся Будде! Второе имя Цзя было Сянь-чжи, а его приятеля звали Сюй Дунь, второе 
имя Янь-чжоу, и он был земляк Цзя. 
 
Даос Свиное рыло 
 

В начале годов под девизом правления Сюань-хэ (1119–1125) в Лояне появился 
даос. Он то сочинял и декламировал на ходу неритмичные стихи, то торговал вразнос 
персиками, грушами, абрикосами и всем в таком роде — таскал на коромысле. Час-
тенько рассказывал людям, что их ждет в будущем и не надеялся на вознаграждение 
за это. Горожане, поскольку нос у того даоса был длиннее обычного, прозвали его 
Даос Свиное рыло. 

Даос жил в Лояне уже долгое время. А там обретались Цзя Мяо и Ли Хуань, от-
прыски богатых семей, прославившиеся расточительством, самонадеянные молодые 
люди, любившие заводить знакомства и решать дела, — неоднократно они звали дао-
са выпить с ними, и тот соглашался. Бывало, до и доу вина доходило, а пьян даос не 
становился. 

Однажды они прогуливались близ города, и даос спросил: 
— Господа, не проголодались ли вы? 
Достал из-за пазухи бумажный сверток — в нем оказались зерна пшеницы — бро-

сил их на землю, словно посадил, и через короткое время пшеница заколосилась, со-
зрела. Даос вылущил зерна из колосьев, смолол из них в руке муку — даже наземь 
просыпалась! Добавил воды и приготовил лепешки, положил их за пазуху, а когда 
через мгновение достал — лепешки уже и подрумянились! Бросил лепешки на землю, 
и дохнуло обжигающе-горячим жаром — можно есть! И все гулявшие, включая слуг, 
несколько дней после того не испытывали голода, а Цзя и Ли стали относиться к дао-
су с великим почтением. 

В обычае лоянцев было высаживать персиковые деревья. Стоял разгар лета, когда 
Цзя и Ли выставили вино в домашнем саду, в павильоне у воды. 

— Я могу сделать так, что весь пруд будет покрыт цветами персика, раскрывши-
мися в цветах лотоса! — заявил даос. 

Достал из-за пазухи комок земли, перемешанной с разным мусором, и бросил в 
воду. Вино еще не дошло до середины, как в чашечках цветов лотоса начали поти-
хоньку распускаться персиковые бутоны. Заскользили по водной глади — листья  
и цветы столь гармонично оттеняли друг друга, что красота получилась неимоверная. 
Местные жители, узнав о том, охали от восхищения и наперебой стремились полю-
боваться цветами. Те завяли лишь через несколько десятков дней. 

И другие волшебные умения, которые являл даос, были вроде этого. 



ПУБЛИКАЦ ИИ 

 

21

У Ли был свояк, некто Чэнь, свитский. Его сместили с должности начальника об-
ласти на юго-востоке, и Чэнь снял жилище в Лояне. Он был весьма знатного проис-
хождения и содержал во внутренних покоях более десятка прелестниц, но среди них 
особенной красотой выделялась одна, по имени Юэ-чжэнь. Наложниц своих Чэнь 
никому не показывал — ни родственникам, ни друзьям. Однажды Ли во время весен-
них гуляний случайно столкнулся с Юэ-чжэнь, и глаза их встретились. Ли вернулся 
домой, но образ прекрасной девушки неотрывно стоял у него перед глазами. И он 
стал думать о Юэ-чжэнь беспрестанно. 

В один прекрасный день к Ли явился даос. 
— Я прекрасно знаю, чем заняты ваши мысли! — сказал он. — Давайте мы с вами 

прогуляемся? 
Они вышли за город и отправились в древний храм. Там даос поднял камень раз-

мером чуть больше пальца, передал его Ли и велел: 
— Рисуйте этим на стене! 
Ли сделал, как было велено. Провел камнем по стене — и в ней открылся проход, 

словно дверь! Ли вошел туда: уединенная комната, расшитый полог... Ли понятия не 
имел, где очутился. Приподнял полог — а это оказалась опочивальня Юэ-чжэнь! Ли 
испугался, и обрадовался, и стал легонько тормошить девушку, чтобы проснулась. 

— А я ведь на днях вас видела, сударь! — обрадованно сказала ему Юэ-чжэнь. —  
И уповала, что вы всякий час вспоминаете меня!.. Но ведь все двери накрепко запер-
ты, как же вы смогли проникнуть сюда? 

Ли не стал раскрывать ей всей правды, но заговорил о том, какие трудности ему 
пришлось преодолеть. 

— Вы так близко принимаете меня к сердцу, о ученый муж! — восхитилась Юэ-
чжэнь. 

Тут она непринужденно выставила легкое угощение, а после Юэ-чжэнь и Ли дос-
тигли самых вершин близкой радости. Ли оставался у нее две ночи подряд, пока на-
конец не собрался уходить. Он отыскал путь, которым пришел, шагнул, потом услы-
шал за спиной скрип затворяющейся двери, а когда обернулся — стена оказалась це-
лой, точно, как раньше! Видит: даос. 

— Вы почему про меня забыли и столько времени не возвращались? — спросил 
тот. — И где ваш камень для рисования на стене? 

— Ой, я случайно его где-то выронил! — признался Ли. 
Даос велел Ли спешно искать камень. 
— Захотите еще разок туда попасть, только с помощью этого камня и войдете,  

а иначе никак! — сказал он. 
Как и следовало ожидать, после случившегося Ли захотел снова прийти к Юэ-

чжэнь — и пришел. Чувства их стали тесными-претесными. Так пролетел год. 
Однажды Ли, напившись пьян, случайно рассказал обо всем Цзя, и тот вознаме-

рился отправиться вместе с Ли. 
— Что ж, отпущенное мне время быть с вами подошло к концу, — объявил тогда 

даос. — Вы не ведаете осмотрительной осторожности, и от этого я не могу быть  
в спокойствии. Угостите меня на прощание! 

Когда вино подошло к середине, даос поклонился присутствующим и сказал: 
— Пройдемте к каменной горке в саду! 
Там он крикнул: 
— Открывайся! 



ПУБЛИКАЦ ИИ  

 

22 

В горке открылось отверстие наподобие двери. Вдалеке виднелись терема, террасы, 
другие строения — всё, как в мире людей. Даос протиснулся в отверстие, и оно за-
крылось за ним, исчезло, как его и не было. 

Спустя время Ли снова пришел в тот загородный древний храм, но стена больше 
не открывалась. Тогда Ли решил, что это был просто сон, однако послал разузнать  
у Юэ-чжэнь — и всё совпало, все подробности их свиданий! А ведь храм и обитали-
ще свитского Чэня отделяли друг от друга несколько десятков ли9! 
 
Литература 
 
Алимов 2021 — Алимов И.А. Облачный кабинет: Краткая история китайской прозы сяошо об 

удивительном X–XIII вв. СПб.: Петербургское Востоковедение, 2021. 
Тан Сун чуаньци цзунцзи 2001 — Тан Сун чуаньци цзунцзи: Наньбэй Сун 唐宋傳奇總集：南

北宋 (Полное собрание новелл эпох Тан и Сун: Южная и Северная Сун). Т. 2. Чжэнчжоу: 
Хэнань жэньминь чубаньшэ 河南人民出版社, 2001. 

 
References 
 
Alimov, Igor А. Oblachnyi kabinet: Kratkaia istoriia kitaiskoi prozy siaoshuo ob udivitel’nom X–

XIII vv. [The Cloudy Parlor: A Concise History of the 10th–13th Century Chinese Xiaoshuo Prose 
about the Supernatural]. St. Petersburg: Peterburgskoe Vostokovedenie Publishers, 2021 (in Rus-
sian). 

Tang Song chuanqi zongji: Nanbei Song 唐宋傳奇總集：南北宋. Vol. 2. Zhengzhou: Henan renmin 
chubanshe, 2001. 

 

Two Novels by Wang Ming-qing 
 
Igor A. ALIMOV 
Peter the Great Museum of Anthropology and Ethnography, RAS 
St. Petersburg, Russian Federation 
 

Received 10.06.2025. 
 
A b s t r a c t : This publication presents to the reader a translation of two short stories from the Tou xia lu 
(投轄录 “Records of the Tossed Linchpin”) collection by the Song Dynasty writer Wang Ming-qing (
王明清, 1127 — after 1202). The Russian translation is preceded by essential information about the 
author and his collection. 
 
K e y  w o r d s : Old Chinese prose, Song Epoch, Wang Ming-qing, Tou xia lu, history of the Xiaoshuo 
prose. 
 
F o r  c i t a t i o n :  Alimov, Igor A. “Two Novels by Wang Ming-qing”. Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 
2025, vol. 22, no. 4 (iss. 63), pp. 15–22 (in Russian). DOI: 10.55512/WMO691526. 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r : Igor  A.  ALIMOV, Dr. Sci. (History), Head of East and South-East Asia 
Ethnography Department, Peter the Great Museum of Anthropology and Ethnography, Russian 
Academy of Sciences (St. Petersburg, Russian Federation) (alimov@post.org). ORCID: 0000-0002-
32358459. 
                              

9 Ли — традиционная мера длины, при Сун — чуть меньше 450 м. 



ПУБЛИКАЦ ИИ 

 

23

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 23–29 

Буддийские стихи императора Шуньчжи  
в тибетском переводе 
 
В.Л. УСПЕНСКИЙ  
Санкт-Петербургский государственный университет 
Санкт-Петербург, Россия 
 
DOI: 10.55512/WMO691527 
 

Статья поступила в редакцию 10.06.2025. 
 
А н н о т а ц и я : Статья вводит в научный оборот тибетский перевод на китайский язык известного 
буддийского стихотворения «Восхваление монахов» императора Шуньчжи (династия Цин; 
прав. 1644–1661). Неизвестный тибетский переводчик ошибочно считал автором этого текста 
императора Канси (прав. 1662–1722). Тибетский перевод был напечатан ксилографически в 
монастыре Амчок, который находится в провинции Ганьсу КНР. В Россию это издание привез 
известный бурятский ученый Базар Барадийн. Сравнение с китайским оригиналом показало, 
что перевод является немного сокращенным и не всегда буквальным. 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а : император Шуньчжи, тибетская поэзия, династия Цин, буддизм, китайская 
поэзия. 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я :  Успенский В.Л. Буддийские стихи императора Шуньчжи в тибетском пере-
воде // Письменные памятники Востока. 2025. Т. 22. № 4 (вып. 63). С. 23–29. DOI: 10.55512/ 
WMO691527. 
 
О б  а в т о р е : УСПЕНСКИЙ Владимир Леонидович, доктор исторических наук, профес-
сор, Восточный факультет, Санкт-Петербургский государственный университет (Санкт-Петер-
бург, Россия) (v.uspenskij@spbu.ru). ORCID: 0009-0007-1539-6545. 
 

© Успенский В.Л., 2025 
 
 
Рассматриваемая тибетская книга состоит всего лишь из одного листа. Тем не ме-

нее она представляет значительный интерес, поскольку является ксилографическим 
изданием тибетского перевода стихотворения одного из императоров династии Цин и 
называется «Восхваление монахов, сделанное императором Канси в стихах» (Gong 
ma bDe skyid rgyal pos rab tu byung ba la bstod par mdzad pa’i tshigs bcad bzhugs so)1. 

Впервые в научной литературе этот текст был упомянут немецким ученым 
Р.О. Майзецалем (R.O. Meisezahl, 1906–1992) в 1986 г. в статье, посвященной катало-
гу ксилографических изданий монастыря Амчог: «Goṅ ma bDe skyid rgyal po’i rab 
byuṅ gi bstod pa „Huldigung anläßlich des rab-byuṅ(?) des Kaisers bDe skyid (= K’ang-
hsi, 1662–1722)“; 1 Folie» (Meisezahl 1986: 325, No. 99). 
                              

1 Ниже будет рассмотрен вопрос о том, что подлинным автором этого произведения является не 
император Канси 康熙, а его отец — император Шуньчжи 順治 (прав. 1644–1661). 



ПУБЛИКАЦ ИИ 

 

24 

Для написания статьи Р.О. Майзецаль использовал микрофильм каталога изданий 
монастыря Амчог, который хранится в India Office Library. Оригинал же, как он сам 
сообщает, привез в Петербург бурятский ученый Базар Барадийн (1878–1937)2. Пол-
ное его название «Каталог книг, напечатанных в великой обители Гандэн-Чойхорлин» 
(Chos sde chen po dGa’ ldan chos ’khor gling gi par tho); имеется в коллекции ИВР РАН 
(шифр хранения: Tib. B 10958/15). 

Б. Барадийн проживал в крупнейшем монастыре Северо-Восточного Тибета — 
Лабран Ташичил3 (тиб. Bla brang bkra shis ’khyil) c июня 1906 по февраль 1907 г. Он 
собрал коллекцию тибетских книг, насчитывающих около 200 томов, в основном это 
ксилографические издания Лаврана, а также немало книг, напечатанных в окрестных 
ближних и дальних монастырях. В своем живо и красочно написанном дневнике на 
русском языке он рассказал о некоем халхасце4 Даши (тиб. bKra shis), который высту-
пил его агентом по поиску и покупке книг:  

 
19–20 сентября 
Наконец-то вернулся в Лавран мой халхасец Даши из своей месячной [поездки]  

в некоторые ближайшие к Лаврану захолустные маленькие монастыри — Амчок 
(A mchog), Цзу (gtsod), Дзорге (mdzod dge) и Аргод (rnga rgod). Он приехал с 
сияющим лицом, [потому] что ему вполне удалось выполнить свою задачу. Он привез 
мне массу книг, которые попали в мои руки из самых недоступных уголков Амдо, 
благодаря лишь пронырливости моего халхасца, счастливо избегавшего тангутских5 
воров и разбойников. 

…Таким образом, мой халхасец является тем неизвестным тружеником науки, бла-
годаря которому наука приобретает совершенно новые материалы в изучении Тибета. 
Халхасец пришел ко мне утром с большими кипами свежеотпечатанных книг, и я с 
большим жаром посвятил эти дни на то, чтобы приводить эти книги в порядок и 
принять их (Барадин 1999: 159). 
 
Moжно предположить, что рассматриваемый стихотворный текст Б. Барадийн по-

лучил непосредственно из монастыря Амчог, который находится в уезде Луцюй 碌曲 
(тиб. Klu chu) провинции Ганьсу КНР, его полное название Амчог Дэмотан Гандэн 
Чойхорлин (A mchog bDe mo thang dGa’ ldan chos ’khor gling) (Gyurme Dorje 1996: 
641–642). 

B 2011 г. я опубликовал набранный тибетским шрифтом оригинал «Восхваления 
монахов, сделанного императором Канси в стихах» вместе с его русским переводом 
(Успенский 2011: 158, 299–300). Тогда мне не был известен китайский оригинал. На-
конец, выяснилось, что оригиналом является довольно известное стихотворение им-
ператора Шуньчжи «Восхваление монахов» (讚僧詩 Цзань сэн ши) (Balcom et al. 
2011: 287–290; Yong Wei Kwong et al. 2011: 35–36). Оказалось, что тибетский пере-
водчик неправильно указал имя автора, и это не было именем императора Канси.  
B 2018 г. я опубликовал английский перевод этого стихотворения, указав настоящего 
автора (Uspensky 2018). 
                              

2 Также распространено написание «Барадин», которое является менее правильным. 
3 Этот монастырь известен просто под названием Лавран. Он находится в пров. Ганьсу КНР. 
4 Халха-Монголия, или Северная Монголия, территориально совпадает с современным государст-

вом Монголия. 
5 Под тангутами здесь имеются в виду восточные тибетцы — кхамцы (тиб. khams pa). 



 

  

  
«Восхваление монахов, сделанное императором Канси в стихах»  

(Gong ma bDe skyid rgyal pos rab tu byung ba la bstod par mdzad pa’i tshigs bcad bzhugs so). ИВР РАН, Tib. 8078/8 
 

  

  
«Каталог книг, напечатанных в великой обители Гандэн-Чойхорлин» (Chos sde chen po dGa’ ldan chos ’khor gling gi par tho).  

Этот каталог имеется в коллекции ИВР РАН, Tib. B 10958/15). Л. 4а: 3:  
Gong ma bDe skyid rgyal pos rab tu byung ba la bstod pa la ༡ «Восхваление монахов императора Канси на одном [листе]» 



ПУБЛИКАЦ ИИ 

 

26 

Тибетский перевод китайского стихотворного оригинала представляет собой 9-слож-
ный стих. Этот размер (а также 7-сложник) — господствующий размер переводов  
с санскрита на тибетский язык буддийских гимнов (Зорин 2010: 66). 

Сравнение тибетского перевода и китайского оригинала показало, что перевод не 
является буквальным. Тибетский переводчик стремился передать главные мысли и 
чувства автора, выраженные в этом стихотворении. Так, в перевод не вошли рассуж-
дения о преходящем характере человеческой жизни, проиллюстрированные примера-
ми из китайской истории. 

Это сочинение можно истолковать в буддийском духе как рассуждение об иллю-
зорности мира явлений и всех человеческих устремлений. Во все времена зависть к 
простой жизни могучего правителя, обремененного заботами, воплощалась в различ-
ных сочинениях и афоризмах, начиная с «Екклезиаста». Жанр императорского сочине-
ния был определен самими тибетскими издателями, поскольку текст имеет боковое 
обозначение blo sbyong. Это выражение обычно переводят как «очищение ума», «тре-
нировка ума» и т.п. Под этим названием известен целый жанр оригинальной тибетской 
буддийской литературы. Целью подобного «очищения ума» является его направление 
на достижение просветления путем освобождения от привязанности к своему «я» 
(Sweet 1995: 252). Сам факт перевода императорских стихов на тибетский язык и их 
издание в Тибете говорит о том, что сочинение вполне соответствовало законам жанра. 

B 1660 г. император Шуньчжи, потрясенный смертью любимой наложницы и их 
сына, хотел покончить с собой. Затем он решил стать буддийским монахом на свя-
щенной горе Утайшань 五臺山 в провинции Шаньси 山西. Однако ближнее окруже-
ние императора отговорило его от этого шага (Zhou Ruchang 2009: 13). Вскоре импе-
ратор умер от оспы в возрасте 24 лет. Легенды утверждают, что он не умер, а все-таки 
оставил государственные дела и стал монахом (Yong Wei Kwong et al. 2011: 36). 

Ниже даны прозаический русский перевод с тибетского и транслитерация тибет-
ского текста. Строки, которые не были переведены на тибетский язык, помещены  
в квадратных скобках6.  

 
Восхваление монахов, сделанное императором Канси в стихах 
В этом прекрасном месте7 еда и одежда неисчерпаемы. Куда бы [он] ни 

пришел, там и насытится подаяниями. Драгоценности и чистое золото — не 
редкость; [только] во врата Учения войти очень трудно. 

Хотя я властвую над огромной страной, заботы правления угнетают меня. И за 
сто лет у меня не будет того покоя, который имеет монах за полдня жизни. 

Поскольку неведение является единственной причиной прихода в мир и ухода 
из него, то и на этот раз я родился в мире людей без пользы. До рождения кем я 
был? А после рождения кем я стал? 

Повзрослев, я осознал себя. Однако я пребываю во тьме, как с закрытыми 
глазами. В этот мир лучше вообще не приходить и не уходить. Потому что, при-
ходя — радуешься, а уходя — страдаешь. 

                              
6 Выражаю благодарность докторанту Нанькайского университета (г. Тяньцзин, КНР) Ван Чжиху-

эй 王智辉 за помощь в переводе китайского текста. 
7 В этом прекрасном месте… — Тибетскому выражению nyams dga’ gnas соответствует в китай-

ском оригинале цунлинь 叢林 «густой лес; монастырь». Я не смог найти такого значения в имеющих-
ся словарях тибетского языка. 



ПУБЛИКАЦ ИИ 

 

27

[Горечь разлуки и радость свидания причиняют много беспокойства, и кто 
знает, когда я почувствую себя беззаботным? И если знать монашескую жизнь, то 
еще не поздно повернуть назад.] 

Никто не имеет тех радостей, которыми обладает монах. Каждый день он 
проводит без забот, вкушает лучшую еду, выращенную на чистых полях. Надевает 
духовные одежды, приличествующие ритуалу и соответствующие обычаю. 

Монах в любой стране и краю — лучший и самый почитаемый гость, которому 
рады на празднике. 

Toлько монахи обретают трудно достижимое просветление благодаря [благим] 
заслугам, [накопленным] в прошлых жизнях. 

[Золотая птица и нефритовый заяц8 движутся с востока на запад, и человеку не 
надо что-то старательно планировать. Сто лет мирских дел подобны полуночным 
сновидениям, огромная вселенная подобна шахматной доске. 

Юй9 учредил девять провинций, Тан10 изгнал Цзе11, Цинь подчинила шесть 
государств12, [затем] стала править Хань13. Много храбрых героев древности на 
юге и на севере лежат в горах и в земле.] 

Увы! Мои богатства значительно превышают первоначальные расчеты. Но 
хорошо было бы поменять мои одежды, украшенные драконами и лисьими 
шкурами, на монашеские одеяния. Я в прошлой жизни был в Индии14 простым 
монахом — по какой же причине я пал до рождения в царской семье? 

[Boceмнадцать последних лет я не имел свободы: то поход на юг, то война на 
севере — когда это кончится? Сейчас я оставляю всё и буду идти на Запад тысячу 
лет или [даже] десять тысяч лет — это уже неважно.] 

 
Tpaнслитерация тибетского текста 

 
//[1] nyams dga’i gnas kyi bzhes gsol zad mi shes/ 
/gang du phyin kyang yul der yon gyis tshim/ 
/dbyig nor gser bzang [2] dkon pa ma lags te/ 
/bstan pa’i sgo ru ’jug pa ches cher dka’/ 
/bdag ni yangs pa’i sa la dbang bsgyur kyang/ 
/chab dang srid kyi sdug bsngal khur du babs/ 
/nyin mo khri phrag gsum dang stong phrag drug 
/btsun pa’i nyin phyed [3] tsam yang sos mi dal/ 
/rmongs pa kho nas ’gro dang ’ongs pa yis/ 
/mi yi yul du don med lan gcig ’khor/ 
/skye ba’i sngon du su zhig bdag nyid yin/ 
/skyes pa’i rjes su bdag kyang su zhig yin/ 

                              
  8 Золотая птица и нефритовый заяц — солнце и луна. 
  9 Великий Юй (кит. Да Юй 大禹) — основатель династии Ся 夏 (XXI–XVI вв. до н.э.). 
10 Тан 汤 — первый правитель династии Шан 商 (XVI–XI вв. до н.э.). 
11 Цзе 桀 — последний правитель династии Ся. 
12 B 221 г. до н.э. 
13 В 206 г. до н.э. 
14 В тибетском тексте Индия названа ’Phags yul, что соответствует санскритскому Арьяварта 

(Āryāvarta). В китайском оригинале сказано Сифан 西方 — «Запад». 



ПУБЛИКАЦ ИИ 

 

28 

/so thub zin rjes nga’o zhes [4] zer kyang/ 
/mi gzum mun pas ’thib pa’ang de su yin/ 
/’gro ’ong dag dang bral ba mchog yin te/ 
/’ong dus dga’ yang ’gro dus sdug pas so/ 
/su la’ang btsun pa lta bu’i dga’ ba med/ 
/nyin re bzhin du ci bder bag yangs spyod/ 
/[5] gtsang zhing dag pa’i zas mchog zhal du bzhes/ 
/las rung tshul mthun chos gos sku la gsol/  
/yul dang phyogs su bskur ba’i mgron gyi mchog 
/kung dga’i gnas su ’chag la glo ba dga’/ 
/rab byung sla ba ma yin byang chub [6] kyi/ 
/bag chag sad pa’i rigs can sha stag go 
/kye hud thog ma’i rtsis nor ha cang thal/ 
/’brug was chos gos brjes na ci ma rung/ 
/bdag gi tshe sngon ’phags yul dge sbyong zhig 
/rgyu rkyen ci yis rgyal po’i rigs su lhung// // 

 
Литература 
 
Барадин 1999 — Барадин Б. Жизнь в тангутском монастыре Лавран: дневник буддийского па-

ломника. 1906–1907. Улан-Удэ; Улан-Батор: Институт монголоведения, буддологии и тибе-
тологии Сибирского отделения РАН; Центр по изучению буддистской культуры при Мон-
гольском государственном университете; Институт глобального образования и мира Кирия-
мы, Япония, 1999 (Буддология. № 5). 

Зорин 2010 — Зорин А.В. У истоков тибетской поэзии. Буддийские гимны в тибетской лите-
ратуре VIII–XIV вв. СПб.: Петербургское Востоковедение, 2010. 

Успенский 2011 — Успенский В.Л. Тибетский буддизм в Пекине. СПб.: НП-Принт, 2011. 
Balcom et al. 2011 — Balcom J. (transl.). Gill J. and Tidwell S. (eds.). After Many Autumns:  

A Collection of Chinese Buddhist Literature. Hacienda Heights CA: Buddha’s Light, 2011. 
Gyurme Dorje 1996 — Gyurme Dorje. Tibet Handbook, with Bhutan. Chicago: Passport Books, 

1996. 
Meisezahl 1986 — Meisezahl R.O. Der Katalog der Klosterdruckerei A mčhog dGa’ ldan čhos ’khor 

gliṅ in Ch’ing-hai (Nordwest-China) // Oriens. 1986. Vol. 29/30. P. 309–333. 
Sweet 1995 — Sweet M.J. Mental Purification (Blo sbyong): A Native Tibetan Genre of Religious 

Literature // Cabezon J.I. & Jackson R.R. (eds.) Tibetan Literature: Studies in the Genre: Essays in 
Honor of Geshe Lhundup Sopa. Ithaca: Snow Lion Publications, 1995. P. 244–260. 

Uspensky 2018 — Buddhist Verses by the Shunzhi Emperor in Tibetan Translation // Manuscripta 
Orientalia. 2018. Vol. 24. No. 2. P. 46–48. 

Yong Wei Kwong et al. 2011 — Yong Wei Kwong and Liew Yen Chong. Selected Buddhist Poems by 
Ancient Chinese Emperors: Emperor Shunzhi of the Qing Dynasty // Vajra Bodhi Sea. 2011. 
No. 3. P. 35–36. 

Zhou Ruchang 2009 — Zhou Ruchang 周汝昌. Between Noble and Humble: Cao Xueqin and the 
Dream of the Red Chamber. Gray R.R., Ferrara M.S. (eds.). New York: Peter Lang, 2009. 

 
References 
 
Balcom J. (transl.). Gill J. & Tidwell S. (eds.). After Many Autumns: A Collection of Chinese Buddhist 

Literature. Hacienda Heights CA: Buddha’s Light, 2011 (in English). 
Baradin, Bazar. Zhizn’ v tangutskom monastyre Lavran: Dnevnik buddiiskogo palomnika, 1906–1907 

[A Sojourn in the Tangut Monastery Labrang: The Diary of a Buddhist Pilgrim Kept in 1906–



ПУБЛИКАЦ ИИ 

 

29

1907]. Ulan Ude–Ulan Bator: Institute of Mongolian, Buddhist and Tibetan Studies, Siberian 
Division of Russian Academy of Sciences; The Centre for Buddhist Culture & Studies, National 
University of Mongolia; Kiriyama Institute for Global Peace and Education, Japan, 1999 
(Buddhist Studies. Vol. V) (in Russian). 

Gyurme Dorje. Tibet Handbook, with Bhutan. Chicago: Passport Books, 1996 (in English). 
Meisezahl, R.O. “Der Katalog der Klosterdruckerei A mčhog dGa’ ldan čhos ’khor gliṅ in Ch’ing-hai 

(Nordwest-China)”. Oriens, 1986, vol. 29/30, pp. 309–333 (in German). 
Sweet, M.J. “Mental Purification (Blo sbyong): A Native Tibetan Genre of Religious Literature”. In: 

Cabezon, J.I. & Jackson, R.R. (eds.). Tibetan Literature: Studies in the Genre: Essays in Honor of 
Geshe Lhundup Sopa. Ithaca: Snow Lion Publications, 1995, pp. 244–260 (in English). 

Uspensky, Vladimir L. Tibetskii buddizm v Pekine [Tibetan Buddhism in Peking]. St. Petersburg:  
NP-Print, 2011 (in English). 

Uspensky, Vladimir L. “Buddhist Verses by the Shunzhi Emperor in Tibetan Translation”. Manu-
scripta Orientalia, 2018, vol. 24, no. 2, pp. 46–48 (in Russian). 

Yong Wei Kwong & Liew Yen Chong. “Selected Buddhist Poems by Ancient Chinese Emperors: 
Emperor Shunzhi of the Qing Dynasty”. Vajra Bodhi Sea, 2011, no. 3, pp. 35–36 (in English). 

Zhou Ruchang 周汝昌. Between Noble and Humble: Cao Xueqin and the Dream of the Red Chamber. 
Gray, R.R. & Ferrara, M.S. (eds.). New York: Peter Lang, 2009 (in English). 

Zorin, Alexandr V. U istokov tibetskoi poezii. Buddiiskiie gimny v tibetskoi literature VIII–XIV vv. [At 
the Source of Tibetan Poetry. Buddhist Hymns in Tibetan Literature: 8th–14th Centuries]. 
St. Petersburg: Petersburgskoe Vostokovedenie, 2010 (in Russian). 

 
 

A Buddhist Poem by the Shunzhi Emperor  
in Tibetan Translation 
 
Vladimir L. USPENSKY 
St. Petersburg State University 
St. Petersburg, Russian Federation 
 

Received 10.06.2025. 
 
A b s t ra c t : The article introduces a Tibetan translation of the well-known Chinese Buddhist poem “In 
Praise of Monastics” by the Shunzhi emperor (reigned in 1644–1661) of the Qing dynasty. This poem 
was mistakenly ascribed by an anonymous Tibetan translator to the Kangxi emperor (reigned in 
1662–1722). The Tibetan translation was printed from woodblocks at the Amchog Monastery in the 
present-day Gansu province of China. It was brought to Russia by Buryat scholar Bazar Baradiin. A 
comparison of the Chinese original with this slightly abridged Tibetan translation shows that it does 
not follow the original literally. 
 
Ke y  w o rd s : Shunzhi emperor, Tibetan poetry, Qing dynasty, Buddhism, Chinese poetry. 
 
Fo r  c i ta t i o n :  Uspensky, Vladimir L. “A Buddhist Poem by the Shunzhi Emperor in Tibetan 
Translation”. Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2025, vol. 22, no. 4 (iss. 63), pp. 23–29 (in Russian). 
DOI: 10.55512/WMO691527. 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r : Vlad imir  L .  USPENSKY, Dr. Sci. (History), Professor, Faculty of Asian 
and African Studies, St. Petersburg State University (St. Petersburg, Russian Federation) 
(v.uspenskij@spbu.ru). ORCID: 0009-0007-1539-6545. 



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

30 

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 30–43 

Институт полномочных посланцев  
в Китае периода Тан (618–907) 
 
В.М. РЫБАКОВ 
Институт восточных рукописей РАН 
Санкт-Петербург, Россия 
 
DOI: 10.55512/WMO691528 

 
Статья поступила в редакцию 13.01.2025. 

 
А н н о т а ц и я : Институт полномочных посланцев (ши 使) был крайне важен для системы 
государственного управления в Китае танского периода (618–907). Он начал складываться 
сразу после прихода к власти новой династии, вскоре превратился в постоянный элемент 
государственной структуры и в конце концов стал одним из главных могильщиков великой 
империи Тан. Названия назначений таких посланцев были весьма многочисленны, одни часто 
сменялись другими, и в этом вопросе до сих пор царит изрядная путаница. Отдельную проб-
лему представляет передача китайских названий на русский язык. В данной статье с привле-
чением материалов китайских источников делается попытка кратко систематизировать основ-
ные сведения о посланцах. 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а : традиционная администрация Китая, административная терминология, 
перевод китайских административных терминов. 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я : Рыбаков В.М. Институт полномочных посланцев в Китае периода Тан 
(618–907) // Письменные памятники Востока. 2025. Т. 22. № 4 (вып. 63). С. 30–43. DOI: 
10.55512/WMO691528. 
 
О б  а в т о р е : РЫБАКОВ Вяче слав  Михайлович, доктор исторических наук, главный 
научный сотрудник, Отдел Дальнего Востока, Институт восточных рукописей, Российская 
академия наук (Санкт-Петербург, Россия) (ouyangtsev@mail.ru). ORCID: 0000-0002-7671-9500. 

 
© Рыбаков В.М., 2025 

 
 

Важность и значение института полномочных посланцев (ши 使) для системы го-
сударственного управления в Китае танского периода (618–907) трудно переоценить. 
Возникнув практически сразу после прихода к власти новой династии в качестве 
главного механизма иррегулярного, экстренного контроля центрального правительст-
ва над проблемными территориями, этот институт, превратившись со временем в по-
стоянный элемент государственной структуры, вставший между правительственным 
центром и регулярными, традиционными уровнями провинциальной администрации, 
сделался в конце концов одним из главных могильщиков великой империи Тан. 

В качестве посланцев двор обычно отправлял высокопоставленных чиновников 
или членов аристократии для осуществления верховного контроля над крупным ре-
гионом (провинцией — дао 道), как правило, включающим несколько регулярных 



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

31

административных единиц (например, округов чжоу 州), а при необходимости и про-
ведения там каких-либо срочных мероприятий. 

Наиболее влиятельными и чаще упоминаемыми из посланцев были, конечно, чрез-
вычайные военные наместники, знаменитые цзедуши 節度使 — жезлоносные по-
сланцы, уполномоченные обеспечивать порядок. Им вверялось верховное руково-
дство войсками определенного региона, поначалу — исключительно пограничного. 
Однако ими перечень назначений далеко не исчерпывался. Источники оперируют 
практически двумя десятками наименований, в основном: 1) аньфуши 安撫使 — по-
сланцы, уполномоченные успокаивать и обнадеживать, 2) аньчаши 按察使 — послан-
цы, уполномоченные проверять и выяснять, 3) аньча цайфан чучжиши 按察採訪處 
置使 — посланцы, уполномоченные проверять, выяснять, разбираться и принимать 
меры, 4) гуаньчаши 觀察使 — посланцы, уполномоченные осматривать и выяснять, 
5) гуаньча чучжиши 觀察處置使 — посланцы, уполномоченные осматривать, выяс-
нять и принимать меры, 6) ду туаньлянь шоучжоши 都團練守捉使 — посланцы, 
уполномоченные по общему руководству обучением ополчения и караульным отря-
дам1, 7) интяньши 營田使 — посланцы, уполномоченные по возделыванию полей, 
8) сюньаньши 巡按使 — посланцы, уполномоченные разъезжать и разбираться, 9) сюнь-
чаши 巡察使 — посланцы, уполномоченные разъезжать и выяснять, 10) туаньляньши 
團練使 — посланцы, уполномоченные по обучению ополчения, 11) туаньлянь шоуч-
жоши 團練守捉使 — посланцы, уполномоченные по обучению ополчения и карауль-
ным отрядам, 12) фанъюйши 防御使 — посланцы, уполномоченные по обороне, 
13) фанъюй шоучжоши 防御守捉使 — посланцы, уполномоченные по обороне и ка-
раульным отрядам, 14) цайфан чучжиши 採訪處置使 — посланцы, уполномоченные 
разбираться и принимать меры, 15) цайфанши 採訪使 — посланцы, уполномоченные 
разбираться, 16) цзедуши 節度使 — жезлоносные посланцы, уполномоченные обес-
печивать порядок, 17) цзинлюэши 經略使 — посланцы, уполномоченные по стратеги-
ческому управлению, 18) цуньфуши 存撫使 — посланцы, уполномоченные навещать 
и обнадеживать, 19) чжидуши 支度使 — посланцы, уполномоченные по финансовым 
сметам, 20) чучжиши 黜陟使 — посланцы, уполномоченные понижать или повышать. 

В первые десятилетия Тан посланцев от случая к случаю командировали туда, где 
возникали какие-то серьезные проблемы — неурожай, голод, стихийное бедствие, 
нашествие саранчи и пр. После осуществления порученной им проверки и, вероятно, 
выработки каких-то резолюций или рекомендаций относительно деятельности окруж-
ной и уездной администрации той провинции, куда они были посланы, они возвра-
щались в столицу и лишались своих прерогатив. Вероятно, их временных полномо-
чий хватало на то, чтобы дать местному начальству мудрый совет, но главной их за-
дачей было ознакомление с ситуацией и детальное сообщение о происходящем в 
центр. Им не вверялась постоянная или хотя бы сколько-нибудь долгая власть над 
регионом, куда их посылали. Это отражалось и в названиях назначений: скажем, ань-
фуши 安撫使 — посланец, уполномоченный успокаивать и обнадеживать. В самом 
общем виде им предписывалось выявлять доброе и дурное, в особенности — среди 
чиновничьего персонала. Надлежало также изыскивать таланты. Обо всех непоряд-
ках, включая злоупотребления, притеснения, неправильное взимание налогов, рас-
                              

1 В главе «Описание армии» «Новой истории Тан» («Синь Тан шу») отмечается: «В начале Тан то, 
где солдат пограничной стражи, охранявших границы на окраинах, было много, называлось армиями 
(цзюнь 軍), а то, где их было мало, называлось караульными отрядами (шоу чжо 守捉), укрепленны-
ми городами (чэн 城) и гарнизонами (чжэнь 鎮)» (Синь Тан шу 1975: 1328). 



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

32 

пространение вредных учений, появление воров и разбойников, дурное состояние 
хозяйства, им надлежало докладывать императору. Поначалу они имели полномочия 
смещать провинившихся чиновников и даже назначать им замены, но с момента по-
явления такого назначения, как сюньчаши 巡察使, тем, кого двор отправлял в чисто 
инспекторские командировки, это уже не разрешалось. 

Историю развития института посланцев «Новая история Тан» кратко излагает сле-
дующим образом. В начале годов Чжэнь-гуань (1-й девиз правления Тай-цзуна, 627–
649) центральное правительство впервые разослало 13 великих посланцев (да ши 
大使) с задачей проверить состояние дел во всех округах. Позже, в тех случаях, когда 
случались наводнения или засухи, из столицы, чтобы справиться с ситуацией, от-
правляли посланцев, которые назывались то уполномоченными разъезжать и выяс-
нять (сюньчаши 巡察使), то уполномоченными успокаивать и обнадеживать (аньфу-
ши 安撫使), то уполномоченными навещать и обнадеживать (цуньфуши 存撫使). Во 
2-м году Шэнь-лун (1-й девиз правления Чжун-цзуна, 705–707) разослали по 10 про-
винциям 20 служащих 5-го ранга или выше, назвав их уполномоченными разъезжать 
и выяснять (сюньчаши 巡察使) и поручив им проверять состояние дел в округах  
и уездах, а также вскрывать тамошние злоупотребления. Во 2-м году Цзин-юнь  
(1-й девиз правления Жуй-цзуна, 710–712) ввели для 10 провинций должность по-
сланца, уполномоченного проверять и выяснять (аньчаши 按察使), по одному в каж-
дую провинцию. Во 2-м году Кай-юань (2-й девиз правления Сюань-цзуна, 713–741) 
назвали такую должность посланцем, уполномоченным проверять, выяснять, разби-
раться и принимать меры (аньча цайфан чучжиши 按察採訪處置使), и разослали та-
ких посланцев по 10 провинциям, а в 4-м году эту должность упразднили. В 8-м году 
в 10 провинциях снова ввели должности посланцев, уполномоченных проверять  
и выяснять (аньчаши 按察使), с тем чтобы осенью и зимой они совершали инспек-
ционные поездки по округам и уездам (сянь 縣). В 10-м году их опять отменили.  
В 17-м году вновь ввели для 10 провинций должности посланцев, уполномоченных 
проверять и выяснять (аньчаши 按察使). В 22-м году назвали их посланцами, упол-
номоченными разбираться и принимать меры (цайфан чучжиши 採訪處置使), и разо-
слали их по 10 провинциям. В конце годов Тянь-бао (3-й девиз правления Сюань-
цзуна, 742–756) была восстановлена должность посланцев, уполномоченных пони-
жать или повышать (чучжиши 黜陟使); возможно, ее получали по совместительству 
посланцы, уполномоченные разбираться и принимать меры. В 1-м году Цянь-юань  
(2-й девиз правления Су-цзуна, 758–760) вместо цайфан чучжиши была учреждена 
должность посланцев, уполномоченных осматривать, выяснять и принимать меры 
(гуаньча чучжиши 觀察處置使) (Синь Тан шу 1975: 1310–1311). 

Из этого перечисления видно, что в середине Тан, начиная с 700-х годов, команди-
ровки уполномоченных превращаются в систему. Вероятно, это было вызвано проис-
ходившей уже в это время медленной деградацией регулярной системы управления; 
следует также иметь в виду, что именно эти короткие десятилетия считаются момен-
том максимального расцвета танского государства, когда оно, в частности, достигло и 
своего территориального максимума, в том числе и за счет территорий проживания не-
китайских народностей, где наладить регулярное управление было особенно трудно. 
Это отражалось и в наименованиях назначений: в них уже варьировались не столько 
функции оказания гуманитарной помощи населению, пострадавшему от природных 
аномалий или вражеских набегов, сколько функции перетряхивания местного чиновни-
чества, например цайфан чучжиши 採訪處置使 — посланец, уполномоченный разби-



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

33

раться и принимать меры. Еще один скачок такого же рода произошел в конце прав-
ления Сюань-цзуна в ответ на роковой для империи мятеж Ань Лу-шаня, породивший 
фактический хаос в стране. И тут уж на первый план выходят такие эмиссары, как, 
например, фанъюйши 防御使 — посланец, уполномоченный по обороне. 

Переименования назначений даже в мирное время были обычным делом, но на-
сколько они влияли на реальные полномочия, прерогативы и функции посланцев, 
сказать весьма затруднительно. Источники перечисляют даты и термины, но мало 
внимания уделяют сути дела. Напрашивается мысль, что служебные обязанности по-
сланцев с этими часто изменявшимися наименованиями, в общем-то, были однотип-
ными, и разве что введение в название уточнения чучжи 處置, которое я передаю как 
«принимать меры», несколько расширяло их властные возможности. 

Деятельность посланцев, даже таких как цзедуши, в общем ряду со служебной дея-
тельностью любого чиновника тоже (по крайней мере поначалу) получала квалифи-
кационные характеристики от вышестоящих; им, как и всем иным государственным 
служащим, выставлялись аттестационные оценки (као 考). Источники не уточняют, 
кто именно проводил аттестации столь высокопоставленных особ, но, надо полагать, 
этим занимался кто-либо из правительствующих сподвижников (цзайсян 宰相) или 
равных им по статусу столичных руководителей. Аттестации проводились ежегодно  
в 8-м месяце. Для посланцев предусматривались три квалификационных уровня; та 
из тройки заранее заданных стандартных формулировок, которую вышестоящая ин-
станция избирала для характеристики трудов посланца, и являлась оценкой. Чрезвы-
чайно интересны эти формулировки сами по себе, поскольку они как нельзя лучше 
позволяют увидеть приоритеты, которыми надлежало руководствоваться различным 
уполномоченным. Для цзедуши высшей оценкой было «сократил число солдат» (сяо 
бин 銷兵)2, средней — «питал в достаточной мере» (цзу ши 足食), и лишь третьей, 
самой низкой — «имел боевые заслуги при защите границ» (бянь гун 邊功). Для гу-
аньчаши 觀察使 — «получил богатый урожай» (фэн жэнь 豐稔), «редко применял 
наказания» (шэн син 省刑)3, и в качестве самой низкой — «исправно собирал налоги» 
(бань шуй 辦稅). Для туаньляньши 團練使 — «содержал народ в покое» (ань минь 
安民), «карал порочных» (чэн цзянь 懲奸) и «руководствовался лишь истинными об-
стоятельствами» (дэ цин 得情)4. Для фанъюйши 防御使 — «не допустил ничего, что 
причинило бы беспокойство» (у юй 無虞), «бескорыстен и усерден» (цин ку 清苦), 
«управлял надлежащим образом» (чжэн чэн 政成). Для цзинлюэши 經略使 — «рас-
                              

2 Возведение сокращения войск в ранг высшей добродетели военных лидеров ясно показывает, 
что двор вполне осознавал опасность перетекания вооруженных сил из-под непосредственного кон-
троля центра, а потому стремился уменьшить боевые возможности региональных полководцев. Ко-
нечно, эта предельно лаконичная формулировка имела, надо полагать, тот оттенок, что данный пол-
ководец хорош именно тем, что, в отличие от менее искусных, даже и высвободив для производи-
тельного труда энное количество рабочих рук, ухитрялся и с сокращенной численностью войск ре-
шать все свои задачи и обеспечивать безопасность и покой на границе, но тем не менее — во главу 
угла ставилось именно самоослабление военного лидера. Это было дальновидно, но недостаточно,  
и, вероятно, эффективность этой меры оставляла желать лучшего. Объективные исторические про-
цессы шли своим чередом. 

3 Надо думать, имелось в виду, что обстановка в подведомственном регионе под властью столь 
успешного работника сделалась такой, что преступления стали малочисленны, а следовательно, и к 
наказаниям не приходилось часто прибегать. 

4 Вероятно, имелась в виду тщательная проверка обстоятельств чьих-то преступлений или про-
ступков, а возможно — и послужных списков, перед тем как принимать какие-то решения или осу-
ществлять назначения. 



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

34 

четлив и дальновиден» (цзи ду 計度), «доводил дела до конца» (цзи ши 集事) и «чи-
нил и строил» (сю цзао 脩造) (Синь Тан шу 1975: 1310). Для других уполномоченных 
«Новая история Тан» аттестационных формулировок, к сожалению, не приводит. 

Катастрофический для страны и династии мятеж Ань Лу-шаня (755–763) ради-
кально изменил относительно благополучную ситуацию первых десятилетий Тан. 
Для подавления мятежа у центрального правительства не хватило собственных воз-
можностей, что вынуждало его постепенно плодить полномочных посланцев в неви-
данных прежде количествах и обращаться за помощью к одним региональным лиде-
рам против других, что имело неизбежным следствием введение армий, подкон-
трольных лично этим лидерам, с окраинных территорий, где первоначально были 
сосредоточены подчиненные полномочным посланцам территориальные единицы, во 
внутренние области страны. «Новая история Тан» отмечает, что со второй половины 
царствования Дэ-цзуна (780–805) в каждый полевой армейский стан (син ин 行營), т.е. 
в каждую действующую полевую армию, назначались либо цзедуши 節度使, либо 
фанъюйши 防御使, либо туаньляньши 團練使 (Синь Тан шу 1975: 1316). Одни полу-
независимые военачальники, формально имевшие статус тех или иных полномочных 
посланцев, боролись с другими, практически независимыми военачальниками, ко-
торые тоже являлись полномочными посланцами, и если одолевали их, сами нара-
щивали собственное могущество. А тогда уже соображения собственной безопас-
ности подстегивали каждого из них добиваться еще большей автономии, страхуя 
себя от изменчивого нрава императорского двора, который слишком сильных за-
щитников частенько (и, в общем, оправданно) опасался куда больше, чем слабых 
противников. Так оказался запущен практически необратимый, сродни цепной ре-
акции механизм: если кому-то можно, то почему мне нельзя? Если у кого-то полу-
чилось, то почему бы мне не попробовать? Раз стартовавший процесс подобного 
рода уже невозможно обернуть вспять — разве лишь масштабным, слаженным, 
единовременным кровопусканием, на которое у танского правительства не было ни 
сил, ни средств. 

«Новая история Тан», похоже, формально устанавливает некую цепочку подчине-
ния: жезлоносные посланцы, уполномоченные обеспечивать порядок (цзедуши 
節度使), выполняли повеления правительствующего сподвижника, то есть непосред-
ственно центрального правительства, посланцы, уполномоченные осматривать и вы-
яснять (гуаньчаши 觀察使), выполняли распоряжения жезлоносных посланцев, а по-
сланцы, уполномоченные по обучению ополчения (туаньляньши 團練使), выполняли 
распоряжения посланцев, уполномоченных осматривать и выяснять (Синь Тан шу 
1975: 1310). Однако это было сделанное задним числом благопожелание, идеальная 
схема, из которой то и дело (чем дальше, тем больше) выбивался реальный расклад 
сил правительства и региональных лидеров, да и сформулировано это в довольно 
расплывчатых выражениях, а названный перечень звеньев иерархии, как мы видим, 
отнюдь не исчерпывал разнообразия назначений, т.е. даже идеал, здесь отраженный, 
был весьма короткоживущим. 

В целом одни посланцы вовсе не были подчиненными других, и каждый, вне зави-
симости от наименования своего назначения, брал столько суверенитета, сколько мог. 

После подавления мятежа отдельные жезлоносные посланцы приобрели такую 
власть, что в случае болезни или достижения преклонного возраста назначали своих 
сыновей, родственников или приближенных управлять от их имени. Такие правители 
назывались местоблюстителями (люшоу 留守) посланцев. Бывало и так, что некото-



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

35

рые местные военные сами провозглашали себя местоблюстителями, а затем вынуж-
дали центральное правительство признать их полномочия. Возможно, аналогичные 
процессы происходили и с назначениями других влиятельных посланцев, хотя воен-
ная мощь цзедуши соблазняла на подобные акции чаще всего. 

В конце концов, последние десятилетия Тан превратились в нескончаемую изну-
рительную борьбу укоренившихся в своих регионах посланцев друг с другом и всех 
их вместе — с центральным правительством. Правительство пыталось парировать 
эту угрозу и то периодически отменяло одни наименования полномочий посланцев и 
вводило вместо них новые, тем самым стараясь выбить из-под власти прежних ре-
гиональных владык юридическую базу и подчинить их новым посланцам или хотя бы 
столкнуть с ними, — однако новые шли по стопам старых, — то, наоборот, дополняло 
провинциальные полномочия посланцев высокими назначениями в центральном пра-
вительстве, желая привязать регионалистов к центру, заинтересовать их в его усилении 
и процветании, — но, раз попробовав независимости и безопасности, те охотно прини-
мали пышные титулы, но не спешили подчиняться. Все попытки центра обуздать их 
своеволие были окончательно сведены на нет общим экономическим и военным упад-
ком страны. Крестьянские восстания довершили дело, и бывшие региональные лидеры 
на несколько десятилетий растащили страну на самостоятельные уделы. 

 
Аньфуши 安撫使 

 
Посланец, уполномоченный успокаивать и обнадеживать. Это назначение сущест-

вовало главным образом в начале Тан; возможно, оно вообще появилось первым, еще 
во время войны за престол. Аньфуши делегировались для оказания помощи в рай-
онах, пострадавших от военных действий или стихийных бедствий, проверки спо-
собности местной администрации справиться с ситуацией и выяснения состояния 
населения. Им вменялось объезжать округа и уезды на обширной вверенной террито-
рии, чтобы выявлять успехи и вскрывать злоупотребления местного чиновничества. 
Во времена правления императрицы У-хоу (684–705) в подобные командировки часто 
отправляли служащих Чертога Государевых наблюдателей (юйшитай 御史臺) —  
т.н. цензоров (юйши 御史). RR: Commissaire impérial chargé de pacifier et de mettre en 
ordre une region. Hk: Pacification Commissioner. 

 
Цуньфуши 存撫使 

 
Посланец, уполномоченный навещать и обнадеживать. Это назначение существо-

вало главным образом в первые десятилетия Тан, скорее всего, начиная с 633 г. «Но-
вая история Тан» отмечает, что, когда где-либо случались наводнения или засухи, от-
правляли посланцев, которые назывались уполномоченными навещать и обнадежи-
вать (Синь Тан шу 1975: 1310). Функции их, очевидно, были сходны с функциями 
аньфуши 安撫使. RR: Commissaire impérial chargé de secourir et de mettre en ordre [une 
région]. Hk: Relief Commissioner. 

 
Чучжиши 黜陟使 

 
Посланец, уполномоченный понижать или повышать. Подразумевалось, что такое 

назначение дает власть оценивать деятельность всего провинциального аппарата, су-



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

36 

дить, смещать или понижать по службе нерадивых, а также поощрять и повышать 
старательных и успешных чиновников в той зоне, на которую распространялись пол-
номочия посланца. Впервые такие посланцы были разосланы в 10 провинций в 634 г. 
В 646 г. ряд посланцев был отправлен с инспекционными поездками для оценки дея-
тельности местных управленцев и принятия относительно них соответствующих мер 
наказания и поощрения. В 780 г. несколько чучжиши были направлены в провинции  
с целью облагораживания нравов, выявления существующих трудностей и, в частно-
сти, унификации налоговой системы и продвижения новых норм двойного налогооб-
ложения (ляншуй фа 兩稅法). RR: Commissaire impérial chargé de désigner à la disgrâce 
et à l’avancement. Hk: Personnel Evaluation Commissioner. 

 
Сюньчаши 巡察使 

 
Посланец, уполномоченный разъезжать и выяснять. Функции сюньчаши были ана-

логичны функциям аньфуши 安撫使. Данное наименование возникло в 706 г., когда 
20 столичных служащих, имевших ранги от 5-го и выше, были разосланы по 10 про-
винциям; их назначение назвали новым термином сюньчаши. Срок их полномочий 
был ограничен двумя годами, затем их полагалось сменять. В 711 г. они были замене-
ны на посланцев, уполномоченных проверять и выяснять (аньчаши 按察使). Commis-
saire impérial chargé de visiter et d’inspecter [une région]. Hk: Touring Surveillance Com-
missioner. 

 
Цзинлюэши 經略使 

 
Посланец, уполномоченный по стратегическому управлению. Впервые это назна-

чение было сделано в 628 г., когда такой уполномоченный был направлен в один из 
приграничных округов. Впоследствии оно стало одним из дополнительных назначе-
ний-титулов для жезлоносных посланцев, уполномоченных обеспечивать порядок 
(цзедуши 節度使), которое давалось одновременно с основным назначением. И то и 
другое наименование давали в первую очередь контроль над вооруженными силами 
вверенного региона. «Новая история Тан» специально отмечает, что цзинлюэши на-
правлялись прежде всего в окраинные, пограничные округа (Синь Тан шу 1975: 
1316). RR: Commissaire impérial à la direction militaire [d’un région]. Hk: Military Com-
missioner. 

 
Цзедуши 節度使 

 
Жезлоносный посланец, уполномоченный обеспечивать порядок. Чрезвычайный 

военный наместник. Еще с 623 г., если отвечавшим за стратегически важные окраин-
ные территории главноуправляющим (цзунгуань 總管) поручалось командование рас-
квартированными там войсками и они по совместительству получали назначение на 
должность армейских единоначальников (тунцзюнь 統軍), им присваивался титул 
посланца, держащего жезл цзе (шичицзе 使持節), или полномочного жезлодержца. 
Первые упоминания словосочетания цзедуши относятся к годам Юн-хуй (1-й девиз 
правления Гао-цзуна, 650–655), когда обычным военным наместникам (ду ду 都督) 
начали вручать регалию цзе, и якобы именно поэтому таких наместников стали доба-
вочно, описательно называть цзедуши. Поначалу, как упоминает «Шесть уложений 



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

37

Тан», таких наместников было восемь, под властью каждого находилось несколько 
армий и несколько возвращенных или вновь попавших под власть Тан укрепленных 
городов (Тан лю дянь: цз. 5, разд. бинбу ланчжун). То есть все территории, которые 
эти чиновники должны были защищать и с этой целью полномочно их контролиро-
вать, располагались на окраинах страны, в подверженных особой опасности регио-
нах, главным образом — на севере и северо-западе. Официально как самостоятельная 
должность цзедуши впервые возникла в 711 г: некий Хэба Янь-си получил пост воен-
ного наместника (ду ду 都督) округа Лянчжоу (на территории нынешней провинции 
Ганьсу) и притом был назначен жезлоносным посланцем, уполномоченным обеспе-
чивать порядок в регионе Хэси (земли к западу от Хуанхэ, в нынешних провинциях 
Шэньси и Ганьсу). В «Новой истории Тан» обязанности и прерогативы цзедуши оха-
рактеризованы очень лаконично: осуществляли верховное руководство войсками сво-
его региона (провинции или нескольких соседствующих округов) и имели возмож-
ность самостоятельно, без утверждения императором, применять смертную казнь 
(поначалу только к простолюдинам, с течением времени — и к чиновникам младших 
рангов) (Синь Тан шу 1975: 1309). «Новая история Тан» довольно подробно описыва-
ет процедуру их введения в должность. При получении назначения на аудиенции у 
императора чрезвычайному военному наместнику вручались его регалии: парный 
штандарт (шуан цзин 雙旌) и парный жезл (шуан цзе 雙節), подтверждавшие его пол-
номочия; якобы штандарт применялся при осуществлении посланцем церемоний по-
ощрения чиновного персонала во вверенном ему регионе, парный жезл — при осу-
ществлении смертной казни. По достижении первой почтовой станции по пути сле-
дования к месту назначения посланец обязан был отправить императору уведомление 
об этом — вероятно, с тем чтобы тот мог удостовериться: посланец действительно 
отбыл. По прибытии в назначенный посланцу регион там устраивались пышные це-
ремонии встречи, с воздвижением специальных хранилищ для регалий в округах и 
уездах, с игрой на духовых и ударных музыкальных инструментах, с построением 
почетного караула перед зданиями местных управ; тамошние чиновники выстраива-
лись справа от пути следования посланца и предъявляли свои печати (Синь Тан шу 
1975: 1309–1310). 

Теоретически контроль над вверенной полномочным посланцам территорией раз-
делялся между уполномоченными по военным делам и по делам гражданским — та-
кие гражданские наместники назывались, например, посланцами, уполномоченными 
осматривать и выяснять (гуаньчаши 觀察使). Реально жезлоносные посланцы полу-
чали фактическую власть над войсками, населением и финансами, и потому их  
основное назначение часто дополнялось другими, дававшими гражданскую и финан-
совую власть. Во многих провинциях военные руководители получали оба упомяну-
тых назначения разом и тогда назывались уполномоченными обеспечивать порядок,  
осматривать и выяснять (цзеду гуаньчаши 節度觀察使). Своих заместителей (цзе ду 
фу ши 節度副使) чрезвычайные военные наместники зачастую подбирали и назнача-
ли сами. Порой на должности великих жезлоносных посланцев (цзеду даши 
節度大使) назначались князья императорской крови (циньван 親王), но они, как пра-
вило, получали такое назначение чисто номинально и не покидали столицу, а вверен-
ными им цзедушатами от их лица управляли их заместители (цзеду фу даши 節度 
副大使) или исполняющие обязанности (чжи цзедуши 知節度使). Буквально накану-
не мятежа Ань Лу-шаня, к 742 г., когда страна еще могла вполне обоснованно счи-
таться единой, на окраинных территориях (во Внутреннем Китае цзедушатов тогда 



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

38 

еще не было), по имеющимся сведениям, насчитывалось 47 цзедуши с личными ар-
миями численностью от 500 до 33 000 человек каждая. По некоторым данным, в это 
время 10 наиболее влиятельных цзедуши обладали в сумме войском в 490 000 бойцов, 
в то время как императорская армия в центре страны насчитывала всего 120 000 че-
ловек. Ань Лу-шань, в 755 г. поднявший мятеж, бесповоротно надорвавший силы Тан, 
тоже был цзедуши. RR: Commissaire impérial au commandement d’un région. Hk: Mili-
tary Commissioner. 

 
Интяньши 營田使 

 
Посланец, уполномоченный по возделыванию полей. Похоже, впервые это назна-

чение было произведено при Сюань-цзуне (712–756), возможно, в 727 г., в провинции 
Шофан (совр. Нинся-Хуэйский автономный район), и в каждом из пяти укрепленных 
городов провинции был введен пост подчиненного посланцу сотрудника (цань-
цзюньши 參軍事), отвечавшего за окрестные относительно своего города поселения и 
их сельскохозяйственную активность. Но вообще говоря, в «Новой истории Тан» со-
общается, что в каждой армии, расквартированной на окраинах страны, в помощь ее 
командующему в штат всегда назначался помощник по возделыванию полей (интянь 
фуши 營田副使), если численность армии достигала или превышала 10 000 бойцов 
(Синь Тан шу 1975: 1318). Формально назначение уполномоченным по возделыванию 
полей давало власть над деятельностью земледельческих поселений (туньтянь 屯 
田) — как гражданских, так и военных — и над распределением их продукции, кото-
рая предназначалась для обеспечения продовольствием войск, расквартированных в 
той провинции, куда назначался такой посланец. «Новая история Тан» специально 
отмечает, что интяньши направлялись в плодородные, с хорошими землями округа,  
в которых располагались земледельческие поселения (Синь Тан шу 1975: 1316). На-
значение уполномоченного по возделыванию полей часто получали по совместитель-
ству жезлоносные посланцы, уполномоченные обеспечивать порядок (цзедуши 節度 
使), которые тем самым становились и военными, и хозяйственными руководителя-
ми: в качестве интяньши чрезвычайный военный наместник питал армию, а в качест-
ве цзедуши — возглавлял ее подготовку и ее боевые операции. RR: Сommissaire im-
périal à l’administration d’une colonie agricole. Hk: Agricultural Commissioner. 

 
Аньчаши 按察使 

 
Посланец, уполномоченный проверять и выяснять. В 711 г. правительственные ин-

спектора под названием аньчаши, заменив посланцев, уполномоченных разъезжать  
и выяснять (сюньчаши 巡察使), были разосланы центральным правительством в  
10 провинций, по 1 человеку в каждую, для координации деятельности местных чи-
новников и контроля за ними. В 714 г. эту должность назвали посланцем, уполномо-
ченным проверять, выяснять, разбираться и принимать меры (аньча цайфан чучжиши 
按察採訪處置使), в 716 г. она была упразднена. В 720 г. в 10 провинциях снова ввели 
должность посланцев, уполномоченных проверять и выяснять (аньчаши 按察使),  
с тем чтобы осенью и зимой они совершали инспекционные поездки по округам и 
уездам, в 722 г. эту должность опять упразднили. В 729 г. снова ввели для 10 провин-
ций должности посланцев, уполномоченных проверять и выяснять (аньчаши 按察使). 
В 734 г. назвали их посланцами, уполномоченными разбираться и принимать меры 



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

39

(цайфан чучжиши 採訪處置使). RR: Commissaire impérial inspecteur. Hk: Surveillance 
Commissioner. 

 
Аньча цайфан чучжиши 按察採訪處置使 

 
Посланец, уполномоченный проверять, выяснять, разбираться и принимать меры. 

Такое назначение производилось лишь в течение чрезвычайно короткого периода  
с 714 по 716 г. RR: Commissaire impérial organisateur, enquêteur et inspecteur. Hk: Sur-
veillance, Investigation and Supervisory Commissioner. 

 
Чжидуши 支度使 

 
Посланец, уполномоченный по финансовым сметам. Отвечал за расчеты финанси-

рования снабжения определенной армейской группировки оружием, снаряжением, 
провиантом и жалованьем, а также за своевременную и исчерпывающую отправку 
всех этих данных в столицу. Деятельность этих посланцев не была связана с постоян-
ным контролем над какой-то территорией. «Старая история Тан» отмечает, что во все 
армии, расквартированные на окраинных территориях, назначался уполномоченный 
по финансам, который вел учет трат армии на военное снаряжение, оружие, пропи- 
тание личного состава и его жалованье (Цзю Тан шу: цз. 43, разд. чжиду ланчжун).  
В 700-х годах это назначение постепенно стало обычным дополнительным назначе-
нием жезлоносных посланцев, уполномоченных обеспечивать порядок (цзедуши 節度 
使), и в таком случае все обязанности и права по контролю за финансами своей армии 
ложились на цзедуши. Если же такой посланец назначался отдельно, он получал и 
соответствующий штабной штат, куда непременно входил, в частности, чиновник, 
ответственный за перевозки зерна (цяньюнь паньгуань 遣運判官). RR: Commissaire 
impérial aux finances. Hk: Fiscal Commissioner. 

 
Цайфанши 採訪使 

 
Посланец, уполномоченный разбираться. Это наименование было сокращенной 

формой названия назначения цайфан чучжиши 採訪處置使. RR: Commissaire impérial 
enquêteur. Hk: Investigation Commissioner. 

 
Цайфан чучжиши 採訪處置使 

 
Посланец, уполномоченный разбираться и принимать меры. Такие посланцы деле-

гировались центральным правительством для координации деятельности регулярной 
гражданской администрации нескольких округов и контроля над ней, и в частно-
сти — для проверки судебных дел и состояния арестантов. В 734 г. название аньчаши 
按察使 было изменено на цайфан чучжиши 採訪處置使 — посланцев, уполномочен-
ных разбираться и принимать меры. Такие посланцы были разосланы по провинциям 
для проверки деятельности окружных и уездных администраций, а также, в частно-
сти, состояния судебных дел и мест заключения; якобы имели полномочия снимать  
с должностей даже окружных начальников (цыши 刺史). Одним из таких посланцев 
был, ни много ни мало, тогдашний второй человек в иерархии важнейшего прави-
тельственного контрольного органа — Чертога Государевых наблюдателей (юйшитай 



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

40 

御史臺) — придворный помощник (чжунчэн 中丞). Ему было доверено обследование 
столичных и пристоличных учреждений. Остальными посланцами в тот год тоже бы-
ли высокопоставленные правительственные чиновники, однако позже такие назначе-
ния получали и простые начальники округов вдобавок к своим регулярным долж-
ностям. В 737 г. все посланцы, уполномоченные разбираться и принимать меры, 
получили повеление проводить оценки деятельности местных чиновников и раз в 
три года докладывать о результатах трону. В отличие от раннетанских посланцев-
инспекторов цайфанши было долгосрочной должностью. Эти эмиссары стали на-
стоящими гражданскими губернаторами, самыми могущественными на тот момент 
среди посланцев, но не имели военной власти. Они выполняли и обязанности по-
сланцев, уполномоченных смещать и повышать. Однако уже в 750 г. их полномочия 
были ограничены оценкой деятельности местных чиновников, без возможности 
вмешиваться в их действия. С 758 г. таких посланцев стали называть гуаньча чу-
чжиши 觀察處置使 — посланцами, уполномоченными осматривать, выяснять и при-
нимать меры. RR: Commissaire impérial organisateur et enquêteur. Hk: Investigation 
and Supervisory Commissioner. 

 
Сюньаньши 巡按使 

 
Посланец, уполномоченный разъезжать и разбираться. В 746 г. посланцы с та- 

ким наименованием назначения были разосланы по стране с целью выяснения нра-
вов и продвижения либо увольнения местных чиновников. Hk: Touring Censorial 
Inspector. 

 
Гуаньчаши 觀察使 

 
Посланец, уполномоченный осматривать и выяснять. Это название назначения яв-

лялось сокращенной формой названия гуаньча чучжиши. RR: Commissaire impérial à 
la surveillance d’une région. Hk: Surveillance Commissioner. 

 
Гуаньча чучжиши 觀察處置使 

 
Посланец, уполномоченный осматривать, выяснять и принимать меры. «Новая ис-

тория Тан» характеризует функции гуаньча чучжиши как «ведали выявлением добро-
го и дурного и претворяли в жизнь основные принципы управления» (Синь Тан шу 
1975: 1310). Данное наименование возникло, вероятно, в 758 г., когда таким образом 
переименовали тех провинциальных начальников, кто раньше назывался цайфан 
чучжиши 採訪處置使. Теоретически назначение гуаньчаши считалось вторым по 
важности, влиятельности и престижности после цзедуши. Они считались чисто граж-
данскими руководителями (в отличие от жезлоносных посланцев цзедуши), однако в 
последние десятилетия Тан, когда возможности и власть центрального правительства 
ослабли, цзедуши часто получали это назначение-титул, как и многие другие, допол-
нительно. Если одно и то же лицо получало военное и гражданское назначения разом, 
оно осуществляло и военное, и гражданское управление вверенной территорией и, 
похоже, получало соответствующий расширенный штат, полагавшийся по каждому из 
его назначений. RR: Commissaire impérial à l’organisation et à la surveillance [d’une ré-
gion]. Hk: Surveillance and Supervisory Commissioner. 



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

41

Фанъюйши 防御使 
 

Посланец, уполномоченный по обороне. Это название было сокращенной формой 
наименования фанъюй шоучжоши 防御守捉使. Формально должность с названием 
фанъюйши впервые появилась в 698 г., но тогда ее получил всего лишь вдобавок  
к своей основной должности один из окраинных военных наместников (ду ду 都督)  
с указанием конкретного округа, который ему вменялось в обязанность защищать от 
набегов туфаней: в «Новой истории Тан» упоминается, что военный наместник окру-
га Сячжоу был назначен посланцем, уполномоченным по обороне округа Яньчжоу 
(Синь Тан шу 1975: 1316). Самостоятельным назначением фанъюйши стало позднее; 
в 714 г. был назначен, вероятно, первый такой уполномоченный в провинцию Лунъю 
(на территории современной провинции Ганьсу). Системным это назначение сдела-
лось в разгар борьбы с мятежом Ань Лу-шаня. Посланцы с таким наименованием 
назначения стали первой реакцией на мятеж Ань Лу-шаня и делегировались в те рай-
оны, где мятежники действовали особенно интенсивно, получая широкие полномочия 
по восстановлению власти правительства в каком-либо округе или их группе. Долж-
ность непосредственно подчиненных двору посланцев, уполномоченных по обороне, 
была учреждена в 755 г. специально для управления оставшимися верными цен-
тральному правительству военными контингентами в критически важных и уязвимых 
районах. В 756 г. введение этой должности во всех стратегически значимых провин-
циях и округах продолжилось, причем таких посланцев начали направлять уже и в 
административные единицы Внутреннего Китая. Фанъюйши могли получать в каче-
стве зоны ответственности как один округ, так и несколько; в последнем случае их 
называли главными уполномоченными по обороне (ду фанъюйши 都防御使). Обыч-
ным было назначение уполномоченным по обороне какого-то конкретного округа. 
«Старая история Тан» упоминает, что в то время такое назначение часто по совмести-
тельству получали начальники округов (цыши 刺史) и специальных верительных ре-
галий — штандарта и жезла (цзин цзе 旌節) им не вручалось (Цзю Тан шу: цз. 44, 
разд. фан юй туаньляньши). Во время правления Су-цзуна (756–762) эта должность 
была упразднена, осталась она на некоторое время лишь в одной из провинций. Воз-
можно, такое название впоследствии еще применялось, — по некоторым данным, 
должность была восстановлена Дай-цзуном сразу после восшествия на престол (763–
779), но в основном взамен этого назначения стало применяться назначение туань-
лянь шоучжоши 團練守捉使). RR: Commissaire impérial à la défence [d’un région]. Hk: 
Defence Commissioner. 

 
Фанъюй шоучжоши 防御守捉使 

 
Посланец, уполномоченный по обороне и караульным отрядам. Это название было 

полной формой наименования фанъюйши. RR: Commissaire impérial aux détachements 
militaires chargé de la défence de la région. Hk: Defence and Security Commissioner. 

 
Туаньляньши 團練使 

 
Посланец, уполномоченный по обучению ополчения. Сокращенная форма назва-

ния туаньлянь шоучжоши 團練守捉使. RR: Commissaire impérial aux milices locales. 
Hk: Military Training Commissioner. 



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

42 

Туаньлянь шоучжоши 團練守捉使 
 

Посланец, уполномоченный по обучению ополчения и караульным отрядам. «Новая 
история Тан» относит появление этого названия к 1-му году Цянь-юань (2-й девиз 
правления Су-цзуна, 758–760), когда были введены должности посланцев, уполномо-
ченных по обучению ополчения и караульным отрядам (Синь Тан шу 1975: 1316). Они 
контролировали обучение местных отрядов ополчения и состояние пограничных под-
разделений. Как и предшествовавшие им фанъюйши 防御使, они подразделялись на 
окружных (чжоу туаньлянь шоучжоши 州團練守捉使) и главных (ду туаньлянь шо-
учжоши 都團練守捉使). Самые крупные вверенные таким уполномоченным единицы 
могли насчитывать 10 округов и более, наиболее мелкие — 2–3 округа, а реже лишь 
1 округ. Посланцы, которые контролировали большое количество округов, могли одно-
временно получать назначение посланца, уполномоченного надзирать и разбираться 
(гуаньчаши 按察使), или считаться в их косвенном подчинении; те, что контролировали 
округ, одновременно могли являться или назначаться начальниками (цыши 刺史) дан-
ного округа. Штат посланцев, которые контролировали 10 округов, дополнялся това-
рищем посланца (туаньлянь фуши 團練副使). Имелись сведения, что при Дай-цзуне 
(763–779) всякий начальник округа получал одновременно и назначение посланца, 
уполномоченного по обороне и караульным отрядам, но впоследствии эта практика, воз-
можно, была оставлена. «Новая история Тан» отмечает, что в таком случае в специаль-
ный ближайший штат туаньляньши помимо полагавшегося начальникам округов регу-
лярного гражданского аппарата непременно включались несколько чиновников, связан-
ных с военным руководством и поддержанием порядка в войске, например один судеб-
ный следователь (туйгуань 推官) и один штабной дознаватель (ятуй 衙推) (Синь Тан 
шу 1975: 1310). «Шесть уложений Тан» упоминает численность формирований ополче-
ния (туань цзе 團結) в некоторых округах: в столичном — 6327, в трех пристоличных — 
6736, 5223, 2735 (Тан лю дянь: цз. 5, разд. бинбу ланчжун). RR: Commissaire impérial 
aux milices locales et aux détachements militaries. Hk: Commissioner for Militiamen. 

 
Сокращения 
 
RR — Rotours 1947–1948 
Hk — Hucker 1985 

 
Литература 

 
Синь Тан шу 1975 — Синь Тан шу 新唐書 (Новая история Тан). Т. 1–20. Пекин: Чжунхуа 

шуцзюй 中華書局, 1975. 
Hucker 1985 — Hucker Ch. A Dictionary of Official Titles in Imperial China. Stanford; California: 

Stanford University Press, 1985. 
Rotours 1928 — Rotours R. des. Les Grand Fonctionnaires des Provinces en Chine sous la dynastie 

des T’ang // T’oung Pao. 1928. Vol. XXV. 
Rotours 1947–1948 — Rotours R. des. Traité des Fonctionnaires et traité de l’Armée. Vol. 1–2. 

Leyde: E.J. Brill, 1947–1948. 
 

Электронные ресурсы 
 

Тан лю дянь 唐六典 (Шесть уложений Тан) // Веб-сайт «Wikisource». URL: 
https://zh.wikisource.org/wiki/唐六典 (дата обращения: 05.01.2025). 



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

43

Цзю Тан шу 舊唐書 (Старая история Тан) // Веб-сайт «Wikisource». URL: 
https://zh.wikisource.org/wiki/舊唐書 (дата обращения: 05.01.2025). 
 

References 
 

Hucker, Charles. A Dictionary of Official Titles in Imperial China. Stanford; California: Stanford 
University Press, 1985 (in English). 

Rotours, Robert des. “Les Grand Fonctionnaires des Provinces en Chine sous la dynastie des T’ang”. 
T’oung Pao, 1928, vol. XXV (in French). 

Rotours, Robert des. Traité des Fonctionnaires et traité de l’Armée. Vol. 1–2. Leyde: E.J. Brill, 1947–
1948 (in French). 

Xin Tang shu 新唐書 [New History of the Tang]. Vol. 1–20. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1975 
(in Chinese). 
 

Electronic resources 
 
Czyu Tan shu (舊唐書 Staraia istoriia Tan). [Old History of the Tang]. “Wikisource” web site. URL: 

https://zh.wikisource.org/wiki/舊唐書 (accessed: 05.01.2025) (in Chinese). 
Tan lyu dyan’ (唐六典 Shest’ ulozhenii Tan) [Six Law Codes of the Tang]. “Wikisource” web site. 

URL: https://zh.wikisource.org/wiki/唐六典 (accessed: 11.01.2024) (in Chinese). 
 
 

The System of Plenipotentiary Envoys  
in the Tang China (618–907) 
 
Viacheslav M. RYBAKOV 
Institute of Oriental Manuscripts RAS 
St. Petersburg, Russian Federation 
 

Received 13.01.2025. 
 
A b s t ra c t : The system of plenipotentiary envoys (Shi 使) was extremely important for China of the 
Tang period (618–907). It was established immediately after the new dynasty came to power, and 
soon turned into a permanent element of the state structure, becoming eventually the bane of the great 
Tang Empire. The titles of such commissioners were very numerous, some often were replaced by 
others, and there is still a lot of confusion about this issue. A separate problem is how to translate the 
Chinese terms of assignments into Russian. In this article, the author—using materials from Chinese 
sources—attempts to briefly systematize the essential information about such envois. 
 
Ke y  w o rd s : traditional Chinese administration, administrative terminology, translation of administra-
tive terms. 
 
Fo r  c i ta t i o n : Rybakov, Viacheslav M. “The System of Plenipotentiary Envoys in the Tang China 
(618–907)”. Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2025, vol. 22, no. 4 (iss. 63), pp. 30–43 (in Russian). 
DOI: 10.55512/WMO691528. 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r : Viaches lav  M.  RYBAKOV, Dr. Sci. (History), Leading Researcher, 
Department of Far Eastern Studies, Institute of Oriental Manuscripts, Russian Academy of Sciences 
(St. Petersburg, Russian Federation) (ouyangtsev@mail.ru). ORCID: 0000-0002-7671-9500. 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

44 

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 44–52 

По страницам «Энциклопедии Абхидхармы»: 
описание буддийского поста 
 
Е.П. ОСТРОВСКАЯ 
Институт восточных рукописей РАН 
Санкт-Петербург, Россия 
 
DOI: 10.55512/WMO691529 
 

Статья поступила в редакцию 13.06.2025. 
 

А н н о т а ц и я :  Статья посвящена этическому анализу буддийского суточного поста, наиболее 
полное описание которого содержится в четвертом разделе трактата Васубандху (IV–V вв.) 
«Энциклопедия Абхидхармы с комментарием». В статье рассматривается концепция поста как 
духовного дара, адресованного тому типу мирян, кто жаждет чувственных наслаждений и еще 
не способен полностью воздерживаться от аморальных действий. Показано, что Васубандху 
трактовал пост как совокупность восьми факторов. Из них четыре фактора (воздержание от 
убийства, воровства, прелюбодеяния, лжи) есть практика добродетельного поведения. Один 
фактор — практика трезвости (воздержание от употребления опьяняющих веществ). И три 
фактора аскетизма: отказ от почивания на высоком или широком ложе, отказ от развлечений 
(танцев, музыки, пения) и заботы о собственной привлекательности, отказ от еды в течение 
постных суток. Благой моральный эффект поста достигается только при соблюдении всей 
совокупности факторов. Частичная практика поста бесполезна. 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а : буддийский пост, поздняя Абхидхарма, дисциплина поста, восемь факторов 
поста, трезвость, аскетизм. 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я :  Островская Е.П. По страницам «Энциклопедии Абхидхармы»: описание 
буддийского поста // Письменные памятники Востока. 2025. Т. 22. № 4 (вып. 63). С. 44–52. 
DOI: 10.55512/WMO691529. 
 
О б  а в т о р е :  ОСТРОВСКАЯ Елена  Петровна , доктор философских наук, главный 
научный сотрудник, заведующая сектором Южной Азии, Отдел Центральной и Южной Азии, 
Институт восточных рукописей, Российская академия наук (Санкт-Петербург, Россия)  
(ost-alex@yandex.ru). ORCID: 0000-0002-3613-4428. 
 

© Островская Е.П., 2025 
 

В контексте изучения буддийской морали и этики пост как явление религиозной 
жизни, непосредственно восходящее к древнему дисциплинарному кодексу Прати-
мокши1, вызывает закономерный научный интерес. Однако вплоть до настоящего 
                              

1 Пратимокша (prātimokṣa) содержит нормативные дисциплинарные предписания, соответствую-
щие статусам монаха, монахини, претендентки на монашество, послушника, послушницы, миряни-
на, мирянки, а также наставления относительно практикования поста. Этот дисциплинарный кодекс 
образует смысловое ядро Винаи — первого раздела канонов древних монашеских орденов (так на-
зываемых ранних школ). Наряду с Пратимокшей в состав Винаи были включены наставления Будды 
о правилах организации жизнедеятельности монашеской общины, об имуществе ее членов, занятиях 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

45

времени анализ этого явления на материале письменных источников, сохранившихся 
в санскритском оригинале, не предпринимался. Цель настоящей статьи состоит в 
восполнении данного пробела. В основу исследования положено наиболее полное 
описание поста, содержащееся в четвертом разделе трактата «Энциклопедия Абхи-
дхармы с комментарием»2 прославленного буддийского просветителя раннесредне-
вековой Индии Васубандху (IV–V вв.) (Островская, Рудой 2001: 531–535). 

Трактат Васубандху создавался в качестве учебной программы по Абхидхарме3 
для образовательной подготовки ученого монашества. Поэтому в прозаический ком-
ментарий к базовому тексту, составленному в стихотворной форме карика, были 
включены фрагменты дискуссий и вопросы студентов, представлявших различные 
школы буддийской философской мысли раннесредневековой Индии, — вайбхашику4, 
саутрантику5, йогачару6. Такая неоднородность аудитории обусловливалась харак-
терной для буддийского образования традицией академического паломничества — 
студенческих путешествий к авторитетным учителям с целью пополнения знаний и 
участия в обсуждении вопросов, вызывавших споры между школами. Спорные во-
просы, как будет показано ниже, возникали и в связи с освещением темы поста — 
последнего из восьми видов дисциплины пратимокши. 

Вводные сведения о посте. То явление буддийской религиозной жизни, ко-
торое в научной литературе принято называть «постом», обозначается в оригиналь-
ных текстах санскритским термином «упаваса» (upāvasa — букв. «приближение»). 
Как поясняет Васубандху, последователи одних школ утверждают, что upavāsa есть 
приближение к аскетическому образу жизни архатов7, а по мнению других, это при-
ближение к пониманию дисциплины пратимокши — мирских и монашеских обетов, 
                                                                                                                                                                                         
в различные сезоны года и взаимоотношениях с мирянами. В оригинале (на среднеиндийском языке 
пали) сохранился только канон южной буддийской традиции, распространявшейся в страны Юго-
Восточной Азии. Каноны школ северной традиции, продвигавшейся в Центральную Азию и на 
Дальний Восток, известны либо в оригинальных фрагментах рукописей, обнаруженных на террито-
рии Великого шелкового пути, либо в переводах на китайский, тибетский и некоторые другие языки. 

2 Санскр. Abhidharmakośabhāṣya (Pradhan 1967). В распоряжении ученых имеется также весьма 
обширный санскритский комментарий Яшомитры (VIII в.) Sphuṭārtha abhidharmakośavyākhyā — 
«Смыслопроясняющее истолкование Энциклопедии Абхидхармы» (SAKV 1932–1936). 

3 Термин abhidharma (букв. «[сказанное] относительно Учения») имеет в специальном буддий-
ском лексиконе несколько значений (Dhammajoti 2009: 1–14). В данном случае под Абхидхармой 
имеется в виду совокупность семи ранних экзегетических трактатов, входящих в состав канона 
древних сарвастивадинов, детально разработавших теорию дхарм — моментальных по длительно-
сти элементов, конституирующих на внеэмпирическом уровне состав живых существ и неодушев-
ленных объектов. Абхидхарма сарвастивадинов трактовалась как наука, обращенная к нирване — 
высшему благу и цели религиозной жизни. 

4 Вайбхашика (vaibhāṣika) — школа философской мысли, провозглашавшая себя наследницей 
древней сарвастивады; основополагающий текст школы — «Абхидхарма-махавибхаша» («Большая 
дискуссия по Абхидхарме», I–II вв.) — сохранился только в переводах на китайский язык. 

5 Саутрантика (sautrāntika) — школа «Опирающихся на сутры», т.е. признающих приоритетную 
философскую значимость канонических сутр, а не Абхидхармы. 

6 Йогачара (yogacara) — школа «Практикующих йогу»; принадлежит к направлению махаяны 
(«большой колесницы»); основополагающий текст школы — «Йогачара-бхуми» («Ступени практи-
кования йоги»). 

7 Архат (arhat) — «достойный уважения» (этимология термина неизвестна), религиозный под-
вижник, достигший высшей стадии духовного прогресса на пути искоренения аффектов и неведе-
ния. Архат полностью познал Дхарму (Учение Будды), и ему уже нечему более обучаться. Сферой 
его деятельности являются добрые дела на благо сангхи, обучение Дхарме, забота о передаче буд-
дийской традиции и искусства проповеди. 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

46 

принимаемых на всю жизнь. Согласно кумулятивному принципу Винаи, тот, кто 
принял обеты монашества, продолжает соблюдать и все предшествующие заповеди 
(послушнические и мирские обеты). 

Однако принять upavāsa на всю жизнь невозможно, поскольку эта практика пред-
полагает воздержание от одних суток, без изнурения голодом. Если некто захочет 
продлить эту практику, допустимо поститься восемь суток, но с условием приема 
пищи поутру, по истечении каждых постных суток. 

Васубандху отмечает, что upavāsa питает (poṣaṇti) корни благого (kuśalamūla) — 
не-алчность (alobha), не-вражду (adveṣa), не-упорствование в заблуждении (amoha), 
поэтому называется также «пошадха» (poṣadha — «то, что способствует возраста-
нию»). Практиковать пост следует тем мирянам, у кого корни благого слабы. Другой 
прославленный буддийский просветитель — родоначальник йогачары Асанга (IV в.) — 
рекомендовал практику поста индивидам, жаждущим чувственных наслаждений, но 
еще не овладевшим полным воздержанием от аморальных проступков (AS 1950: 90). 

Концепция поста как духовного дара. Согласно регламенту и этическому 
смыслу пратимокши, практиковать пост по собственному произволению бесполезно, 
так как обрести дисциплину поста самочинно невозможно. Санкцию на пост следует 
получить от наставника в дисциплине — достойного члена сангхи (буддийской общи-
ны), способного компетентно разъяснить дисциплинарные предписания этой практики. 
Поскольку пост является эффективным методом культивирования корней благого, раз-
решение практиковать этот метод трактовалось как духовный дар — благодеяние, ад-
ресованное нуждающемуся в поддержке. В роли наставника в дисциплине поста мог 
выступать только тот, что принял дисциплину пратимокши на всю жизнь. 

Д и с ц и п л и н а  п о с т а . В дисциплинарном отношении upavāsa предполагает 
соблюдение восьми факторов воздержания. Из них первые четыре — это воздержа-
ние от четырех аморальных деяний — убийства любого живого существа, самоволь-
ного присвоения того, что не было дано добровольно (в том числе бесхозных или 
кем-то потерянных вещей), прелюбодеяния и лжи. Эти деяния буддийские мыслите-
ли относили к разряду prakṛtisāvadya — того, что имеет природу греха. Греховность 
смертоносного насилия, воровства, удовлетворения развратной похоти, осознанного 
стремления лгать очевидна8. 

Поведение, обусловленное первыми четырьмя факторами поста, поясняет Васу-
бандху, можно считать добродетельным (śila) в той мере, в какой соблюдается воз-
держание от указанных грехов. Комментатор Яшомитра конкретизирует данное по-
яснение: под добродетельным поведением имеется в виду несовершение злостных 
прегрешений, влекущих немедленное изгнание из сангхи, и менее тяжких амораль-
ных проступков, предполагающих серьезное наказание, но не изгнание (SAKV 1932–
1936: 375). 

Пятый фактор дисциплины поста предполагает воздержание от pratīkṣepaṇasā-
vadya — греха пренебрежения должным, а именно моральными наставлениями (śa-
sana) Будды Бхагавана. Для обозначения данного фактора используется термин 
                              

8 Васубандху, рассуждая о греховной природе лжи, подчеркивает ее непосредственную связь с 
нарушением буддийских моральных заповедей. Если повинный в безнравственном поступке скло-
нен лгать, он всегда отрицает факт нарушения дисциплины и тем самым все глубже погрязает  
в своей порочной склонности. Именно с целью избавления от нее и установлен в Винае протокол 
покаяния: нарушивший заповедь должен добровольно, по собственной инициативе признаться в 
этом (Островская, Рудой 2001: 540). 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

47

apramāda (букв. «не-пренебрежение»). Во втором разделе «Энциклопедии Абхидхар-
мы» Васубандху интерпретирует apramāda в связи практикой искоренения аффектов: 
это прилежание, проявляющееся в усердном обретении и культивировании (bhāvanā) 
благих дхарм. И там же он приводит точку зрения йогачаринов, усматривавших 
функцию apramāda в защите сознания от неблагого, т.е. от пробуждения anuśaya — 
латентных аффективных предрасположенностей сознания (Островская, Рудой 1998: 
457). Но в качестве фактора дисциплины поста apramāda — это бдительное мораль-
ное самонаблюдение, исключающее утрату памятования о должном. А поскольку 
практиковать бдение, будучи нетрезвым, невозможно, постящемуся предписывается 
воздерживаться от потребления опьяняющих напитков — суры и майреи. У опьянев-
шего возникает состояние эйфории, пробуждающее аффект тщеславия (atimāna) — 
один из видов гордыни (abhimāna)9, т.е. самовозвеличивания сознания. Ситуативная 
одержимость иллюзией собственного превосходства разрушает памятование о мо-
ральных наставлениях Бхагавана, потому что все содержащие сознания в этом со-
стоянии сводятся к эйфорической формуле «Я — лучший». 

В данной связи уместно сказать, что, в отличие от теоретиков Абхидхармы, знато-
ки Винаи (vinayavibhāṣika)10 трактовали канонический тезис «Причина пренебреже-
ния [должным] — опьянение сурой или майреей» в том смысле, что собственная при-
рода этих напитков греховна. В автокомментарии к карике 34 четвертого раздела 
трактата Васубандху характеризует позиции обеих сторон по данному вопросу (Ост-
ровская, Рудой 2001: 540–541). Абхидхармики полагали, что по своей природе ни 
сура, ни майрея не являются злом, ибо в дозах, не вызывающих опьянения, оба на-
питка применяются при лечении некоторых болезней и тем самым приносят пользу. 
Сознание загрязняется аффектами только в том случае, когда некто потребляет суру 
или майрею ради наслаждения состоянием опьянения и знает, какая именно доза вы-
зывает у него эйфорию. И наоборот, сознание не загрязняется аффектами, если по-
требителю крепких напитков известна мера, не вызывающая у него опьянения,  
а только улучшающая телесное самочувствие (например, снимающая чувство устало-
сти после трудового дня). 

Знатоки Винаи, опровергая такие аргументы, заявляли, что невозможно с достовер-
ностью установить безвредную меру потребления суры и майреи, поскольку одна и та 
же доза выпитого вызывает неодинаковую реакцию у разных индивидов, а кроме того, 
бывают и случаи смертельного отравления. Поэтому Бхагаваном было сказано: «Те,  
о монахи, кто признаёт меня своим Учителем, не должны потреблять опьяняющих на-
питков даже [в минимальном количестве —] на кончике стебелька травы куша»11. 

Васубандху, как следует из текста, считал рассуждения и тех и других о природе 
суры и майреи не затрагивающими существо проблемы. Ключом к правильному по-
ниманию канонического тезиса является, он объясняет, слово «опьянение». Природа 
суры и майреи обусловлена способом их приготовления и используемым сырьем. 
                              

  9 Тема гордыни и различных ее видов рассматривается Васубандху в пятом разделе «Энцикло-
педии Абхидхармы» (Островская, Рудой 2006: 61–62). Яшомитра, комментируя данную тему, ука-
зывает на преемственную связь любого из видов гордыни с ложным воззрением о существовании 
субстанциального Я: когда в мышлении индивида всплывает эта ошибочная идея, непосредственно 
вслед за ней актуализируется тщеславие или какой-либо иной вид гордыни (SAKV 1932–1936: 456). 

10 Термин vinayavibhāṣika можно интерпретировать и как обозначение ученых монахов, специа-
лизирующихся в области комментирования Винаи. 

11 Источником, из которого извлечена эта цитата, является, согласно Л. де ла Валле Пуссену, 
«Упали-сутра». Подробнее см. (L’AK 1923–1931, IV: 84, n. 1). 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

48 

Сура — продукт брожения риса, а майрея получается при совместном брожении са-
харного тростника и других ингредиентов. В процессе приготовления эти напитки, как 
известно, не всегда набирают пьянящую крепость, а в случае обретения таковой могут 
со временем утратить ее. С учетом этого и сказано: «Причина пренебрежения [долж-
ным] — опьянение…». А слова «сура» и «майрея» употребляются как условные обо-
значения не только крепких напитков, но и иных опьяняющих веществ, содержащихся 
в семенах арековой пальмы, в листьях бетеля12, в конопле и др. Причина пренебреже-
ния должным — аффекты, загрязняющие сознание тех, кто ищет наслаждения в опья-
нении и в силу этого не овладел навыком бдительного морального самоконтроля. 

Важно отметить, что указанные выше пять факторов дисциплины поста соответст-
вуют пяти обетам мирянина13. Что же касается шестого–восьмого факторов, то их 
практикование приближает постящегося к аскетическому образу жизни архатов. Так, 
шестой фактор предполагает воздержание от пользования высоким или широким 
ложем, поскольку наслаждение лежанием в уютной постели не имеет ничего общего 
с аскетизмом. Этот фактор воздержания противостоит привязанности самовлюблен-
ных лодырей к избыточному комфорту и потаканию собственной лености 
(kauśidya) — дхарме, всегда присутствующей в загрязненном аффектами сознании. 
Асанга в «Абхидхарма-самуччае» характеризует леность как полное отсутствие бла-
гого ментального усилия, тупую инертность, имеющую своей опорой наслаждение 
лежанием и нежелание подняться с постели. Растлевающую функцию лености он 
усматривал в препятствовании какой-либо деятельности, направленной на благую 
цель (AS 1950: 9). 

Седьмой фактор — воздержание постящегося от развлечений (танцев, игры на му-
зыкальных инструментах, распевания лирических песен), а также от употребления 
благовоний, декоративной косметики и украшения себя цветочными гирляндами. 
Архаты, занятые благими делами, не тратят времени на увеселения и не заботятся о 
своей телесной привлекательности, подобно тщеславным искателям любовных при-
ключений. 

Восьмой фактор — воздержание от приема пищи в неурочное время. Согласно 
дисциплине поста, урочное время для трапезы наступает по завершении суточного 
поста. Это правило, предписанное Буддой Бхагаваном, требовалось неукоснительно 
соблюдать, чтобы понять смысл аскетизма. И теоретики Абхидхармы, и знатоки Ви-
наи подчеркивали радикальное отличие естественной потребности в утолении голода 
от аффективной привязанности к пище как объекту наслаждения вкусом и запахом14. 
                              

12 Бетель — растение из семейства перечных, листья бетеля имеют обжигающий горьковатый 
вкус. «Бетелем» также называется жевательная смесь, в состав которой входят толченые листья 
этого растения, семена ареки и небольшое количество извести. 

13 Формулировки обетов мирян и мирянок, послушников и послушниц, кандидаток на статус мо-
нахини, монахов и монахинь тождественны, но строгость их соблюдения различается количеством 
правил нравственного поведения. Так, обеты монаха соблюдаются в соответствии с 225 правилами, 
а обеты монахини — в соответствии с 500. Однако дважды в течение месяца, в дни полнолуния и 
новолуния, члены общины, не имеющие монашеского статуса, допускаются к практикованию обе-
тов пратимокши по правилам полноправных монахов. 

14 Согласно буддийскому учению о карме, аскеты, избавившиеся от влечения к вкусу и запаху 
пищи, обретают следующее рождение среди божеств мира форм (rūpa-dhātu), расположенного над 
миром желаний (kāma-dhātu). В этой космической сфере отсутствуют мучительные виды страдания 
(голод, жажда, болезни и т.д.). Ее счастливые обитатели не нуждаются в физической пище и не со-
вершают прегрешений, но они, подобно всем рожденным в сансаре, смертны. 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

49

Аффективная привязанность к пище проявляется прежде всего в привычке баловать 
себя чем-нибудь лакомым в любое время, как только промелькнет воспоминание о 
пищевых удовольствиях. Потакание этой привычке усиливает влечение (rāga) к объ-
ектам чувственного наслаждения и тем самым противостоит аскетическому образу 
жизни архатов и смыслу соблюдения дисциплины пратимокши. 

Воздержание от еды в неурочное время представляет собой отвержение пищи вся-
кий раз, когда вздумается перекусить. Благодаря этой практике у постящегося укреп-
ляется памятование о всех факторах дисциплины поста и формируется пренебрежи-
тельное отношение к еде ради удовольствия как проявлению распущенности. Но в 
случае несоблюдения воздержания не происходит ни того ни другого, ибо дисципли-
на поста есть совокупная целостность восьми факторов и в силу этого не может 
практиковаться частично. 

Р и т у а л  п р и н я т и я  п о с т а . Посвящение (upasaṃpanna) на пост представляет 
собой с точки зрения буддийской религиозной антропологии священное взаимодей-
ствие — ритуал преподнесения и получения духовного дара, питающего корни бла-
гого. Акт дарения совершается лицом, выступающим в роли наставника в дисципли-
не, и состоит в оглашении восьми факторов поста и разрешении приступить к их 
практикованию в течение суток. Акт принятия дара начинается с безмолвных телес-
ных действий посвящаемого, свидетельствующих о почтительности и смирении,  
а завершается обетом соблюдать дисциплину поста. Посвящаемому полагалось при-
сесть перед наставником на корточки или опуститься на колени и сложить ладони  
в благоговейном приветствии. Такую позу и приветственный жест следовало сохра-
нять до завершения ритуала. 

Перед посвящением желающий поститься должен был снять с себя все украшения, 
кроме повседневных, ношение которых связано с традиционным оформлением 
внешности и не пробуждает тщеславия. По ходу ритуала ему следовало соблюдать 
молчание, не пытаясь прерывать посвятительную речь наставника какими-либо во-
просами или репликами, так как в противном случае было бы утрачено ритуальное 
разграничение акта дарения и акта принятия дара. 

Телесные знаки почтительности и смирения трактовались как необходимое усло-
вие обретения дисциплины поста. Эта трактовка базировалась на буддийской теории 
деятельности, разработанной кашмирскими вайбхашиками и подробно изложенной 
Васубандху в четвертом разделе «Энциклопедии Абхидхармы» (Островская, Рудой 
2001: 497–515). Согласно ей, телесное или словесное действие, благое или неблагое, 
есть материальное воплощение соответствующего ментального действия (cetanā) — 
благого или неблагого сознательного намерения. Действия, совершаемые посредст-
вом речи или тела, несут определенную информацию, доступную стороннему на-
блюдению, и поэтому они определяются термином vijñapti-karma — «проявленное 
действие». Но если ментальное намерение наделено значительной мотивационной 
силой, то при совершении проявленного действия возникает его аналог, имеющий 
природу тонкой материи, недоступной стороннему наблюдению, и называемый «не-
проявленным действием» (avijñapti-karma)15. Кашмирские вайбхашики утверждали, 
                              

15 Определение avijñapti-karma, сформулированное самим Васубандху, дано в карике 11 первого 
раздела «Энциклопедии Абхидхармы». В автокомментарии к ней сказано: «…непроявленное, буду-
чи по своей природе, как и проявленное, материей и действием, не может выступать объектом по-
знания для другого… это такой вид благой или неблагой материи, который порожден проявленной 
деятельностью или йогическим сосредоточением» (Островская, Рудой 1998: 202). Наличие непрояв-



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

50 

что термином samvara («дисциплина») обозначается то непроявленное, которое про-
изводится проявленным действием, совершаемым при посвящении на пост или в ри-
туалах принятия обетов нравственности (мирских, послушнических и т.д.). По их 
мнению, дисциплина существует в качестве реальной сущности — дхармы непре-
рывного действия, воспроизводящейся с момента ее обретения. 

Их оппоненты-саутрантики отвергали такую интерпретацию. Они полагали, что 
обретение дисциплины обусловлено решимостью (adhimokṣa) ее соблюдать — мен-
тальным явлением, направляющим индивидуальный поток дхарм во главе с сознани-
ем на стезю добродетели, нравственного самосовершенствования. Решимость одно-
моментно активизирует дальнейший самоконтроль, дисциплинирующий тело и со-
знание, и поэтому нет никакой нужды в ее повторном воспроизведении. 

Студентов особо интересовал вопрос, является ли практика воздержания от греха 
деятельностью или недеянием? В связи с восьмью факторами дисциплины поста 
кашмирские вайбхашики подчеркивали, что из них первые четыре выступают также 
и компонентами нравственного поведения. А нравственное поведение они трактова-
ли как деятельность, не связанную с убийством живых существ, воровством, прелю-
бодеянием и ложью. Однако у их оппонентов возникало недоумение — почему в ка-
нонических текстах непроявленное названо «недеянием» (arkiyā) и каким образом 
оно становится действием, если речь идет о воздержании? 

Васубандху объясняет позицию вайбхашиков следующим образом: непроявлен-
ный элемент получил такое наименование, потому что благодаря его наличию те, 
кому свойствен стыд, не совершают греховных деяний. Но поскольку этот элемент 
производится проявленным действием, он по определению не может быть ничем 
иным, кроме действия. Нравственное поведение, обусловленное наличием благого 
непроявленного, реализуется как последовательность действий, исключающих по-
пустительство греху и тем самым оберегающих добродетель. 

Васубандху, излагая Абхидхарму в соответствии с системой кашмирских вайбха-
шиков, не принадлежал к числу ее строгих последователей и подвергал критике ряд 
ее теоретических положений. В частности, он не признавал реальное существование 
непроявленного элемента и полагал, что принятие дисциплины пратимокши и в том 
числе дисциплины поста формирует предрасположенность к добродетельному пове-
дению. В случае нарушения дисциплины у индивида возникают угрызения совести  
и стремление к покаянию — нравственному очищению. Очистившись от прегреше-
ния, он продолжает свое поступательное движение по стезе добродетели. 

 
 

Литература 
 
Островская, Рудой 1998 — Васубандху. Энциклопедия Абхидхармы (Абхидхармакоша). Раз-

делы I и II / Изд. подгот. Е.П. Островская и В.И. Рудой. М.: Ладомир, 1998. 
Островская, Рудой 2001 — Васубандху. Абхидхармакоша. Разделы III и IV / Изд. подгот. 

Е.П. Островская, В.И. Рудой. М.: Ладомир, 2001. 
Островская, Рудой 2006 — Васубандху. Энциклопедия Абхидхармы (Абхидхармакоша). Раз-

делы V и VI / Изд. подгот. Е.П. Островская и В.И. Рудой. СПб.: Изд-во СПбГУ, 2006. 

                                                                                                                                                                                         
ленного элемента благого или неблагого неведомо и самому индивиду, в чьем потоке дхарм этот 
элемент возник и продолжает воспроизводиться, так как никакая информация о его присутствии не 
поступает. 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

51

L’AK 1923–1931 — L’Abhidharmakośa de Vasubandhu / Traduit et annoté par L. de la Vallée-
Poussin. P. Chap. I–IX. Paris, 1923–1931. 

AS 1950 — Abhidharmasamuccaya by Asaṅga. Ed. by P. Pradhan. Santiniketan, 1950 (Visva-Bharati 
Studies, 12). 

Dhammajoti 2009 — Dhammajoti Bhikkhu K.L. Sarvāstivada Abhidharma. Hong Kong: Centre of 
Buddhist Studies, University of Hong Kong, 2009. 

Pradhan 1967 — Abhidharmakośabhāṣya of Vasubandhu / Ed. by P. Pradhan. Patna: K.P. Jayaswal 
Research Institute, 1967 (Tibetan Sanskrit works series. Vol. VIII; gen ed.: Anantal Thakur). 

SAKV 1932–1936 — Sphutārthā Abhidharmakośavyākhyā by Yaśomitra / Ed. by Unrai Wogihara. 
Tokyo, 1932–1936. 

 
References 
 
Abhidharmakośabhāṣya of Vasubandhu. Ed. by P. Pradhan. Tibetan Sanskrit works series, vol. VIII. 

Patna: K.P. Jayaswal Research Institute; gen. ed.: Anantal Thakur, 1967 (in Sanskrit). 
L’Abhidharmakośa de Vasubandhu. Traduit et annoté par L. de la Vallée-Poussin. Chap. I–IX. Paris: 

1923–1931 (in French). 
Abhidharmasamuccaya by Asaṅga. Ed. by P. Pradhan. Santiniketan: Visvabharati, 1950 (Visva-

Bharati Studies, 12) (in Sanskrit). 
Dhammajoti Bhikkhu K.L. Sarvāstivāda Abhidharma. Hong Kong: Centre of Buddhist Studies, 

University of Hong Kong, 2009 (in English). 
Sphutārthā Abhidharmakośavyākhyā by Yaśomitra. Ed. by Unrai Wogihara. Tokyo: The Publishing 

Association of Abhidharmakośavyākhyā, 1932–1936 (in Sanskrit). 
Vasubandhu. Entsiklopediia Abhidharmy [Abhidharmakosha]. Razdely I i II [Sections I and II]. Ed. 

prepared by E.P. Ostrovskaia and V.I. Rudoi. Moscow: Ladomir, 1998 (in Russian). 
Vasubandhu. Abhidharmakosha. Razdely III i IV [Vasubandhu. Abhidharmakosha. Sections III and 

IV]. Ed. prepared by E.P. Ostrovskaia and V.I. Rudoi. Moscow: Ladomir, 2001 (in Russian). 
Vasubandhu. Abhidharmakosha. Razdely V i VI [Vasubandhu. Abhidharmakosha. Sections V and VI]. 

Ed. prepared by E.P. Ostrovskaia and V.I. Rudoo. St. Petersburg: St. Petersburg State University 
Publisher, 2006 (in Russian). 

 
 
 
 

Through the Pages of the Abhidharma Encyclopedia:  
A Description of Buddhist Fasting 
 
Helena P. OSTROVSKAIA 
Institute of Oriental Manuscripts RAS 
St. Petersburg, Russian Federation 
 

Received 13.06.2025. 
 

A b s t r a c t :  The article is devoted to ethical analysis of Buddhist daily fasting, the most complete 
description of which is contained in the fourth section of Vasubandhu’s treatise (4th–5th centuries) 
Encyclopedia of Abhidharma with Commentary. The article discusses the concept of fasting as a 
spiritual gift addressed to the type of lay people who crave sensual pleasures and are not yet able to 
completely abstain from immoral actions. It is demonstrated that Vasubandhu interpreted fasting as a 
combination of eight factors. Of these, four factors (abstaining from killing, stealing, adultery, lying) 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

52 

are the practice of virtuous behavior. One factor is the practice of sobriety (abstinence from 
intoxicating substances). And there are three factors of asceticism: refusal to rest on a high or wide 
bed, refusal to engage in entertainment (dancing, music, singing) and to concern oneself with one’s 
own attractiveness, refusal to eat during fasting days. The good moral effect of fasting is achieved 
only if the totality of factors is observed. Partial practice of fasting is useless. 
 
K e y  w o r d s : Buddhist fasting, late Abhidharma, discipline of fasting, eight factors of fasting, sobriety, 
asceticism. 
 
F o r  c i t a t i o n :  Ostrovskaia, Helena P. “Through the Pages of the Abhidharma Encyclopedia:  
A Description of Buddhist Fasting”. Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2025, vol. 22, no. 4 (iss. 63), 
pp. 44–52 (in Russian). DOI: 10.55512/WMO691529. 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r :  Helena  P .  OSTROVSKAIA, Dr. Sci. (Philosophy), Researcher-in-Chief, 
Head of the South Asian Section, Department of Central Asian and South Asian Studies, Institute  
of Oriental Manuscripts, Russian Academy of Sciences (St. Petersburg, Russian Federation)  
(ost-alex@yandex.ru). ORCID: 0000-0002-3613-4428. 
 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

53

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 53–66 

Традиции и новаторство в языке: 
на примере истории формирования химической терминологии 
в Китае в XIX веке 
 
Е.Н. ЕМЕЛЬЧЕНКОВА 
Санкт-Петербургский государственный университет 
Санкт-Петербург, Россия 
 
DOI: 10.55512/WMO692205 
 

Статья поступила в редакцию 15.05.2025. 
 
А н н о т а ц и я :  История современной химической терминологии, используемой в китаеязычном 
научном дискурсе, представляет собой яркий и интересный пример того, как на фоне смены 
эпистемологии тесно переплетались между собой и вживались друг в друга традиционные, 
складывавшиеся тысячелетиями представления об окружающем мире, новаторские подходы и 
приемы носителей китайского языка по использованию возможностей собственной древней 
письменности в словотворчестве. В рамках данной статьи предпринимается попытка показать, 
как эти сложные и многогранные процессы отразились на формировании терминологии 
неорганической химии, как химия уже в статусе самостоятельной научной дисциплины про-
никла в живую ткань языка и в наши дни запустила новый виток лингвокреатива в сетевой 
литературе и интернет-коммуникации в Китае. В статье анализируются методологические 
проблемы, с которыми столкнулись в XIX в. создатели ранней китаеязычной научной терми-
нологии — переводчики Джон Фрайер и Сюй Шоу, предложившие блестящее решение для 
генерации названий химических элементов на китайском языке, обсуждается специфика ана-
логичной практики языкового творчества на современном этапе. 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а :  китайский язык, химическая номенклатура на китайском языке, названия хи-
мических элементов, заимствование, неологизмы, новые иероглифы, Сюй Шоу, Джон Фрайер. 
 
Б л а г о д а р н о с т и :  Автор выражает благодарность М.Я. Пономаревой (СПбГУ) за ценные ком-
ментарии при обсуждении материалов исследования. 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я : Емельченкова Е.Н. Традиции и новаторство в языке: на примере истории 
формирования химической терминологии в Китае в XIX веке // Письменные памятники Вос-
тока. 2025. Т. 22. № 4 (вып. 63). C. 53–66. DOI: 10.55512/WMO692205. 
 
О б  а в т о р е : ЕМЕЛЬЧЕНКОВА Елена  Николаевна , кандидат филологических наук, 
заведующая кафедрой теории и методики преподавания языков и культур Азии и Африки, 
доцент, Санкт-Петербургский государственный университет (Санкт-Петербург, Россия) 
(emelchenkovae@gmail.com). ORCID: 0000-0001-5090-3011. 

 

© Емельченкова Е.Н., 2025 
 
 
Подобрать подходящую тему для статьи в честь такого яркого и многогранного 

ученого, как Татьяна Александровна Пан, очень непросто. Это должно быть что-то из 
области филологических штудий про язык и литературу, но на историческом фоне и 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

54 

непременно с выходом в культуру и настоящую науку. Не претендуя на междисцип-
линарность или трансдисциплинарность подхода, в рамках данной статьи автор хоте-
ла бы остановиться на небольшом фрагменте истории становления знаний естествен-
но-научного цикла в Цинском Китае, в частности на становлении химической терми-
нологии во второй половине XIX в., которая в силу целого ряда обстоятельств оказа-
лась настоящим вызовом и для переводчиков, и для самих носителей китайского 
языка. Тенденции, которые наблюдались в период активного словотворчества в об-
ласти неорганической химии в тот период, с одной стороны, отражают уважение ки-
тайского народа к истории своей страны, традициям и культурному наследию, с дру-
гой стороны, свидетельствуют о тяге к расширению научных знаний и новаторском 
духе, присущих Китаю и его людям и сегодня. 

Базис традиционной китайской науки — концепция у син 五行 ‘пять первоэлемен-
тов; пять стихий’ — включает универсальную классификационную схему, согласно 
которой все основные параметры мироздания имеют пятичленную структуру: 水 ‘во-
да’, 火 ‘огонь’, 金 ‘металл’, 木 ‘дерево’, 土 ‘почва’ (Кобзев 2006: 451). Эта основопо-
лагающая категория китайской философии отличалась от атомистической теории 
веществ и идеи упорядоченности свойств химических элементов в западной науке 
как принципиально разные подходы, но в плане практического применения между 
ними можно найти целый ряд пересечений. Много общего обнаруживается и в обо-
значениях соответствующих явлений в китайском языке, где и сегодня, наравне со 
строго регламентированной химической номенклатурой международного происхож-
дения, продолжают активно использоваться традиционные китайские термины и фи-
лософско-символические категории. 

В отличие от античных мыслителей, которые благодаря идеям Демокрита задолго 
до развития науки и экспериментальной химии имели определенное представление 
об атомарном строении материи, китайская алхимия элементы или вещества как не-
делимые единицы не рассматривала. В Древнем Китае мир вокруг мыслился пре-
имущественно в динамике, как постоянный процесс изменений и взаимопревраще-
ний, а не в статике через описание фиксированного состава веществ. На динамическую 
модель восприятия природы указывает и отсутствие единого канона в порядке пред-
ставления пяти первооснов и сосуществование нескольких вариантов их последова-
тельности. Каждая из существующих комбинаций отражала определенный природный 
цикл — порождение (сяншэн 相生), преодоление (сянкэ 相克), в гадательных целях 
использовался порядок Хэту 河图 (‘Карта [из] реки Хуанхэ’). Варианты представления 
фиксировали определенную логику взаимодействия веществ, актуальную для той или 
иной области человеческого знания (медицины, алхимии, философии, анализа соци-
альных процессов, гадании, фэншуй и др.). Алхимия искала не статические компонен-
ты, в современной химической номенклатуре фигурирующие как «элементы», а изуча-
ла динамические процессы превращения, преобразования, что объясняется ее практи-
ческой направленностью, а не теоретическим характером дисциплины. 

Анализ этимологии базового для химии термина «химический элемент» в запад-
ных языках показывает, что эта лексическая единица, как и сама наука, прошла дли-
тельный и сложный путь от философского и символического содержания в Древней 
Греции через алхимию к строгому эмпирическому определению, существующему в 
современной научной терминологии. Этот термин восходит к многозначному древне-
греческому слову στοιχεῖον ‘первоначало, стихия, элемент; буква алфавита; основная 
составная часть (чего-либо)’, латинская калька которого elementum (‘начало, первона-



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

55

чало; буква алфавита’) в дальнейшем выступила почвой для формирования соответ-
ствующих когнатов практически во всех европейских языках (фр. élément, англ. 
element, рус. элемент) (Acevedo 2018). 

В древнегреческой традиции, начиная с космогонии Эмпедокла и его учения о че-
тырех стихиях (огонь, вода, земля, воздух), термин «элемент» понимался прежде все-
го качественно как фундаментальная сущность первоэлементов природы, а не как 
химическая субстанция. Аристотель значительно развил учение Эмпедокла в динами-
ческом ключе за счет рассуждений о превращении стихий, что, собственно, и опре-
делило на долгие годы направления в развитии натурфилософии, средневековой ме-
дицины и алхимии. И только в XVII–XVIII вв. аристотелевское понимание элемента 
было постепенно вытеснено из химической терминологии и заменено в работах 
Р. Бойля и А. Лавуазье на сближающееся с современным понимание этого термина 
как конкретного вещества, которое нельзя разложить на более мелкие составляющие. 

В китайский язык термин юаньсу 元素 (‘химический элемент’), описывающий прос-
тые неразложимые вещества, проник очень поздно — лишь в XIX в. — путем опосре-
дованной рецепции через японский как язык-посредник из европейских языков. До его 
появления в китайской литературе для описания веществ использовался ряд других 
терминологических вариантов, отражающих натурфилософские и практические подхо-
ды носителей языка. Для Китая XIX век стал периодом поиска баланса между традици-
онными представлениями древней цивилизации и требованиями системности науки  
и ее терминологии, к тому времени уже прочно укоренившимися на Западе. 

Среди бытовавших в языке вариантов-предшественников юаньсу можно назвать 
введенный Маттео Риччи термин юаньсин 元行 ‘изначальная стихия’, который мис-
сионер использовал в  катехизисе «Цянькунь ти и» 乾坤体义 («Истинное значение 
Небесного владыки») для изложения европейского учения о четырех стихиях, кото-
рые по аналогии с привычной носителям китайского языка концепцией получили у 
миссионера переводное название сы син 四行 ‘четыре стихии; четыре первоэлемента’. 
Предложенный М. Риччи термин юаньсин, призванный подчеркнуть первичность 
земли, воздуха, воды и огня как чистых, несмешанных и порождающих все сущее, 
вошел в китаеязычный научный оборот и встречался в текстах до XIX в. (Ячжоу гай-
няньши 2018). 

Среди других терминов, предлагавшихся в литературе для обозначения химиче-
ских элементов, можно также назвать чжи 质 ‘материя’, юаньчжи 元质 ‘изначальная 
материя; субстанция’, син 行 ‘элемент’, даньти 单体 ‘простое вещество‘ и др. Так,  
в «Хуасюэ цзяньюань» 化学鉴原 («Исследование основ химической науки») для ба-
зовых понятий использовались двусложные термины: юаньчжи 元质 ‘химический 
элемент’, цичжи 气质 ‘газ; газообразное вещество’, лючжи 流质 ‘жидкость; жидкое 
вещество’, динчжи 定质 ‘твердое вещество’ и цзачжи 杂质 ‘примесь; смешанное ве-
щество’. 

Термин юаньсу 元素  ‘химический элемент’, пришедший в китайский язык из 
японского, получил широкое хождение в конце XIX в. и в итоге закрепился как базо-
вый. Тогда в Японии в эпоху Мэйдзи процессы модернизации и потребность в заим-
ствовании новейших технологий и научных достижений с Запада привели к массово-
му переводу на японский язык научной литературы, традиционно использовавшей 
иероглифику для фиксации терминов-неологизмов (что вызвало появление так назы-
ваемых канго 漢語). Эти понятные по иероглифической форме записи термины в си-
лу простоты рецепции в дальнейшем служили цели пополнения словаря научной 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

56 

лексики китайского языка, органично вписавшись в общий процесс обновления язы-
ка на рубеже XIX–XX вв. И хотя длительный поиск базового термина в области хи-
мии окончательно завершился выбором в пользу неологизма юаньсу, обозначив раз-
рыв с традиционной алхимией и начало новой эры в становлении соответствующей 
терминосистемы в Китае, все-таки многое в процессе словотворчества сохраняло 
признаки традиционного подхода к процессу номинации. Проиллюстрируем это по-
ложение примерами из истории создания номенклатуры химических элементов в ки-
тайском языке. 

Внедрение научной терминологии вообще и современной химической номенкла-
туры в частности началось в Китае в первой половине XIX в. путем заимствования  
с Запада напрямую или во второй половине XIX в. опосредованно через японский 
язык, но шел этот процесс крайне медленно, и к 1870-м годам уже переведенной на 
китайский язык и доступной широкой общественности научной литературы было не 
так много. Одной из первостепенных и насущных проблем данной области стало 
формирование специализированной номенклатуры, создание названий конкретных 
элементов и их соединений на китайском языке. Использование традиционных, уже 
давно функционировавших в китаеязычной литературе тривиальных (несистемных) 
названий не удовлетворяло науку того времени, ограничиться десятком существую-
щих терминов для номинации новых элементов на том уровне развития химических 
знаний было уже невозможно. 

Ситуация усложнялась и тем, что в Цинской империи отсутствовали специалисты 
в области химии, владевшие в достаточной мере иностранными языками и знакомые 
с западными работами, поэтому перевод терминологии и научное словотворчество 
представляли собой на тот момент серьезную проблему. Большинство переводчиков 
мало что знали о свойствах элементов и веществ и не могли выступать экспертами в 
терминотворчестве в области неорганической химии, часто переводчик просто запи-
сывал транскрипцию иностранного слова китайскими иероглифами по слогам. Этот 
метод мог использоваться на определенном этапе как временная мера, но в целом 
история китайского языка свидетельствует, что при фонетическом способе заимство-
вания для носителей слова-полисиллабы звучат слишком длинно и непонятно, на-
пример, силисиэнь 夕里西恩 от лат. silicon для кремния, гайэрсиэнь 丐而西恩 от лат. 
calcium для кальция, бэйэриэнь 贝而以恩 от лат. barium для бария или мэйхэнисиэнь 
美合尼西恩 от лат. magnesium для магния. 

Многосложные термины в переводе не передавали реальной информации, которая в 
случае с западной химической терминологией могла содержаться, например, в назва-
нии элемента в языке-доноре, но естественным образом утрачивалась при фонетиче-
ском способе заимствования лексической единицы, поэтому с течением времени такой 
терминологический неологизм в китайском языке часто не приживался. Именно по-
этому задача словотворчества в условиях отсутствия длительной научной традиции, 
нехватки квалифицированных переводческих кадров, а также типологических особен-
ностей китайского языка и используемой иероглифической письменности бросала на-
стоящий вызов человеческому интеллекту и лингвистической креативности. За реше-
ние этой задачи взялись переводчики Бюро переводов Цзяннаньского арсенала — бри-
танский миссионер Джон Фрайер и его китайский коллега Сюй Шоу 徐寿. 

Джон Фрайер (John Fryer, Фу Ланья 傅兰雅) (1839–1928) — британский миссионер, 
переводчик и выдающийся просветитель, практически всю свою жизнь посвятивший 
делу распространения научного знания на Востоке. Начав свою профессиональную 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

57

деятельность с преподавания в Школе иностранных языков Тунвэньгуань 同文馆, 
первом в истории Цинской империи специализированном учебном заведении, откры-
том в Пекине в 1862 г. для обучения китайцев иностранным языкам и техническим 
наукам, Дж. Фрайер нашел свое призвание именно в переводческой деятельности. Из 
35 лет, прожитых в Китае, 28 лет он проработал профессиональным переводчиком  
в Бюро переводов Цзяннаньского арсенала (江南制造局翻译馆) в Шанхае1, активно 
сотрудничая с китайскими учеными и издателями и сделав доступными для китае-
язычной аудитории более сотни различных трудов по естественным и социальным 
наукам, включая химию, физику, астрономию, механику, географию, медицину и др. 
(Сюй Чжэнья 2001). 

Британский миссионер также был среди основателей научного журнала «Гэчжи 
хуэйбянь» 格致汇编 («Сборник научных знаний»), работал редактором газеты «Шан-
хай синьбао»上海新报 («Шанхайские новости»), стоял у истоков создания Школы 
научных знаний Гэчжи шуюань 格致书院, первого в Китае учебного заведения, спе-
циализировавшегося на преподавании западных наук и технологий, для которых был 
введен специальный термин — гэчжи 格致, производный от конфуцианского обо-
значения естественных наук — гэу чжичжи 格物致知. 

За заслуги в деле популяризации научных знаний в Китае цинское правительство 
присвоило Дж. Фрайеру высшую ученую степень цзиньши, гражданский чин третьего 
ранга2, а в 1890 г. наградило его Орденом двойного дракона третьей степени (双龙宝
星), первой официальной государственной наградой Китая, учрежденной в 1882 г. 
для поощрения иностранных подданных и китайских чиновников за заслуги перед 
Цинской империей. 

Сюй Шоу 徐寿 (1818–1884) — ученый и просветитель, пионер продвижения хи-
мической науки и современного судостроения в Китае. Всю свою жизнь Сюй Шоу 
посвятил переводу научно-технической литературы, популяризации науки и естест-
веннонаучного образования. Скромный по натуре человек, не искавший славы на 
императорских экзаменах, высоких должностей и большого жалованья, Сюй Шоу 
был энтузиастом и экспериментатором, всячески способствуя распространению на-
учных знаний среди молодых китайцев и внедрению западных достижений в про-
мышленность своей страны. За 17 лет переводческой деятельности талантливый уче-
ный перевел с западных языков множество книг по науке и технике, в том числе бо-
лее десятка важнейших работ, отражающих базовые знания в области химии, накоп-
ленные к 70–80-м годам XIX в. 

Для Сюй Шоу, от природы имевшего склонность к техническим специальностям, 
но получившего классическое китайское образование и прекрасно владевшего уче-
ным слогом, коллаборация с Дж. Фрайером оказалась крайне продуктивной. Британ-
ский миссионер осуществлял перевод в устной форме, Сюй Шоу как носитель языка 
фиксировал перевод по-китайски письменно. В результате такого совместного твор-
                              

1 Цзяннаньский арсенал (江南制造局, полное наименование 江南机器制造总局) был создан в 
Шанхае в рамках «движения самоусиления» в 1865 г. как важнейшее предприятие военной про-
мышленности Китая. В силу необходимости перевода больших объемов научно-технической лите-
ратуры в 1868 г. при арсенале было открыто Бюро переводов, первая в истории Китая государст-
венная структура, централизованно осуществлявшая перевод западной литературы на китайский 
язык. 

2  Чин третьего ранга на гражданской службе в имперском Китае по статусу соответствовал 
должности вице-губернатора провинции. 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

58 

чества рождались превосходные тексты на актуальные для того времени темы, отли-
чавшиеся точными формулировками и продуманной терминологией, что и объясняет 
значительное влияние этих переводов на китайскую науку в дальнейшем. Помимо сис-
тематизации химической номенклатуры на китайском языке, стараниями Дж. Фрайера 
и Сюй Шоу в Китае получили широкое распространение качественный и количест-
венный анализ, физическая химия, началось внедрение химии в промышленное про-
изводство в Китае (Bennett 1967). 

Разработанный ими набор названий химических элементов, в котором каждому 
элементу приписывался один иероглифический знак, отвечал базовым требованиям 
научной терминологии даже по современным меркам. И хотя часть этих названий 
впоследствии была пересмотрена или в современной номенклатуре не присутствует, 
в целом значение переводческой деятельности Сюй Шоу и Дж. Фрайера в области 
химической терминологии оказалось системообразующим. 

В 1871 г. вышел выполненный ими перевод на китайский язык популярного учеб-
ника по химии, написанного в 1858 г. американским химиком Дэвидом А. Уэллсом 
(David Ames Wells, 1828–1898) «Wells’s Principles and Applications of Chemistry» 
(Wells, 1858). Как и оригинал, сыгравший важную роль в популяризации и стандар-
тизации химических знаний в США во второй половине XIX в., его китаеязычная 
версия — «Хуасюэ цзяньюань» 化学鉴原 («Исследование основ химической науки») 
(Хуасюэ цзяньюань 1871) стала самым влиятельным справочником по химии в Китае 
XIX в. Причем Дж. Фрайер и Сюй Шоу не просто перевели на китайский язык хоро-
ший учебник, написанный доступным для студентов и учащихся старших классов 
языком (это была характерная особенность американской учебной литературы той 
эпохи в целом), переводчики дополнили и переработали книгу с учетом достижений 
химической науки за прошедшее с момента ее выхода десятилетие. 

Так, при переводе из справочника были изъяты упоминания пелопия (Pelopium, Pl) 
и ильмения (Ilmenium, Il), которые к моменту перевода книги уже были признаны не 
существующими как самостоятельные элементы, поскольку были результатом не-
чистых образцов или ошибок анализа. К 60 подтвержденным химическим элементам 
переводчики добавили четыре новых, к тому времени уже открытых элемента: сэ 铯 
‘цезий’, инь 铟 ‘индий’, та 铊 ‘таллий’, жу 铷 ‘рубидий’. 

При переводе «Хуасюэ цзяньюань» Фрайер и Сюй Шоу решали сразу несколько 
методологических задач, важнейшей из которых было составление новой научной 
терминологии в области химии. Для этого они использовали сразу несколько мето- 
дов, сочетая новаторские подходы с принципами традиционного для Китая слово-
творчества, изначально отказавшись от фонетического способа заимствования хими-
ческого термина. Причины такого решения очевидны — длинная цепочка иероглифи-
ческих знаков, отражающая звучание иноязычного слова-полисиллаба, в силу недо-
ступности семантики создает для носителя китайского языка значительные трудности  
в запоминании, произнесении и письменной фиксации соответствующей лексической 
единицы. Идеальный термин должен был быть коротким и емким, но при этом фоне-
тически приближенным к исходному термину в западных языках, а также прозрач-
ным по своей внутренней графической форме при фиксации слова в иероглифике. 

Девять названий элементов, в частности: цзинь 金 ‘золото’, инь 银 ‘серебро’, тун 
铜 ‘медь’, те 铁 ‘железо’, цянь 铅 ‘свинец’, си 锡 ‘олово’, гун 汞 ‘ртуть’, лю 硫 ‘сера’, 
тань 炭 ‘углерод; древесный уголь’, были взяты из уже имевшейся китайской терми-
нологии в готовом виде без изменений. Часть названий, например, для газов была 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

59

взята из ранее уже переведенной на китайский язык научной литературы, в частности 
из справочника по естествознанию британского миссионера, врача и просветителя 
Бенджамина Хобсона (Benjamin Hobson) «Бо у синь бянь» 博物新编 («Новый трактат  
о естественных науках») (Бо у синь бянь 1855). Для ряда терминов переводчики сохра-
нили двухсложную форму, например, для названий газов с суффиксальным по своей 
природе компонентом ци 气 ‘газ’ в качестве второго компонента: цинци 轻气 ‘водород’, 
янци 养气 ‘кислород’, даньци 淡气 ‘азот’, люйци 绿气 ‘хлор’, фуци 弗气 ‘фтор’. Неко-
торые графические элементы были системно доработаны или переработаны, например, 
добавлен или заменен ключ на более подходящий, так, в названии фосфора линь де-
терминатив 火 ‘огонь’ был заменен на 石 ‘камень’, т.е. знак приобрел форму 磷. 

Новаторство подхода Сюй Шоу и Фрайера состояло в создании нескольких десят-
ков новых лексических единиц в китайском языке для значительной части известных 
тогда науке химических элементов. Эти новообразования представляли собой ре-
зультат фонетической адаптации заимствуемой единицы, при которой, во-первых, от 
оригинального слова (латинского названия элемента) брался только один слог. Огра-
ничение слогового состава термина, с одной стороны, отвечало традиционным пред-
почтениям языка, вся исконная лексика в котором была моносиллабичной. С другой 
стороны, оно было связано с требованием системности, предъявляемым к языку нау-
ки, поскольку от химического термина ожидается не только мотивированность и од-
нозначность соответствия между термином и веществом, но и мощный деривацион-
ный потенциал при обозначении химических соединений. 

Во-вторых, в графике соответствующему слогу подбирался иероглифический знак, 
чтение которого было относительно близко и узнаваемо для носителей китайского 
языка. Семантическая прозрачность иероглифа, фиксирующего название вещества, 
обеспечивалась за счет добавления к выбранному знаку-фонетику ключа-семантика, 
отражающего базовые физические свойства элемента. Такими детерминативами в 
химической терминологии у Сюй Шоу и Фрайера выступили ключи: 钅 (金) ‘ме-
талл’ — для металлов, 石 ‘камень’ — для твердых неметаллов, 气 ‘воздух’ — для 
газов, 氵(水) ‘вода’ — для жидкостей. Примеры китайских названий химических эле-
ментов, введенных Сюй Шоу и Дж. Фрайером, см. Табл. 1. 

 
Таблица 1 

 
Китайские названия неорганических элементов, введенные в XIX веке 
 

Название Лат. 
символ 

Иерогл. 
знак для 

кит. 
названия 

Чтение 
знака 

Ключ-
семантик 

Знак-
фонетик 

Чтение 
фонетика 

Натрий Na 钠 на 内 на 
Калий K 钾 цзя 甲 цзя 
Кальций Ca 钙 гай 丐 гай 
Магний Mg 镁 мэй 美 мэй 
Алюминий Al 铝 люй 吕 люй 
Цинк Zn 锌 синь 辛 синь 
Вольфрам W 钨 у 

钅 или 金 
‘металл’ 

乌 у 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

60 

Марганец Mn 锰 мэн 孟 мэн 
Хром Cr 铬 гэ 各 гэ 
Никель Ni 镍 не 臬 не 
Кобальт Co 钴 гу 古 гу 
Сурьма Sb 锑 ти 弟, 

упрощ. 
ти 

Висмут Bi 铋 би 必 би 
Барий Ba 钡 бэй 贝 бэй 
Стронций Sr 锶 сы 思 сы 

Неметаллы и газы 
Водород H 氢 цин 轻 цин 
Кислород O 氧 ян 养 ян 
Азот N 氮 дань 淡 дань 
Хлор Cl 氯 люй 绿 люй 
Фтор F 氟 фу 弗 фу 
Бром Br 溴 сю 

气 
‘воздух’ 

臭 сю 
Йод I 碘 дянь 氵 ‘вода’ 典 дянь 
Углерод C 碳 тань 炭 тань 
Бор B  бу 

石 
‘камень’ 布 бу 

 
Предложенный принцип генерации знаков, в полной мере отвечая китайской тра-

диции, носил при этом системно-научный характер: все термины для одного класса 
веществ строились по единому шаблону. Однако на начальном этапе сразу стало оче-
видно, что генерация химической терминологии в Китае помимо общенаучных про-
блем наталкивается на естественные трудности языка, слоговой характер и звуковой 
строй которого неизбежно приводят к появлению омонимов. Ярким примером этому 
служит кремний, китайское название которого прошло сложный путь. Первоначаль-
ный вариант названия — си 矽 — опирался на звучание латинского термина Silicium 
‘силиций’ и был создан специально для кремния по общему правилу с использовани-
ем фонетика си 夕 и детерминатива 石 ‘камень’, указывающего на неметаллическую 
природу элемента, но омонимия знаков 矽 ‘силиций’ и 锡 ‘олово’ со временем заста-
вила отказаться от этого названия в пользу другого, не омонимичного варианта.  
В итоге для кремния в КНР используется название гуй 硅, тогда как на Тайване про-
должают использовать терминологический дублет — си 矽, что приводит к лексиче-
ским расхождениям между системами, так, в материковом Китае говорят гуйгу 硅谷 
‘Кремниевая долина’, на Тайване — сигу 矽谷 ‘Силиконовая долина’. 

Словотворчество Фрайера и Сюй Шоу было настоящим вызовом как для самих 
переводчиков, так и для их современников. Использование традиционных знаков 
письма было в то время предпочтительным при переводе, поскольку такие иерогли-
фы были привычны и понятны носителям языка, но обходиться исключительно усто-
явшимся иероглифическим набором в XIX в. было уже невозможно, перечень из-
вестных науке химических элементов продолжал активно пополняться. Кроме того, 
использование «старых» знаков наталкивалось на сопротивление консервативно на-
строенной части ученого сообщества Китая, а также могло приводить к неточностям, 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

61

ошибкам и смешению понятий, что крайне чувствительно для науки и терминоси-
стем. Во избежание подобных недоразумений переводчики решили пойти по пути 
использования редких или изобретения новых иероглифических знаков, которых не 
было в китайских словарях. 

Источником вдохновения в процессе словотворчества для переводчиков стала 
история Китая, в частности практика генерации новых иероглифических знаков, 
существовавшая для членов императорской семьи как часть традиции избегания 
табуированных имен бихуэй 避讳, запрещавшая обычным людям использовать ие-
роглифические знаки из имен правителей как символы сакральности их власти. По-
этому для императоров и членов императорской фамилии придумывали уникаль-
ные иероглифы, видоизменяли существующие знаки путем добавления ключей или, 
наоборот, отбрасывания черт, использовали устаревшие или редкие варианты на-
писания иероглифов. 

Основатель минской династии — Чжу Юаньчжан 朱元璋 ‘Чжу Первый Власти-
тель’, сам носивший имя, исполненное сакрального смысла и подчеркивавшее леги-
тимность правителя, который прошел путь от бедного крестьянина до императора и 
получил мандат Неба, жестко регламентировал процесс именования членов импера-
торской семьи, предписывая избегать общеупотребительных иероглифов, стараться 
использовать необычные знаки, чтобы минимизировать последствия имеющейся тра-
диции табуирования. У всех сыновей первого минского императора в знаке имени 
присутствовал ключ 木 ‘дерево’: Чжу Бяо 朱标, Чжу Шуан 朱樉, Чжу Ган 朱棡, Чжу 
Ди 朱棣, Чжу Су 朱橚, Чжу Чжэнь 朱桢, Чжу Фу 朱榑, Чжу Цзы 朱梓, Чжу Ци 朱杞, 
Чжу Тань 朱檀, Чжу Чунь 朱椿, Чжу Бай 朱柏, Чжу Пянь 朱楩 и т.д. 

В дальнейшем имена членов императорской семьи строились по модели «фамилия 
Чжу 朱 + имя поколения + личный именной знак». С целью упорядочивания родо-
словной для потомков своих многочисленных сыновей Чжу Юаньчжан установил 
облеченный в стихотворную форму набор из двадцати знаков, которые должны были 
последовательно использоваться в качестве имени поколения (цзы бэй 字辈). У пря-
мых потомков набор имел вид: 高瞻祁见祐, 厚载翊常由, 慈和怡伯仲, 简靖迪先猷. 
Третий знак в имени членов императорского рода должен был быть представлен ие-
роглифическим знаком с детерминативом из цикла у син. Ключи сменялись в опреде-
ленном порядке: 木 ‘дерево’ → 火 ‘огонь’ → 土 ‘земля’ → 金 ‘металл’ → 水 ‘вода’  
и повторялись в именах каждые пять поколений. Порядок символизировал преемст-
венность и рост династии как естественный цикл природы. В именах внуков импера-
тора Чжу Юаньчжана должен был использоваться ключ 火 ‘огонь’: Чжу Гаочи 朱高
炽, Чжу Гаосюй 朱高煦 и т.д., у правнуков — ключ 土 ‘почва; земля’: Чжу Чжаньцзи 
朱瞻基 и т.д. Примеры имен членов императорского рода с различными ключами 
приведены в Табл. 2. 

Таблица 2 
 

Имена членов императорской семьи династии Чжу (Мин) 
 

Ключ 3-го знака 
в имени Имя Чтение 

朱由检 Чжу Юцзянь 
朱祐樘 Чжу Ютан 木 ‘дерево’ 
朱祐樌 Чжу Югуань 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

62 

朱载垕 Чжу Цзайло 
朱载坖 Чжу Цзайцзи 土 ‘земля’ 
朱瞻墉 Чжу Чжаньюн 
朱常洛 Чжу Чанло 
朱见深 Чжу Цзяньшэнь 水 или 氵 ‘вода’ 
朱见濡 Чжу Цзяньжу 
朱厚照 (или 燳) Чжу Хоучжао 
朱厚熜 Чжу Хоуцун 
朱徽煣 Чжу Хуэйжоу 火 ‘огонь’ 

朱膺钚 Чжу Инбу 
朱翊钧 Чжу Ицзюнь 
朱祁镇 Чжу Цичжэнь 金 ‘металл’ 
朱祁钰 Чжу Циюй 

 
Технически такая система позволяла отслеживать родственные связи, дифферен-

цировать поколения потомков и избегать повторений в их именах. В XIX в. именно 
эта практика генерации имен членов императорской фамилии вдохновила перевод-
чиков на обращение к масштабной и подробной официальной минской хронике 
«Мин ши лу» 明实录 с целью внедрения уникальных знаков для номинации химиче-
ских элементов с использованием традиционных для китайского языка ключей как 
дифференцирующих компонентов в структуре иероглифа. 

У этого подхода в случае с химической терминологией обнаружилась и обратная 
сторона: придуманные иероглифы не были официально разрешены и, следовательно, 
принимались ученым сообществом неохотно и медленно входили в научный оборот. 
Лишь по прошествии времени идея генерации иероглифических знаков для обозначе-
ния новых реалий была воспринята переводчиками в Китае как плодотворная; на на-
чальном этапе многие неологизмы Фрайера и Сюй Шоу подверглись критике, но са-
ми переводчики, энтузиасты своего дела, особо не гнавшиеся за славой и одобрением 
современников, морально были к этому готовы и понимали, что на широкомасштаб-
ное принятие такого переводческого решения потребуется время. Только в начале 
XX в. предложенный в «Хуасюэ цзяньюань» принцип фиксации названий химиче-
ских элементов в конечном итоге получил всеобщее признание. И хотя в дальнейшем 
с расширением знаний в области химии часть названий химических элементов была 
пересмотрена или выведена из употребления, 36 позиций из номенклатуры, предло-
женной в «Хуасюэ цзяньюань», используются до сих пор. А родители китайских 
школьников неустанно поют хвалу гению переводчика, придумавшего простые и по 
форме понятные для неподготовленного юного носителя китайского языка химиче-
ские термины, облегчающие процесс запоминания при освоении соответствующей 
дисциплины в образовательных учреждениях Китая. 

В XXI в. этот исторический опыт лингвокреатива в китайском языке нашел еще 
одну область широкого применения. В Китае возник и сегодня активно развивается 
уникальный культурный феномен — жанр исторического фэнтези в современной ки-
тайской литературе. Публикуемые на платформах Цидянь (起点中文网), Цзунхэн (纵
横中文网), 17k (17k 小说网), Цзиньцзян (晋江文学城, JJWXC), Webnovel и др. сетевые 
романы культивируют коллективную историческую память, подпитывают живой 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

63

интерес к судьбе страны, идеям гуманизма, вопросам идентичности и власти. Этот 
яркий и стремительно развивающийся пласт массовой культуры современного Китая 
сочетает реальные исторические эпохи и личности с фантастическими, магическими 
или альтернативно-историческими элементами. Чаще всего действие разворачивается 
в эпоху Мин, Тан, Хань или в период Поздней Цин, среди них именно минская исто-
рия детально описана в хрониках, но при этом полна лакун, поэтому она интересна 
авторам и публике как благодатный сеттинг для развития актуальных тем патриотиз-
ма и сопротивления. Немаловажным элементом таких романов также являются сати-
ра и черный юмор, через прошлое и историю авторы фэнтези имеют возможность 
безопасно излагать критику современности и мечты о справедливости. Все это объ-
ясняет популярность сетевых романов, многие из которых со временем экранизи-
руются и в формате сериалов пользуются неизменным успехом у широкой зритель-
ской аудитории. Так, вымышленные, но стилизованные под антураж эпохи Мин 
сюжеты представлены во многих популярных фэнтези-романах: «Вернуться в эпо-
ху Мин и стать князем» (回到明朝当王爷), «Шелковые одежды в ночи» (锦衣夜行), 
«С каждым шагом расцветает лотос» (步步生莲), «Повелитель ночи» (夜天子 )  
и др., автор — Юэ Гуань 月关; «Лицемер эпохи Мин» (明朝伪君子), автор — Цзэй 
Мэй Шу Янь 贼眉鼠眼 (‘Бегающие глазки’), «Гений при дворе» (极品家丁), ав-
тор — Юй Ян 禹岩; «Знатный род династии Мин» (大明望族), автор — Янь Цзю 雁
九, «Транжира эпохи династии Мин» (明朝败家子), автор — Дэн Цзянь 邓健 и мно-
гие другие. 

Часто используя приемы попаданчества и альтернативной истории, этот жанр се-
тевой литературы позволяет не только рефлексировать на традиционные для Китая 
темы судьбы, власти, реформ, но и добавлять элементы научной фантастики, когда 
герои выступают проводниками прогресса, знаний и новаторских технологий. На 
этом фоне в китайском интернет-сообществе стало популярным создание вымыш-
ленных имен и генерация несуществующих в нормативном языке знаков иероглифи-
ческой письменности для создания пародии на династию Мин. Так в Китае родилась 
«химическая» аристократия интернета: придуманные пользователями сети персона-
жи, имена которых построены по той самой системе минского императора Чжу 
Юаньчжана, а последний знак представлен названием элемента из периодической 
таблицы Д.И. Менделеева: Чжу Шэньлэй 朱慎镭 ‘Чжу Осторожный Радий’, Чжу 
Хуэйбу 朱徽钚 ‘Чжу Благородный Плутоний’, Чжу Чэньгу 朱成钴 ‘Чжу Становя-
щийся Кобальтом’, Чжу Цзайна 朱在钠 ‘Чжу В Натрии’ и т.д. 

В мире фэнтези и интернет-коммуникации продолжается процесс генерации  
иероглифических знаков, часть которых действительно создается пользователями 
впервые, некоторые же являют собой пример деархаизации древних знаков или их 
стилизации под архаичные иероглифы, чаще всего с целью языковой игры: мэй 槑 
‘крайняя глупость, замедленная реакция’, бин 靐 ‘сильный гром; ошарашен, в шоке’, 
вэн 奣 ‘ясное небо после драки, улаженный конфликт’; су 玊 ‘неидеальная яшма’, 
жэнь 忈 ‘фальшивая доброта; лицемерие, двуличность’, ни 氼 ‘тонуть в интернете; 
зависать в сети’ и т.п. Средства массовой информации КНР тоже не отстают и регу-
лярно публикуют результаты подобного лингвокреатива. Например, праздничный 
лозунг в канун 2024 г. (года дракона) звучал: Лун син да да, синь синь цзя го 龙行龘
龘, 欣欣家国 ‘Могущественные драконы несут стремительный подъем, даря про-
цветание каждой семье и всей стране’. В этой фразе используется слово, записывае-
мое архаичным знаком из трех драконов: да да 龘龘 ‘мощные драконы’. 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

64 

Проведенный нами анализ показал, что на фоне эволюции представлений о мате-
рии и окружающем мире фиксация новых знаний в Китае, в нашем случае становле-
ние терминологии в неорганической химии, осуществлялась не через полный и окон-
чательный разрыв с такими традиционными для данной культуры областями, как 
натурфилософия, алхимия и др., а через сочетание «старых» знаний с новыми подхо-
дами и методами. В XIX в. перевод химической номенклатуры заложил основу для 
новаторства и экспериментов в языке, обоснованность и продуктивность которых 
была доказана временем и последующей научной практикой. При этом очевидно, что 
несмотря на процесс постепенного смещения мифопоэтического и алхимического 
мировосприятия носителей китайского языка в сторону эмпирического, рациональ-
ного знания, с учетом стремления соблюдать требования системности и последова-
тельности в языке науки, важным компонентом научного и околонаучного слово-
творчества и в XIX в., и в XXI в. продолжает оставаться языковая традиция, фило-
софское наследие и культурный базис Китая с его многотысячелетней историей, вы-
зывающие одна за другой волны лингвокреатива и речевых инноваций у носителей 
языка. В результате сфера применения научной терминологии выходит за рамки ка-
кой-то одной узкоспециальной области, и соответствующая лексика получает хожде-
ние в новых сферах. 

 
Литература 
 
Бо у синь бянь 1855 — Бо у синь бянь 博物新编 (Новый трактат о естественных науках) / 

[Сост.] Б. Хобсон (Benjamin Hobson 合信). Шанхай: Мохай шугуань 墨海书馆, 1855. 
Кобзев 2006 — Кобзев А.И. У син // Духовная культура Китая: энциклопедия: в 5 т. / Гл. ред. 

М.Л. Титаренко. Т. 1. Философия. М.: Вост. лит., 2006. С. 451–452. 
Сюй Чжэнья 2001 — Сюй Чжэнья 徐振亚. Фу Ланья юй Чжунго цзиньдай хуасюэ 傅兰雅与中

国近代化学 (Дж. Фрайер и химия в Китае) // Бэйцзин хуагун дасюэ сюэбао 北京化工大学学
报 (Вестник Пекинского химико-технологического университета). 2001. № 2. С. 55–64+26. 
DOI: CNKI:SUN:BHGS.0.2001-02-012. 

Хуасюэ цзяньюань 1871 — Хуасюэ цзяньюань 化学鉴原 (Исследование основ химической 
науки) / [Сост., пер.] Сюй Шоу, Фрайер. 徐寿, 傅兰雅. Шанхай: Цзяннань чжицзаоцзюй 江
南制造局 (Цзяннаньский арсенал), 1871. 

Ячжоу гайняньши 2018 — Ячжоу гайняньши яньцзю 亚洲概念史研究 (Исследование истории 
формирования научных концепций Азии) / Гл. ред. Сунь Цзян 孙江 . Пекин: Шанъу 
иньшугуань 商务印书馆, 2018. 

 
Acevedo 2018 — Acevedo Juan. The Idea of Στοιχεῖον in Grammar and Cosmology: From Antique 

Roots to Medieval Systems. Diss. The Warburg Institute, University of London, 2018. URL: 
https://theses.hal.science/tel-03965257v1 (дата обращения: 26.01.2025). 

Bennett 1967 — Bennett A.A. John Fryer: The Introduction of Western Science and Technology into 
Nineteenth Century China. Cambridge: Harvard University Press, 1967. 

Wells 1858 — Wells D.A. Wells’s Principles and Applications of Chemistry. New York: Ivison & 
Phinney, 1858. URL: https://archive.org/details/wellssprinciples00wellrich/page/n13/mode/2up 
(дата обращения: 12.04.2025). 

 
References 
 
Acevedo Juan. The Idea of Στοιχεῖον in Grammar and Cosmology: From Antique Roots to Me- 

dieval Systems. Diss. The Warburg Institute, University of London, 2018. URL: 
https://theses.hal.science/tel-03965257v1 (accessed: 26.01.2025) (in English). 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

65

Bennett A.A. John Fryer: The Introduction of Western Science and Technology into Nineteenth 
Century China. Cambridge: Harvard University Press, 1967 (in English). 

Bo wu xin bian 博物新编 [New Treatise on Natural Sciences] by Benjamin Hobson (He Xin 合信). 
Shanghai: Mohai Shuguan, 1855 (in Chinese). 

Huaxue jianyuan 化学鉴原 [Research into the Basics of Chemistry]. Comp. and trans. by Xu Shou, 
John Fryer. Shanghai: Jiangnan zhizaoju (Jiangnan Arsenal Press), 1871 (in Chinese). 

Kobzev A.I. “Wu xing”. In: Dukhovnaia kultura Kitaia: entsiklopediia: v 5 t. Gl. red. M.L. Titarenko 
[The Spiritual Culture of China: Encyclopedia in 5 vols. Ed. by M.L. Titarenko]. T. 1: Filosofiia 
[Vol. 1: Philosophy]. Moscow: Vostochnaya literatura, 2006, pp. 451–452 (in Russian). 

Wells D.A. Wells’s Principles and Applications of Chemistry. New York: Ivison & Phinney, 
 1858. URL: https://archive.org/details/wellssprinciples00wellrich/page/n13/mode/2up (accessed: 
12.04.2025) (in English). 

Xu Zhenya 徐振亚 . “Fu Lanya yu Zhongguo jindai huaxue” 傅兰雅与中国近代化学  [John  
Fryer and Modern Chemistry in China]. Beijing huagong daxue xuebao 北京化工大学学报 
[Journal of Beijing University of Chemical Technology], 2001, no. 2, pp. 55–64+26. DOI: 
CNKI:SUN:BHGS.0.2001-02-012 (in Chinese). 

Yazhou gainianshi yanjiu 亚洲概念史研究 [Research on the Conceptual History of Asia]. Ed. by Sun 
Jiang 孙江. Beijing: Commercial Press, 2018 (in Chinese). 

 
 
 

 

Tradition and Innovation in Language: 
A Case Study of the Development of Chemical Terminology  
in the 19th-Century China 
 
Elena N. EMELCHENKOVA 
St. Petersburg State University 
St. Petersburg, Russian Federation 
 

Received 15.05.2025. 
 
A b s t r a c t : The history of modern chemical terminology used in Chinese-language scientific discourse 
offers a vivid and compelling example of how, against the backdrop of shifting epistemological 
paradigms, traditional worldviews—formed over millennia—intertwined with innovative approaches 
and the creative ingenuity of native Chinese speakers and users of the ancient Chinese script. This 
article seeks to demonstrate how these complex and multifaceted processes influenced the 
development of inorganic chemical terminology, and how chemistry, having become an independent 
scientific discipline, penetrated the organic fabric of the Chinese language. Nowadays, this has 
triggered a new wave of linguistic creativity in online literature and digital communication in China. 
The article analyzes the methodological challenges faced in the 19th century by the pioneers of 
Chinese scientific terminology—translators John Fryer and Xu Shou—who devised an ingenious 
method for generating Chinese words for chemical elements. It also discusses the distinctive aspects 
of neographic innovation in the present-day context. 
 
K e y  w o r d s :  Chinese language, Chinese chemical nomenclature, names of chemical elements, bor-
rowings, neologisms, new characters, Xu Shou, John Fryer. 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

66 

A c k n o w l e d g m e n t s :  The author would like to thank M.Ya. Ponomareva (St. Petersburg State 
University) for her insightful comments during discussions of the research materials. 
 
F o r  c i t a t i o n : Emelchenkova, Elena N. “Tradition and Innovation in Language: A Case Study of the 
Development of Chemical Terminology in the 19th-Century China”. Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 
2025, vol. 22, no. 4 (iss. 63), pp. 53–66 (in Russian). DOI: 10.55512/WMO692205. 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r : E lena  N.  EMELCHENKOVA, Ph.D. (Philology), Head of Department of 
Theory and Methods of Training in Languages and Cultures of Asia and Africa, Associate Professor, 
St. Petersburg State University (St. Petersburg, Russian Federation) (emelchenkovae@gmail.com). 
ORCID: 0000-0001-5090-3011. 
 



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

67

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 67–73 

О значении исследований грамматики китайского языка 
западными синологами 
 
ЛЮ Жомэй 
Пекинский университет иностранных языков 
Пекин, Китай 
 
DOI: 10.55512/WMO692204 
 

Статья поступила в редакцию 12.03.2025. 
 

А н н о т а ц и я : Язык является инструментом международного общения, возникшим в долгом 
процессе его формирования и развития. Географическое положение и этнические различия 
народов привели к появлению разных языков, каждый из которых развил свои собственные 
правила и уникальные нормы. В статье проводится анализ пяти значимых трудов по грамма-
тике китайского языка, созданных западными синологами: «A Grammar of the Chinese language» 
Роберта Моррисона (1782–1834), «Les élémens de la grammaire chinoise» Жан-Пьера Абель-
Ремюза (1788–1832), «Arte China» Иоахима Альфонсо Гонсалеса (1781–1841), «Китайская 
грамматика» Никиты Яковлевича Бичурина (1777–1853), «Опыт мандаринской грамматики с 
текстами для упражнений» Петра Петровича Шмидта (1869–1938). В этих основополагающих 
трудах впервые было предложено изучать китайский язык, применяя грамматические катего-
рии западной лингвистической науки.  
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а :  китайский язык, грамматика, «A Grammar of the Chinese language», Роберт 
Моррисон (1782–1834), «Les élémens de la grammaire chinoise», Жан-Пьер Абель-Ремюза (1788–
1832), «Arte China», Иоахим Альфонсо Гонсалес (1781–1841), «Китайская грамматика», Никита 
Яковлевич Бичурин (1777–1853), «Опыт мандаринской грамматики с текстами для упражне-
ний», Петр Петрович Шмидт (1869–1938). 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я :  Лю Жомэй. О значении исследований грамматики китайского языка за-
падными синологами // Письменные памятники Востока. 2025. Т. 22. № 4 (вып. 63). С. 67–73 
(на кит. яз.). DOI: 10.55512/WMO692204. 
 
О б  а в т о р е :  ЛЮ Жомэй, доктор филологических наук, профессор Пекинского университета 
иностранных языков (Пекин, Китай) (liuruomei@bfsu.edu.cn). 
 

© Лю Жомэй, 2025 
 
 
 
早在两千多年前的汉代, 中国学者就关注到汉语在语义方面的内在规律, 出现了为 

解经而作的《尔雅》、记录各地方言的《輶轩使者绝代语释别国方言》、析义正字

之《说文解字》、探究语源的《释名》等著作。此后, 随着南北朝时期诗律学的发展, 
汉语语音成为中国学者关注的重点, 佛经翻译使中国学者认识到印度的语音学, 隋代 
的《切韵》最早构建了汉语语音系统, 王力先生有言：“根据《切韵》的语音系统, 可 
以上推古音, 下推今音, 现代汉语普通话和各地方言的语音系统, 基本上可以从《切 



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

68 

韵》系统上得到解释。”1 汉语语音研究自此经久不衰, 宋代郑樵之《七音略》、元代 
周德清之《中元音韵》、明代的《洪武正韵》等体现了中国音韵学研究已成大观。清 
代的“汉学”“朴学”将语言研究引向古义和古音的探究, 官修字书《康熙字典》《经籍 
纂诂》在很多方面集合了中国语言研究之大成, 引发了清代“说文四大家”的出现, 王氏 
父子之《广雅疏证》《读书杂志》《经义述闻》《经传释词》深入探索汉字的字形、 
字音、字义, 是中国语言学史上的重要成就。清末“朴学”的代表人物章炳麟在声 
训、词义、语源等方面取得重要成果, 清代成为中国语言研究成就最为卓著的时代。 
1898 年, 马建忠以“西文已有之规矩” “律吾经籍子史诸书”, 得中国第一部探究语法系 
统的著作《马氏文通》, 成为中国语法学的奠基人。 

历史上对于汉语语言规律的探索远未局限在中国语言学者之内。在中华民族与外

族交往的过程中, 最先形成了与外部世界之间的在语言上的互相认识和语言观念的 
交流。唐代著名高僧玄奘西行取经,《大唐西域记》言“七岁之后, 渐授五明大 
论。一曰声明, 释诂训字, 诠目疏别”, 由此语法作为一门学问由印度进入中国。 

在欧洲, 文艺复兴时期古典语文学的发展使得东方的语言受到特别关注, 16 世纪初 
研究出版了阿拉伯语和犹太语的语法, 其他东方语言如亚美尼亚语、波斯语、日 
语、朝鲜语的语法也在这一时期出现。中世纪学校里教授语言的方法、视拉丁语为训 
练逻辑思维的工具的做法, 导致后来的学者认为拉丁语语法规则和概念具有普遍性 
而习惯于将之机械地移植到其他语言的语法之中。语言规律的探索和印刷术的发明, 
使得在 16–17 世纪的欧洲, 诞生了多种语言的语法书, 如捷克语 (1533 年)、德语 (1534 
年)、葡萄牙语 (1536 年)、英语 (1537 年)、匈牙利语 (1539 年)、法语 (1550 年)、波 
兰语 (1568 年)、 斯拉夫语 (1584 年)、拉脱维亚语 (1644 年)、丹麦语 (1646 年) 
等。古典语文学中对宗教典籍的考订也促进了古代语文学的复兴, 进入启蒙时期之后, 
东方语言更加受到关注。因而在古老东方中国的消息被源源不断地传往欧洲的同时, 
中国的语言也成为欧洲学者的关注目标。 

明末清初以降, 西方商人、传教士纷至沓来, 他们在踏上中国的土地后首先面临的 
是语言问题。一方面出于经商和传教目的的带动之下他们开始学习汉语, 另一方面在 
他们关于中国的著述中将中国语言的信息传往欧洲。 16 世纪到过中国南部的葡萄牙 
多明我会传教士克路士 (Gaspar da Cruz, 1520–1570) 和西班牙奥古斯丁会传教士马 
丁·德·拉达 (Martín de Rada, 1533–1578) 关于汉语的论述： 中国的语言体现在书面上, 
有别于西方的 “字母”, 而是 “字”, 汉字的数量很大，克路士认为有 5000 个, 拉达觉 
得有10000个。克路士还提到中国各地的方言各异, 中国人的书写方式很特别—从上 
到下书写。比利时耶稣会士金尼阁 (Nicolas Trigault, 1577–1628) 在 1615 年出 
版的《利玛窦中国札记》中也有关于汉语的信息：中国文字很像象形文字, 在语音方 
面都是单音字, 一个音节就是一个单独的字, 每种事物都有自己恰当的符号, 汉字的 
总数不超过 7 万或 8 万。一些字发音相同, 但字形不同, 意思也不同。声调和变音 
使汉字所表示的意义更加丰富, 一个音节, 至少具有5 种不同的意义。中国人写作时 
用文言, 说话时用白话。文言和白话字词通用, 差别在于风格和结构。中国各省份之 
间口语差别很大, 但有一种整个帝国通用的口语, 被称为官话, 使用普遍, 连妇孺 
也听得懂。各地之间在书面语方面却是共通的。中国人书写时从上到下写成竖行, 纸 
面上由右到左。2 

                              
1  王力：《汉语史稿》，中华书局，2004 年3 月第2 版，第10 页。 
2［比利时］金尼阁著，何高济、王遵仲、李申译，《利玛窦中国札记》，中华书局，1983 年。 



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

69

明末即欧洲中世纪晚期, 欧洲出现了综合欧洲所有中国信息于一书的《中华大帝国 
史》3, 将汉字的样貌第一次呈现给欧洲, 并介绍了汉语在发音、书写和字义等方面的 
特点。此后长期在中国生活的晚明传教士回到欧洲后结合欧洲的语言研究介绍中国语 
言, 曾德昭 (Alvarus de Semedo, 1585–1658) 在其《大中国志》中4 提到汉语的 
起源、语法特点、书写规律、汉字数量及构造等, 并展现了更多的汉字。启蒙时代早 
期的欧洲学术界对中国语言愈加关注。 

及至清代, 1668 年在北京生活已达 20 年 (1648 年起) 的葡萄牙耶稣会士安文思 
(Gabriel de Magalhāes, 1609–1677) 为欧洲写出了“中国的十二个特点”, 即从十二个 
方面介绍中国文明, 其中第三个方面即“中国的语言文字优美”, 其中谈到, 中国人在 
埃及人之前就有了文字记录, 中国人使用的是五万四千四百零九个字, 这些字表达他 
们要说的事, 很优美、生动和有效。中国文字结构巧妙, 表示与生活有关的图画和形 
象, 并介绍了中国字的构成外形和规律, 认为中国的语言文字发明的非常巧妙, 并举 
例介绍中国字都是单音节, 由三百二十个单音节组成, 通过读法上的差别和多种方 
式的复合, 使得为数不多的单音节字非常丰富且富有表现力。5 1667 年, 与多位在华耶 
稣会士有密切联系的欧洲重要学者基歇尔 (Athanasius Kircher, 1602–1680) 出版了 
《中国图说》一书, 该书引起欧洲学术界的广泛关注。书中作者从读音、书写、字义 
及与埃及文字的比较几个角度介绍中国文字, 首次向读者展现大量汉字 令欧洲学界 
叹为观止。 

在华欧洲传教士为便于后来者学习汉语, 很早就开始探索汉语规律。1703 年, 西班 
牙多明我会传教士万济国 (Francisco Varo, 1627–1687) 在广州出版《华语官话语法》6, 
首开欧洲人撰写出版汉语语法书的先河。作者将汉语分为名词、代词、动词、分词、 
介词、副词、感叹词、量词八类, 并从性、数、格、时、态等角度展开描述, 
从欧洲人大航海后世界语言学界对于各民族语言规范语法的研究视角揭示汉语的语言 
特征, 较为全面地为欧洲读者勾勒汉语的面貌。18 世纪欧洲进入启蒙运动时期, 在早 
期入华传教士著作的影响下, 汉语也随着 “中国热” 进入欧洲知识人的视野, 成为欧 
洲学术界关注的对象, 而体现语言规律的语法, 随着欧洲语言学的发展而成为欧洲 
人文学者不懈探索的目标。以识别东方语言著称于欧洲的东普鲁士东方学家拜耶尔 

(Gottlieb Siegfried Bayer, 1694–1738), 1726 年受聘于彼得堡科学院院士席位后, 
以其原本自学汉语的基础, 利用俄国直接向中国派出商队的便利, 完善关于中国、 
关于汉语的研究, 于 1730 年出版了被称为欧洲第一部汉语语法书的《中国博 
览》。后世学者认为, 巴耶尔书中关于汉语规律的探索是完全正确的7。 174 2年, 法兰 
西科学院傅尔蒙 (Étienne Fourmont, 1683–1745) 以入华传教士的汉语研究成果为基 
础撰写出版了《中国官话》。伴随着欧洲对中国的关注, 汉语的规律也成为欧洲学界 
关注的焦点。 

19 世纪, 欧洲列强在华活动愈演愈烈, 汉语成为欧洲人在华活动不可或缺的重要 
工具。伴随着英国在亚洲殖民活动的加剧, 1807 年抵达澳门的英国基督新教传教士马 
礼逊 (Robert Morrison, 1782–1834). 于 1815 年撰写出版了第一部英文本的汉语语法 

                              
3［西班牙］门多萨克撰, 何高济译, 《中华大帝国史》, 中华书局, 1998 年。第111–112 页。 
4［葡］曾德昭著、何高济译《大中国志》, 上海古籍出版社, 1998 年。第39–44 页。 
5［葡］安文思著，何高济、李申译《中国新史》，大象出版社, 2004 年。第43–45 页。 
6   Francisco Varo, Arte de la lengua mandarina, Kanton, 1703. 
7  见比丘林《汉文启蒙》前言。 



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

70 

书《通用汉言之法》8。马礼逊在该书序言中说, 其宗旨是为学习汉语的学生提供实 
际的帮助。正是由于西方人来华活动的需要, 欧洲关注汉语的人不只限于传教士或科 
学院学者群体。1814 年, 法兰西公学设立汉语教席, 雷慕萨 (Jean-Pierre Abel-Rémusat, 
1788–1832) 开始在公共讲座中讲授汉语9, 将汉语作为一种前沿知识向法国社会公 
众传播。在法兰西公学传播汉语知识达 8 年后的 1822 年, 雷慕萨出版 
了《汉文语法精要》这部语法著作作为汉语学习课本。在欧洲商人和冒险家为来华活 
动准备汉语知识技能、学术界为满足公众需要提供汉语教学的同时, 自清雍正年间 
起奉行禁止天主教在华传播并将传教士驱逐至澳门, 他们在澳门养精蓄锐, 精心培养 
未来准备派往清朝的传教士, 汉语自然是教学活动中的重要内容。葡萄牙天主教遣使 
会传教士公神甫 (Joaquim Afonso Gonçalves, 1781–1841, 即 “江沙维”) 1812 年抵 
达澳门后因清朝禁教而滞留澳门, 在圣若瑟修道院执教。汉语是培养未来的传教士的 
重要课程, 为了帮助学生掌握汉语, 公神甫于 1829 年出版《汉字文法》、1831 
年出版《汉洋合字汇》、1833 年出版 《洋汉合字汇》, 全面介绍汉语口语、写作以 
及相关文法知识。公神甫这套丛书的系统性和实用性使得 19 世纪下半叶在华活动的 
法国人、英国人纷纷援引编译, 用作本国人学习汉语的资料。在西欧列强竞相来到清 
朝的同时, 陆路与中国接壤的俄国也不甘人后。自 18 世纪中俄在恰克图互市以来, 
恰克图商人群体发展很快, 对于在华贸易的需求十分旺盛。1830 年, 比丘林加入了沙 
俄向中俄边境恰克图派出的科学考察团, 在中俄贸易重镇恰克图, 地商人深感俄人 
在中俄贸易中不通汉语之不便, 借比丘林滞留恰克图之机, 请求俄国政府部批准由恰 
克图商人自己出资开办恰克图汉语学校 。比丘林亲自为这所学校编定四年教学计 
划 、亲自授课、于 1835 年编写并石印出版了汉语语法书《汉文启蒙》作为教 
材。1838年, 该书补订后在彼得堡正式出版，引起俄国学界密切关注, 第二年获得了 
俄国学术图书最高奖——杰米多夫奖 10，持续地在 19世纪俄国汉语教学中发挥重 
要作用。19世纪后半期，特别是第二次鸦片战争以后，中西关系发生了实质性的变

化，欧洲各国纷纷在华设立公使馆, 中国成为欧洲冒险家的淘金之地。为满足欧洲 
人在华活动的需要，以欧洲语言撰写出版的汉语语法书（汉语教材）层出不穷。西 
方列强向中国纷至沓来，终结了俄国独享陆路对华贸易的时代，刺激俄国大举推动

在东北亚的活动。随着中东铁路的修建, 俄国的汉语人才相对于其在远东地区的活动 
而言严重不足, 于是在 1899 年于海参崴成立了东方学院, 为地方官员、商人、军官 
进行汉语、朝鲜语、日语培训。彼得堡大学毕业生施密特 (Пётр Петрович Шмидт, 

                              
  8 马士曼用英语撰写的《中国言法》出版于1814 年, 马礼逊的《通用汉言之法》出版于1815 年, 

但马礼逊在1811 年就完成了书稿并寄往孟加拉, 以便在塞兰坡付梓印刷。 
  9 很长时间以来，有人将法兰西公学院说成是“法兰西学院”，1814 年法国法兰西公学院教授开 

设汉语讲座，称为法国在欧洲最先开始在大学教授汉语。实际上这里发生了认识上的混淆，将法兰

西公学院与法兰西学院混为一谈。法兰西公学院 (Collège de France) 是法国国王弗朗索瓦一世创立 
于创立于 1530 年的、独立于基础教育和高等教育体系之外的学术机构, 专门面向社会公众传播前沿 
知识。而法兰西学院 (Institut de France) 则是创立于1795 年的学术机构, 相当于法国的国家科学 
院，下设五个专业方向的学术院。而欧洲最先在大学开设汉语专业、设立教授席位的大学是俄国的

喀山大学，喀山大学于 1837 年设立汉语教研室，由俄国东正教驻北京使团返回俄国的达尼尔·西韦 
洛夫担任首任汉语教授。 

10 该奖是彼得堡科学院于 1832–1865 年间设立的用以奖励科学、技术、艺术著作出版的奖项， 
由当时俄国最大的产业主之一杰米多夫 (П.Н. Демидов, 1798–1840) 捐资， 是当时俄国最高的学术 
奖励, 在设立的 34年间奖励了以人文科学为主的学术著作 275部， 其中包括历史学领域的 53部， 
语文学领域的 46部，地理学领域的 28部。 



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

71

1869–1938) 在结束为期三年的北京进修后来到海参崴东方学院任教, 于 1902 年撰 
写出版了适应这一时期教学需要的《汉语官话语法试编》。 

19 世纪初叶至 20 世纪初叶欧洲人出版的这五部汉语语法书：1815 年英国传教士 
马礼逊在塞兰坡出版的《通用汉言之法》、1822 年法兰西公学汉语教授雷慕萨在巴 
黎出版的《汉文语法精要》、1828 年葡萄牙传教士公神甫（江沙维）在澳门出版 
的《汉字文法》、1838年俄国东正教传教士比丘林在彼得堡出版的《汉文启蒙》、 
1902 年海参崴东方学院教授施密特在海参崴出版的《汉语官话语法试编》，跨越 
了近百年的时间，反映了不同时期欧洲人对语言的态度、对汉语的认识，体现了汉语 
与世界语言学发展之间的联系。19 世纪上半叶出版的前 4 部语法书，以将汉语这种 
异域语言传授给同胞为立足点，首先介绍汉语的独特之处。汉语在外在形式（指“字”
而非“字母”）、音、词、书写工具、字的演变、字的分类等方面都有着有别于欧洲语 
言的鲜明特点。马礼逊以英语撰写出版的《通用汉言之法》的引言中说, “中国人不 
使用字母，并且通过汉字本身无法得知其发音”；中国人“选取一个经常使用的汉字

……用它为具有相同读音却不常使用的汉字注音”，或者以“切音”的方式，使用两个

汉字为一个汉字注音；“他们的词只由一个音节构成”；“汉语的音节分为四种不同的

声调，中国人用‘四声［Seé］［Shíng］’表示……‘平’‘上’‘去’‘入’这四个汉字适用于

他们定义的所有音节”；“欧洲人已经给每一种声调分配了一种标记符号”；“中国人用

毛笔写字”；“汉字共有214部”；“汉字起初是象形文字……汉字现在有五种字体”（正、 
行、草、隶、篆）。雷慕萨以法语撰写出版的《汉文语法精要》绪论也从以上几个方 
面介绍汉语的基本知识：汉语没有字母，汉字不表义只表音，汉语有口语与书面语之 
分；汉字的六书，以及汉字书写经历了蝌蚪字、篆、隶、草书的演进；中国人以毛笔 
书写, 汉字存在“同字”“通字”“古体字”“俗字”；汉字有 214 个部首。公神甫以葡语 
出版的《汉字文法》中介绍汉语时说, “汉语与其他语言不同，不靠发音规则来书写”, 
整理汉字偏旁并以之为中心独创性地形成汉字表, 详细说明汉字笔画、发音（平上去 
入四声）及汉字的单音节特点；关于汉字的部首, 公神甫没有按 214 部介绍汉字系统, 
而是通过区分出“非结合其他汉字不能成字”的部首, 将部首总数简化为 129 个, 并阐 
明汉字书写和发音方面的一词多义、很多字发音相近, 这是学习汉语的难点。公神甫 
认为，笔画、部首和字根是掌握汉语的关键。以俄语撰写出版的比丘林的《汉文启

蒙》结合俄语语言特点梳理汉语的规律，首先就提到汉语的词没有派生性、没有词尾 
变化；借鉴《五方元音》中“其取十二字为韵……其取二十字为母”11 的划分方法，把 
汉语的音划分为二十字母和十二韵，并汲取《康熙字典·等韵》中的分九音法，把汉语 
的音分成“牙音、舌头音、舌上音、重唇音、轻唇音、齿音、正齿音、喉音、半舌半

齿音”，说明汉字的读音、声调特点；汉字的六书、汉字的笔画、字体的特点、正字

法规则并以大量例字说明汉字书写技巧。20 世纪初施密特以俄语撰写出版的《汉语 
官话语法试编》不再如前述四部著作向读者普及汉语与欧洲语言的差异，而从普通语 
言学的视角，首先阐明汉语在世界语言中的位置，说明汉语属于没有词形变化、没有 
固定词性的孤立语，并系统介绍汉语的方言、语音特点、声调、官话的形成、汉字及 

其分类、汉语字典等。总的说来，《通用汉言之法》《汉文语法精要》《汉字文法》

从中国小说、戏剧以及其他经典中大量引用例句，着力于培养学生使用汉语的能力；

而以俄语撰写出版的《汉文启蒙》《汉语官话语法试编》以作者的语言观念为基础[
《汉文启蒙》立足于罗蒙诺索夫（М.В. Ломоносов, 1711–1765) 以来的《俄语语法》, 
《汉语官话语法试编》立足于福尔图纳托夫（Ф.Ф. Фортунатов, 1848–1914) 的历史 
                              

11 李学勤主编：《中华汉语工具书书库·五方元音》第63册，安徽教育出版社，2002 年，第522页. 



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

72 

比较语言学思想，向学生说明、解释汉语的语言规律。将这五部汉语语法书辑编成系 
列，以点带面地反映出 19 世纪欧洲商人、学人、传教士等各领域对汉语的需求，透 
视不同时期欧洲人的语言观念及其对汉语的认识，折射出欧洲语言研究从规范语法向 
历史比较语言学的转向。 

在探索汉语语言规律时，注重词法是几部语法书的共同特点。公元前 2 世纪前半 
叶，亚历山大语法学派代表人物亚里斯塔尔库斯 (Aristarchus of Samothrace, 前 215 — 
前 143 年) 提出八大词类:名词、动词、形动词、冠词、代词、前置词、副词、连接 
词, 奠定了欧洲人认识语言的基本视角。马礼逊《通用汉言之法》从名词、形容 
词、数词、代词、动词、副词、介词、连词、叹词几个方面介绍汉语，特别说明汉语 
特有的量词的用法，并列举出 78 个常用量词。在词法之后，介绍了汉语方言、句法 
和诗歌韵律。最后以表格的方式将汉语语音、声调、部首和数字呈遭到给读者。雷慕 
萨的《汉文语法精要》认为在古代人们“人们用尽可能少的文字表达思想；人们孤立

地写每句话，不顾它与前句或后句的联系”，这是汉语的“古文”的特点。“随着社会需

求的不断增长，古文很快停止了流通”，“古文中引入了多种变化……使语言变得清

晰、明确……复合词取代了单元词……使用新的虚词……这些变化的结果所形成的文 
风，被称为‘官话’。雷慕萨从古文和官话两个方面讨论名词、形容词、专有名词、数

词、代词、动词、副词、介词、连词、叹词以及虚词短语的在汉语中的表现形式，并 
在附录中介绍了汉语标点符号的使用、中文图书的结构和样式特点、中国人的作诗

法，最后还列举了法国国王图书馆的中文书目。公神甫的《汉字文法》对照葡萄牙语 
的特点，将汉语词法穿插在实际使用的例句之中，介绍了“汉语中没有词尾变化，但

是汉语中有虚词和语序可以表达不同的语义和时态”的特点，举例说明了汉字的代词

、动词、形容词、前置词、副词、连词。比丘林的《汉文启蒙》几乎是围绕汉语的词

法介绍汉语语法，作者继承了欧洲语法史上的八大词类说以及罗蒙诺索夫俄语语法中

关于词类的思想，通过名词、形容词、代词、动词、副词、前置词、连词、语气词八

个词类描述汉语中的词。施密特的《汉语官话语法试编》在体现欧洲人历经三百多年

对汉语的认识的同时，还体现了 20 世纪初世界语言学的成就，对于词类、词性的论 
述更为准确细致。关于名词的论述包括了名词的数、格等范畴，对于形容词的论述涉 
及到比较级、最高级，分别从指示代词、人称代词两个方面论述代词，关于动词的论 
述包括了命令式、被动态等范畴。 

历史上西方人的汉语语法研究，对于中国学者的汉语语法探索有着重要的意义，为 
国人探索汉语语言规律奠定了基础。1898 年问世的《马氏文通》是国人研究汉语文 
法的创造性成就，从此汉语语法研究从传统小学分离出来，成为汉语语言研究的重要 
学术领域。马建忠在《马氏文通·后序》中说，“斯书也，因西文已有之规矩，于经籍

中求其所同所不同者，曲证繁引以确知华文义例之所在”，融通中西语言研究而得。其 
中西方人自明末清初西方人入华以来不断积累的对汉语的认识、学习、研究的成果，

发挥了重要作用。本丛书翻译出版历史上西方人关于汉语语法研究的重要著作，使学 
界洞悉、把握历史上西方人关于汉语语法研究的具体面貌，有助于融通中西语言研

究，推动汉语语法研究。 
 
 

References 
 
An Wensi 安文思著 (Gabriel Magaillans). Zhongguo xin shi 中国新史 (A New History of China).  

Tr. by He Gaoji, Li Shen 何高济, 李申译. Daxiang chubanshe 大象出版社, 2004 (in Chinese). 



ИСС ЛЕДО ВАНИЯ 

 

73

Jin Nige 金尼阁著 (Nicolas Trigault). Li Maodou Zhongguo zhaji 利玛窦中国札记 (Chinese 
Sketchbook by Matteo Ricci). Tr. by He Gaoji, Wang Zunzhong, Li Shen 何高济,王遵仲, 李申译. 
Beijing: Zhonghua shuju 中华书局, 1983 (in Chinese). 

Varo Francisco. Arte de la lengua mandarina, Canton, 1703 (in Spanish). 
Wang Li 王力. Hanyu shigao 汉语史稿 (Essay on the History of the Chinese Language). Beijing: 

Zhonghua shuju 中华书局, 2004 (in Chinese). 
Zeng Dezhao 曾德昭著 (Alvarus Semedo). Da Zhongguo zhi 大中国志 (The History of Monarchy of 

China). Tr. by He Gaoji 何高济译. Shanghai: Shanghai guji chubanshe 上海古籍出版社, 1998 (in 
Chinese). 

Zhonghua hanyu gongju shuku. Wufang yuanyin 中华汉语工具书书库·五方元音 (Reference Library 
on Chinese Grammar. Vowel Sounds). Ed. by Li Xueqin 李学勤主编. Hefei: Anhui jiaoyu 
chubanshe, 安徽教育出版社, 2002 (in Chinese). 

 
 
 
 
 
 
 

The Study of Chinese Grammar by Western Sinologists 
 
LIU Ruomei 
The Beijing Foreign Studies University 
Beijing, China 
 

Received 12.03.2025. 
 
A b s t r a c t : Language is an instrument used for international exchange of mankind in the long course 
of its formation and development. Territorial barriers and ethnic differences resulted in the formation 
of very different languages, with every language having its own grammar and unique norms. This 
paper focuses on the five most important grammars of Chinese written by Western Sinologists:  
A Grammar of the Chinese Language by Robert Morrison (1782–1834), Les élémens de la grammaire 
chinoise by Jean-Pierre Abel-Rémusat (1788–1832), Arte China by Joaquim Afonso Gonçalves 
(1781–1841), Chinese Grammar by Nikita Ya. Bichurin (1777–1853), and An Experience of Man-
darin Grammar with Texts for Exercises by Petr Shmidt (1869–1938). These seminal works laid the 
groundwork for the study of the Chinese language by Western scholars and first introduced the use of 
Western linguistic categories into this study. 
 
Key  words :  Сhinese language, grammar, “A Grammar of the Chinese language”, Robert Morrison 
(1782–1834), “Йlйmens de la guammaire chinoise”, Jean-Pierre Abel-Rйmusat (1788–1832), “Arte 
China”, Joachim Alphonse Gonзalves (1781–1841), «Китайская грамматика», Nikita Ya. Bichurin 
(1788–1853), «Опыт мандаринской грамматики с текстами для упражнений», Petr P. Schmidt 
(1869–1938). 
 
Fo r  c i ta t i o n :  Liu Ruomei. “The Study of Chinese Grammar by Western Sinologists”. Pis’men- 
nye pamiatniki Vostoka, 2025, vol. 22, no. 4 (iss. 63), pp. 67–73 (in Chinese). DOI: 10.55512/ 
WMO692204. 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r :  LIU Romei , Dr. Sci. (Philology), Professor, Beijing Foreign Studies Univer-
sity (Beijing, China) (liuruomei@bfsu.edu.cn). 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

74 

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 74–80 

Женщина Туниса от исламизации к колонизации 
в сочинении Тахара аль-Хаддада (1899–1935) 
 
Н.Н. ДЬЯКОВ 
Санкт-Петербургский государственный университет 
Санкт-Петербург, Россия 
 
DOI: 10.55512/WMO692202 
 

Статья поступила в редакцию 30.06.2025. 
 
А н н о т а ц и я : Наступление ХХ в. ознаменовало начало новой эпохи в истории реформаторского 
и обновленческого движения в Магрибе, как и на всем арабском Востоке. Вопрос о положении 
женщины в исламском обществе получает новое звучание в трудах выдающегося мыслителя 
Туниса Тахара аль-Хаддада (1899–1935), создавшего в 1929 г. труд «О положении женщины в 
шариате и обществе». Статья посвящена обзору основных положений данного сочинения, 
которое является не просто книгой о доле женщины-мусульманки, но фундаментальным 
историко-религиоведческим обзором социальной и правовой роли ислама в регулировании 
семейно-брачных отношений, в развитии системы образования и воспитания, в формировании 
контактов с внешним миром, в том числе и так называемой «гендерной сфере». 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а :  Тахар аль-Хаддад (1899–1935), мусульманская семья, социальное и право-
вое положение женщины-мусульманки. 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я :  Дьяков Н.Н. Женщина Туниса от исламизации к колонизации в сочинении 
Тахара аль-Хаддада (1899–1935) // Письменные памятники Востока. 2025. Т. 22. № 4 (вып. 63). 
С. 74–80. DOI: 10.55512/WMO692202. 
 
О б  а в т о р е :  Дьяков  Николай Николаевич, доктор исторических наук, профессор, Вос-
точный факультет, Санкт-Петербургский государственный университет (Санкт-Петербург, 
Россия) (nick-d@mail.ru). ORCID: 0000-0002-0793-5162. 

 
© Дьяков Н.Н., 2025 

 
 
Наступление ХХ в. ознаменовало начало новой эпохи в истории реформаторского 

и обновленческого движения в Магрибе, как и на всем арабском Востоке. Ведущий 
центр обновленчества в странах «французского» Магриба, Тунис — древняя земля 
Карфагена, римская провинция Африка и арабская Ифрикийя, обратившись к исламу 
еще в первом веке хиджры (VII в.), на пороге ХХ в. превратился в очаг модернист-
ских течений общественно-политической мысли арабов Северной Африки. Новые 
настроения затронули и вопрос о месте женщины в исламской цивилизации. 

Ступив впервые на землю Ифрикийи спустя лишь четверть века после кончины 
Мухаммада, мусульмане столкнулись здесь с той особой ролью, которую женщины 
играли в социальной и политической жизни обитателей Магриба — племен «бербе-



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

75

ров» — амазигов, получивших от арабов общее наименование кабаиль, или попро-
сту — «племена». 

Дошедшие до наших дней древние предания амазигов содержали немало описаний 
блистательного правления и подвигов берберских цариц и воительниц, начиная с 
легендарной Саджах и, разумеется, царицы Кахины, возглавившей сопротивление 
местных племен арабам. Особой роли женщин в истории народов Магриба и Сахары 
уделяли немало внимания арабские авторы средневековья, включая великого мысли-
теля арабского Запада и всего мира ислама Ибн Халдуна (1332–1406), общепризнан-
ного основоположника исторической социологии Нового времени. 

«Женский вопрос» не случайно нашел свое место в трудах классиков обновленче-
ского движения на пороге ХХ в. (Дж. аль-Афгани, М. Абдо и др.), а также в творче-
стве российских и европейских востоковедов (В.В. Бартольд, Э. Вестермарк, Л. Мас-
синьон, Ж. Берк, М. Родинсон и др.). Роль женщины в традиционном обществе араб-
ского Магриба в разной мере затрагивали в своих трудах и современные российские 
ученые, в том числе Р.Г. Ланда, М.Ф. Видясова, В.В. Орлов, Н.А. Жерлицына, 
А.Ю. Коровкина, И.Г. Рыбалкина и др. 

Два межвоенных десятилетия (1918–1939) были отмечены на севере Африки рос-
том национально-патриотических выступлений, в которых исламский фактор играл 
далеко не последнюю роль. Не случайно, именно в эти годы в Египте рождается «Ас-
социация братьев-мусульман» (в настоящее время запрещенная в РФ организация), 
впоследствии имевшая сотни ячеек (халайя) в разных концах мира ислама. В сосед-
нем с Тунисом Алжире, колыбели французской колониальной империи, в 1930–
1931 гг. формируется весьма влиятельная «Ассоциация улемов-реформаторов».  
У восточных границ Туниса сопротивление итальянской оккупации вылилось в ши-
рокое религиозно-политическое движение во главе с братством Санусийя, в начале 
1930-х годов подавленное фашистскими карателями Муссолини. 

В этих условиях поиск путей возрождения национальной и культурной самобыт-
ности не мог не дать появления на севере Африки новых ярких имен, за которыми с 
готовностью следовали мусульмане в надежде на возрождение и обновление своей 
духовной, культурной и социальной идентичности. 

Среди лидеров общественного мнения колониального Туниса имя Тахара Хаддада 
занимает особое место. Ровесник «младотунисского движения», возникшего на поро-
ге ХХ в., Т. Хаддад получил в 1920-е годы известность своим участием в движении 
конституционалистов-либералов (араб. ад-дустурийун ал-ахрар) и создании Свобод-
ной конституционной партии Туниса, в становлении регионального профсоюзного 
движения и в деятельности (непродолжительной) «Пролетарского университета», 
пользовавшегося популярностью в среде левых патриотических сил. 

Проблемы социального реформирования, обновления мусульманского общества 
Туниса в условиях установленного французами режима протектората (1881–1956) 
изначально занимали важное место в активной общественной и публицистической 
деятельности Т. Хаддада. Безусловно, положению женщины-мусульманки при этом 
уделялось особое внимание, что, впрочем, было характерно для творчества практиче-
ски всех авторов, представителей обновленческого движения в мире ислама. 

В конце 1929 г. Т. Хаддад завершает свой ставший во многом хрестоматийным 
труд о роли женщины в исламе и месте ее в современном автору колониальном Ту-
нисе — «О положении женщины в шариате и обществе». Это сочинение, по сути, 
является не просто книгой о доле женщины-мусульманки, но, скорее, фундаменталь-



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

76 

ным историко-религиоведческим обзором социальной и правовой роли ислама в ре-
гулировании семейно-брачных отношений, в развитии системы образования и воспи-
тания, в формировании контактов с внешним миром, в том числе в пресловутой 
«гендерной сфере» (Т. аль-Хаддад 2021). 

Предисловие книги Т. Хаддад открывает словами: «Женщина — мать человека; 
выношенный в ее чреве, взращенный в ее объятиях, он не знает ничего, кроме ее нра-
ва — того, что проступает на полотне всей его последующей жизни...» (Тунис,  
10 декабря 1929 г.) (Т. аль-Хаддад 2021). 

Введение к «Правовому разделу» содержит общую характеристику исламского за-
конодательства в вопросе о положении женщины: «Ислам стал новым принципом 
жизни арабов в целом и мусульман — в частности», и потому важно выяснить его 
«новаторство в отношении женского вопроса, в гражданской, общественной или пра-
вовой жизни...». 

«Появился ли ислам ради установления равенства между рабами Аллаха... ради 
укрепления [института] брака, плодородия семьи и приумножения уммы…?» Т. Хад-
дад подробно рассматривает далее вопросы самоопределения и гражданских прав 
женщины. Важный вопрос — признание исламом гражданской субъектности жен-
щины, ее права собственности и наследования наравне с мужчиной... Правда, неко-
торые правоведческие школы, пишет автор, ограничили это право, принимая во вни-
мание слабость женщины... 

Тунис — родина Т. Хаддада, но это и родина первой конституции в Арабском ми-
ре, принятой в 1861 г. Тунисское гражданское право признавало за совершеннолет-
ней, «двухгодично замужней женщиной ничем не ограниченную [свободу дейст-
вий]», о чем заявлено в 7-й статье Кодекса о договорах и обязанностях. 

Священное Писание мусульман, Коран закрепил за мужчинами и женщинами рав-
ные гражданские права и обязанности, как и равные наказания за совершение пре-
ступлений. С этим согласно большинство правоведческих школ ислама. Но право на 
развод в исламе было отдано в мужские руки, о чем свидетельствует и практика су-
дов, призывающих «отдаляться от развода и блюсти чистоту семейной жизни». 
Единственное средство, позволяющее исправить сложившуюся ситуацию, подчерки-
вает Т. Хаддад, есть суд, заключающий и расторгающий браки. Неосторожное слово 
отца семейства не должно перерастать в его и чужое горе, — а значит, необходимо 
создавать семейные суды, блюдущие законы ислама. Семейные суды призваны «об-
легчить муки мусульман и смилостивиться над растоптанным сердцем женщины…». 

Мусульманское право предусматривает компенсацию материального или мораль-
ного ущерба, нанесенного умышленно или непреднамеренно. Книга Т. Хаддада — 
уникальный источник о мусульманском обществе Туниса и положении женщины в 
колониальный период. В заключении правового раздела своей книги Т. Хаддад пи-
шет: «Вчитавшись в источники мусульманского права, задумавшись о его конечных 
целях, мы неизбежно придем к выводу: согласно Шариату, женщина ни в чем не  
уступает мужчине... женщина получила то, на что [в доисламские времена] не могла 
и рассчитывать» (Т. аль-Хаддад 2021: 111–116). 
Социальный раздел книги Т. Хаддада (Т. аль-Хаддад 2021: 117–170) открывается 

анализом проблем воспитания будущих жен и матерей. Касаясь особенностей мате-
риальной культуры современного ему Туниса, автор рассказывает о занятости жен-
щин в текстильной и швейной отраслях, отмечая, что нередко это производство ока-
зывалось в руках европейцев, которые, принимая выгодные заказы, «перепоручали 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

77

затем их выполнение тунисским девушкам за мизерную плату. Что до пустынь и де-
ревни, то там девочки, подобно своим отцам и матерям, заботятся о пастбищах и  
оазисах; в нежном возрасте они привыкают к суровому климату и тяжелому труду. 
Ужасающая нищета сделала их заложницами фермеров-иностранцев. Часто их под-
водят мужья, спускающие все заработанные деньги на чай, вино и наркотики. 

Прибавьте к этому разницу между городом, где необходимое домашнее убранство 
относительно нетрудно найти, и суровой пустыней. При всех тяготах жизни женщи-
ны пустынь по природе своей более покорны мужьям, чем горожанки, ищущие сво-
боды... 

Чрезвычайно ценным для читателя и исследователя представляется приведенный 
Т. Хаддадом анализ культуры мышления и нравов, культуры брака и тела, их места  
в жизни тунисской женщины. 
Принуждение к браку. «Мы хотим, чтобы женщина была образованной матерью, 

взращивающей достойных сыновей; чтобы она осознала свою важность для нас и 
нашего народа... Мы обязаны встать на защиту женщины, уберечь ее от многовеково-
го зла, восстановить ее в правах помощника и человека, достойного нашей культуры 
и нашего же воспитания, избавить ее от диктата и принуждения...» 

«Тунис — аграрная страна, бóльшая часть населения которой занята в сельском 
хозяйстве. Однако, в силу ряда политических и социальных причин, многие тунис-
ские землевладельцы потеряли свои земли, отдав их в руки иностранцев. Повсемест-
ное внедрение сельскохозяйственной техники нанесло второй удар по традиционно-
му укладу и привело к отказу крестьян от прежнего ремесла: они присоединяются  
к когорте тех, кто уже потерял своего покупателя под натиском европейской ману-
фактурной продукции. Прибавьте к этим еще разорившихся торговцев и спекулянтов, 
служащих чужому капиталу. Все они сейчас — безработные, ищущие средства к про-
питанию и находящие их разве что в государственном секторе экономики, во фран-
цузско-еврейских железнодорожных и угольных, пищевых и текстильных синдика-
тах. Там они получают мизерную плату за тяжелый физический труд и непосильную 
конкуренцию с современными технологиями». 

Недоедание, низкие заработные платы, детский труд, безработица, болезни — всё 
это изничтожает семейную жизнь, ее моральные и материальные основания. Неуди-
вительно, что в брак вступают пораженные туберкулезом и раком, сифилисом и па-
раличом люди, не имеющие надежды на исцеление; они ничем не отличаются от бе-
дуинов, которые из-за своего образа жизни зачастую лишены возможности обратить-
ся к врачу, пребывая в плену душных палаток и знахарей. В этом кроется причина 
высокой смертности в Тунисе. 

«Любовь к прогрессу толкает многих мужчин и вовсе отвергнуть страдающих за 
нас тунисских женщин, которые, по мнению первых, не в силах создать домашний 
уют, — и потому эти мужчины предпочитают брак с иностранками... Европейские 
женщины изящны в движениях; их лица передают каждое движение души, их ча-
рующая улыбка, выпестованная царящими в их семьях любовью и дружелюбием, 
пленяет наших мужчин. Мы же, заковываем нашу девушку в цепи стыдливости, за-
муровываем чувство в ее груди до тех пор, пока оно не умрет окончательно...» 

«Женщина рождает народ — женщина его и воспитывает; она — первая надежда 
на его доброе будущее. Европейская женщина создана не для нас, она не должна сли-
ваться с нашим обществом. Мы обязаны брать в жены наших соотечественниц, кото-
рые на первый взгляд далеки от искомого совершенства; но вместо того, чтобы бе-



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

78 

жать за границу и запирать наших сестер в собственных домах, мы должны заняться 
их воспитанием и уберечь их от опасных последствий прогресса. Они — наши,  
и мы — их; все мы — один народ. Но где же те, кто разумеют эту простую, в общем-
то, истину?» 

Актуальным и сегодня представляется поднятый Т. Хаддадом вопрос о женском 
покрывале — хиджабе, ношение которого — не что иное, как старинный обычай 
городов и деревень («пустыня этого обычая не знает», справедливо отмечает автор). 

«Хиджаб отделил мужчину от дома, позволив ему, [а не женщине], вести двой-
ную жизнь в кофейнях, ресторанах и кабаках... Женщина при этом должна быть 
отдалена от грешной жизни, той самой, что сгубила нашу честь. Необходимо пом-
нить о том, что женщина, обязанная поддерживать порядок в доме и воспитывать 
успешных в жизни семьи и общества детей, сама должна стать примером успеха. 
Как может она достичь его в отрыве от научной и литературной среды, от музеев  
и лекториев, учащих о преодолении социальных проблем?.. Хиджаб не позволяет 
женщине получить достойное образование, не позволяет ей познать тонкости до-
машней экономики; зачастую она даже не умеет считать, а годы опознает по собы-
тиям, вспоминая о „чумных“ и „голодных“ годах или о годах своего переезда из 
одного дома в другой...» 

Такова тяжкая судьба женщин, издавна выходящих из дому лишь для того, чтобы 
принести обет на могиле какого-нибудь праведника; нравственное облегчение от 
этих паломничеств приводит к тому, что они раз за разом повторяются, в то время 
как женщинам стали доступны и другие средства отдохновения… Отказ от хиджа-
ба — новое явление в жизни женщины, имеющее место под влиянием западной куль-
туры. Необходимо поставить вопрос следующим образом: должны ли мы вернуть 
женщине былую, домашнюю несвободу или же облечь свои мысли в другую, более 
выгодную нам форму, могущую принести и добрые плоды?.. Воспитание — вот ключ 
к этому бездумному прогрессу, средство защиты от его всесилия, затягивающего нас 
в бездну [смерти] (Т. аль-Хаддад 2021: 154–160). 
Публичное образование для мусульманок. Немного поразмыслив, пишет Т. Хаддад, 

«наше правительство принялось открывать школы для девочек-мусульманок, —  
и это прежде того, как мы вспомнили о необходимости образовывать мальчиков. Го-
сударство превратило женские школы в технические училища, в стенах которых де-
вочки обучаются ремеслу ткачих, параллельно осваивая французский язык, историю, 
арифметику и основы географии. Что касается арабской культуры, то наставники 
обучают подопечных арабской грамоте и вызубривают с ними пару-тройку сур из 
Корана». 

«Разрешив женщине получать высшее образование, мы получим отличные резуль-
таты, не имеющие, с точки зрения домоседа, решительно никакого смысла. Европа 
уже сегодня обеспечила своих дочерей университетскими скамьями, не распрощав-
шись ни с институтом семьи, ни с женской общественной активностью; именно по-
этому европейцы властвуют над такими отсталыми народами, как мы. Мы обязаны 
ввести женщину в нашу систему образования, в нашу медицину и дошкольное обуче-
ние, в нашу литературу и культуру; в этом случае женщина с радостью будет слу-
жить и своему дому, ибо знания суть свет, безвредный для воспитанных, нравственно 
чистых душ». 

«Я искренне верю в наше литературное и интеллектуальное богатство, в наши 
природные способности, — пишет Т. Хаддад. — Наша неудача — результат дурного 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

79

воспитания, загасившего пламя нашего духа; мы вырастаем неповоротливыми без-
дельниками, не верящими даже самим себе, мы убегаем от жизненно необходимой 
работы и прибегаем к смертельному бездействию. Вот и отговаривают нас женщины 
от серьезных трудов вместо того, чтобы внушать нам смелость и мужество». «Я ува-
жаю нашу интеллигенцию и надеюсь, что она высоко поднимет знамя нашей держа-
вы. Но я верю и в то, что дух [просвещения] необходимо вдохнуть и в нашу семью, 
подготовив к этому женщин». 

Характеризуя собственную программу по освобождению женщины от векового 
гнета традиций, Т. Хаддад пишет в послесловии к своему труду: 

«…Восток просыпается от летаргического сна… Арабскому пробуждению, как 
оказалось, нужна женщина, этот замурованный в глубинах домов клад. Тут и там 
принялись строить женские школы, учреждать организации по ее защите, писать  
о ее проблемах. Эти инициативы имели известный успех, мы слышим о том, что 
женщина правит Индией, вдыхает творческий дух в [мыслителей] Палестины, 
Египта, Сирии и Турции, своим подвигом заражает мужчин-патриотов» (Т. аль-
Хаддад 2021: 175). 

Книга Т. Хаддада «О положении женщины…» стала манифестом конституционно-
го движения в Тунисе накануне драматических потрясений, связанных с началом 
Второй мировой войны. Вслед за умеренно либеральными реформами правительства 
Народного фронта Франция и ее колониальная политика в Магрибе пережили новый 
праворадикальный поворот, сопровождавшийся преследованием всех антиколони-
альных сил, включая «новодестуровцев» во главе с будущим основателем независи-
мой Тунисской республики — Хабибом Бургибой. 

Оборвавшаяся столь рано жизнь Т. Хаддада не дала ему пережить унизительную 
итало-германскую оккупацию его родины, последовавшее победное шествие союз-
ников на севере Африки, послевоенное возрождение «Нового Дестура» и Всеобщего 
союза тунисских трудящихся (1946) и, наконец, долгожданную отмену французского 
протектората в Тунисе (1956). 

Не все, однако, надежды Т. аль-Хаддада на возвращение женщине Туниса, как и 
всего мусульманского Магриба, достойного места в жизни общества были реализо-
ваны. При этом его наследие, идеи и труды продолжают сохранять свою актуаль-
ность по сей день. 
 
 
Литература 
 
Т. аль-Хаддад 2021 — аль-Хаддад Т. О положении женщины в шариате и обществе / Пер. и отв. 

ред. Ф.О. Нофал; под ред. Д.В. Мухетдинова, рец. Н.Н. Дьяков, З.А. Имамутдинова. М.: 
Московский исламский институт, 2021 (Серия: Возрождение и обновление). 

 
 
References 
 
Al-Haddad, Tahar. O polozhenii zhenshchiny v shariate i obshchstve [Women’s Status in the Sharia 

and Society]. Translated and ed. by F.O. Nofal. Ed. by D.V. Mukhetdinov. Reviewed by 
N.N. Dyakov, Z.A. Imamutdinova. Series: Vozrozhdenie i obnovlenie [Renaissance and Renewal]. 
Moscow: Moscow Islamic Institute, 2021 (in Russian). 

 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

80 

Woman in Tunis from Islamization to Colonialism 
in the Work of Tahar al-Haddad (1899–1935) 
 
Nikolay N. DYAKOV 
St. Petersburg State University 
St. Petersburg, Russian Federation 
 

Received 30.06.2025. 
 
A b s t r a c t : The early 20th century opens the beginning of a new epoch in the history of reformation 
and renovation movement in the Maghreb, as well as in the whole Arab East. The problem of 
women’s status in the Muslim society started to be viewed from a new angle in the works by the 
outstanding Tunis thinker Tahar al-Haddad (1899–1935), who wrote a treatise titled Womens’ Status 
in the Sharia and Society. The paper focuses on the crucial paragraphs of this work, which is not only 
a book on the fate of the Muslim woman, but also a fundamental historical and religious study in the 
social and legal influence of Islam on family relations, on the development of the system of education 
and upbringing, on contacts with the outer word, including the sphere of the so-called “gender 
agenda”. 
 
K e y  w o r d s :  Tahar al-Haddad (1899–1935), Muslim family, social and legal position of women in 
Islamic society. 
 
F o r  c i t a t i o n : Dyakov, Nikolay N. “Woman in Tunis from Islamization to Colonialism in the Work 
of Tahar al-Haddad (1899–1935)”. Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2025, vol. 22, no. 4 (iss. 63), 
pp. 74–80 (in Russian). DOI: 10.55512/WMO692202. 
 
About  the  au thor : Nikolay  N.  DYAKOV, Dr. Sci. (History), Professor, Faculty of Asian and 
African Studies, St. Petersburg State University (St. Petersburg, Russian Federation) (nick-d@mail.ru). 
ORCID: 0000-0002-0793-5162. 
 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

81

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 81–88 

Культурный символизм темы процветания,  
плодородия и богатства в народной песне провинции Шэньси 
 
П.А. КОМАРОВСКАЯ 
Санкт-Петербургский государственный университет 
Санкт-Петербург, Россия 
 
DOI: 10.55512/WMO692155 
 

Статья поступила в редакцию 14.06.2025. 
 

А н н о т а ц и я :  Народная песня — один из наиболее показательных источников для изучения 
народной культуры. В ней наглядно отражаются диалектные и бытовые особенности, а также 
интересы людей и их взгляды на жизнь. Тема процветания, плодородия и богатства является 
центральной для китайского народного декоративно-прикладного искусства, однако в народ-
ной песне она, судя по всему, распространена гораздо меньше. Песня чаще отражает или в 
сатирической форме высмеивает печали и горести, но немногие оптимистические произве-
дения позволяют под особым углом увидеть жизнь простых китайцев. В настоящей статье 
представлены авторские переводы ряда народных песен провинции Шэньси, написанных  
ок. 1831 — 1931 гг. 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а : КНР, Шэньси, Гуаньчжун, народная песня, народная культура, фольклор. 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я :  Комаровская П.А. Культурный символизм темы процветания, плодородия 
и богатства в народной песне провинции Шэньси // Письменные памятники Востока. 2025. 
Т. 22. № 4 (вып. 63). С. 81–88. DOI: 10.55512/WMO692155. 
 
О б  а в т о р е : КОМАРОВСКАЯ Полина  Антоновна , кандидат культурологии, старший 
преподаватель, Восточный факультет, Санкт-Петербургский государственный университет 
(Санкт-Петербург, Россия) (p.komarovskaja@spbu.ru). ORCID: 0000-0001-6977-9524. 

 
© Комаровская П.А., 2025 

 
 
Значительной проблемой многих исследований о китайской культуре, на наш 

взгляд, является некоторая однобокость, когда традиции отдельно взятого региона 
преподносятся как присущие всей огромной стране со всем ее великим разнообра-
зием. Настоящая статья представляет собой попытку частично восполнить данный 
пробел. 

Провинция Шэньси расположена в самом сердце Китая. Она делится на три части 
с различным ландшафтом — Северную (Шэньбэй), Центральную (Шэньчжун) и Юж-
ную (Шэньнань). Северная Шэньси находится в юго-восточной части плато Ордос,  
и бо́льшая ее часть лежит на Лессовом плато. Географический регион Гуаньчжун в 
основном охватывает центральную часть провинции Шэньси, его границы совпадают 
с долиной р. Вэйхэ. Гуаньчжун обладает богатой историей — именно здесь находит-



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

82 

ся г. Сиань, служивший столицей 13 китайским государствам. Южная Шэньси пред-
ставляет собой гористую часть провинции, где пролегает хребет Цинлин. 

Объектом изучения данной статьи являются народные песни провинции Шэньси, 
написанные с конца периода Цин (30-й год правления императора Гуансюя,  
т.е. 1831 г.) по 20-й год республики (1931). Это время частично совпадает с периодом 
существования так называемой «новой поэзии» (1917–1949), возникшей и развивав-
шейся под иностранным влиянием (Фан Чанъань 2023: 7). Предметом изучения вы-
брана распространенная в китайской культуре тема процветания, плодородия и бо-
гатства, которая особым образом проявляется в народной песне и позволяет с нового 
ракурса увидеть китайскую культуру. 

Самое раннее исследование о народной поэзии в Китае датируется 1918 г., а пер-
вый труд о народной песне провинции Шэньси был написан Лю Аньго 刘安国 (1895–
1989) в 1926 г. Более подробно мы обращались к данному вопросу в предыдущей 
публикации о народной песне Гуаньчжуна (Комаровская 2024). Основоположниками 
изучения китайской народной поэзии стали «новые поэты» — Лю Баньнун 刘半农 
(1891–1934), Чжоу Цзожэнь 周作人 (1885–1967). Они находились в непрерывных 
творческих поисках, в рамках которых, в частности, систематизировали народные 
песни и писали стихи на темы, заимствованные из народной поэзии. Ими было вос-
питано множество учеников, воплотивших в своем творчестве их находки (Фан 
Чанъань 2023: 9). Это позволяет говорить о влиянии народной песни на современную 
китайскую поэзию. 

Нам удалось обнаружить только один сборник гуаньчжунской песенной поэзии — 
Гуаньчжун цзю гэяо (关中旧歌谣  «Старые песни Гуаньчжуна») (Цзун Минъань 
2014) — включающий в себя избранные произведения. Несмотря на несомненную 
научную и культурную ценность данного труда, по нему невозможно с уверенностью 
судить о гуаньчжунской песенной поэзии в полном объеме. Фактически родиной пе-
сен является вся провинция Шэньси, Гуаньчжун же вынесен в заглавие по лингвис-
тической причине — автор сборника Цзун Минъань говорит о гуаньчжунской языко-
вой системе, распространенной также в Северной и Южной Шэньси. 

Большим подспорьем при написании статьи стали комментарии, которыми снаб-
жены почти все песни, представленные в сборнике. 

Тема процветания является основополагающей для культуры маоизма, где она бы-
ла возведена в абсолют при жизни Мао Цзэдуна. Малейшие намёки на проблемы в 
государстве находились под запретом. В более ранней китайской литературе, в част-
ности в гуаньчжунской песенной поэзии позднецинского и республиканского перио-
да, не менее — если не более — часто встречаются произведения, посвященные раз-
ного рода жизненным тяготам, которые нередко высмеиваются в сатирической фор-
ме. Если говорить об оптимистических песнях, представленных в сборнике, то в них 
описаны простые, вполне реалистичные радости жизни. Здесь мы практически не 
увидим гиперболы, как в символико-благопожелательной картине няньхуа, где мож-
но, например, встретить пожелания «сыну стать наставником наследника престола». 

Цзун Минъань, составитель сборника «Старые песни Гуаньчжуна», указывает, что 
при наличии нескольких вариантов песни он выбирал самый, по его мнению, реле-
вантный. В связи с этим может возникнуть вопрос: насколько «оригинальны» вклю-
ченные в сборник произведения? Постоянные трансформации являются главным по-
казателем живой культуры, и народная песня, являющаяся ее частью, подвержена 
переменам. Разные варианты одной песни могут по-разному исполнять в разных де-



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

83

ревнях, и даже в двух соседних дворах, и все они будут «верными»: автором народ-
ной песни является народ, автор вправе менять свое произведение по своему усмот-
рению. Записывающий же песни полевой исследователь волен избрать наиболее уст-
раивающий его вариант в зависимости от потребностей исследования, личных пред-
почтений, собственных познаний и пр. 

Перейдем к конкретным примерам. 
Идея процветания и плодородия для крестьян тесно связана с урожаем, который 

зависел от строго определенной деятельности в конкретные дни и месяцы. Этому 
посвящена песня «Первое число первого месяца» (Чжэн юэ чжэн 正月正) (Цзун 
Минъань 2014: 181). В Китае большое внимание уделяется цифровой символике, 
совпадающие цифры дня и месяца считаются особенными датами. В целом китай-
скую культуру отличает универсальный классификационизм, который, в частности, 
тесно связан с принципами нумерологии (Кобзев 1994: 36) и отражен в данной и сле-
дующей за ней песнях. 

正月正, 看花红。二月二, 带牛下田地。三月三, 野菜开花及牡丹。四月四, 家
家忙了养蚕事。 五月五, 买上条黄瓜过端午。 六月六, 新麦子馒头炖羊肉。 七月
七, 早见棉花白如雪。 八月八, 八十七人想娘家。 九月九, 社工社婆

1 来吃酒。 
十月十, 十个姑 娘全嫁出。 

Zhēngyuè zhèng, kàn huāhóng. Èr yuè èr, dài niú xiàtián dì. Sān yuè sān, yěcài kāihuā jí 
mǔdān. Sì yuè sì, jiā jiā mángle yǎng cán shì. Wǔ yuè wǔ, mǎi shàng tiáo huángguāguò 
duānwǔ. Liù yuè liù, xīn màizǐ mántou dùn yángròu. Qī yuè qī, zǎo jiàn miánhuā bái rú 
xuě. Bā yuè bā, bāshíqī rén xiǎng niángjiā. Jiǔ yuè jiǔ, shègōng shèpó lái chī jiǔ. Shí yuè 
shí, shí gè gūniáng quán jià chū2. 

 
Две единицы в красных цветах, 
В двойку двойную — скот на полях, 
Тройка двойная — в цвете пион, 
Дикие травы увили весь склон. 
В двойную четверку — работы кипят, 
В каждой деревне растет шелкопряд. 
К пятерке двойной прикупи огурец 
И лодки драконьи встречай наконец. 
Режут барашка в шестой день шестого, 
Мясо с бобами отправят в жаркое. 
Двойная семерка — хлопка пора, 
Он кипенно-бел, словно снег на горах. 
В двойную восьмерку по дому скучают, 
Родительский дом дружно все вспоминают. 
В двойную девятку бог пашни пришел, 
С супругой уселся за праздничный стол. 
В десятку десятого горести тают — 
Десяток девиц разом свадьбу играют3. 

                              
1 Здесь и далее в иероглифическом тексте подчеркнуты слова, которые будут обсуждаться чуть 

ниже. Они же выделены жирным шрифтом ниже в чтении на пиньинь. 
2 Для более наглядной передачи ритмического рисунка оригинальной китайской народной песни 

использована система пиньинь с обозначением тонов, а не принятая в синологических научных 
статьях транскрипция в системе Палладия. 

3 Здесь и далее перевод песен мой. — П.К. 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

84 

Здесь не описывается зимний период, когда полевые работы останавливаются и 
крестьяне посвящают себя народным ремеслам — вышивке, шитью, плетению кор-
зин и пр. Бог пашни Шэгун записан иероглифами 社工, однако чаще встречается 
омонимичный вариант 社公. Это же божество может именоваться Шэшэн 社神 или 
Тудишэн 土地神 (бог Земли). Праздник в честь этого божества и его супруги, богини 
пашни (Шэпо 社婆), назывался День пашни (Шэжи 社日). Его отмечали два раза в 
год — весной (чуньшэ 春社) и осенью (цюшэ 秋社). В эти дни, в особенности осенью, 
в сельской местности забивали кур и овец, готовили мясо, пили вино и устраивали 
праздничное действо шэхо 社火. В роли бога и богини пашни могли выступать одно-
сельчане, пришедшие на праздник. 

Песня «Облака, предвещающие дождь» (юнь сян гуань юй 云向观雨) (Цзун Минъ-
ань 2014: 191) посвящена наблюдениям за погодой, от которой зависит урожай,  
а значит богатство и процветание. 

云放东, 刮黄风。云放西, 水汲汲。云放南, 漂起船。 云放北, 晒干麦。 

Yún fàng dōng, guā huáng fēng. Yún fàng xī, shuǐ jíjí. Yún fàng nán, piào qǐ chuán. 
Yún fàng běi, shài gān mài. 

 
Мчат облака на восток — 
Веет с пустынь ветерок, 
Запад манит облака — 
Всё полноводней река. 
К югу все тучки бегут — 
Лодки резвее плывут. 
Тучка на север стремится — 
Сохнет на солнце пшеница. 

 
Здесь продемонстрированы особенности гуаньчжунского диалекта, где 向 в 向东, 

向西 или в 向东走, 向西走 иногда заменяется на 放. Эта песня по-разному исполняет-
ся в различных районах. Строка о плавающих лодках (пяо ци чуань 漂起船) в восточ-
ной части Гуаньчжуна поется как «пруды заполняются и выходят из берегов» (шуй 
янь тань 水覆潭), а в Чанъане как «вода помогает парусам» (шуй фу фань 水扶帆). 
Фраза «сохнет на солнце пшеница» (шай гань май 晒干麦) в восточной части Гуань-
чжуна меняется на «сбор урожая ячменя» (шоу цай цзы чжун дамай 收采籽种大麦). 

 
Песня «Храм Няннян» (Няннян мяо, 娘娘庙) (Цзун Минъань 2014: 19) посвящена 

молитвам о рождении ребенка. 
娘娘庙, 修得高, 两口儿进庙把香烧。或男或女给一个, 年年给爷挂红袍。 出了

庙门跌一跤, 肚子底下把娃摸。 

Niángniáng miào, xiūdé gāo, liǎngkǒu er jìn miào bǎ xiāng shāo. Huò nán huò nǚ gěi 
yīgè, nián nián gěi yé guà hóng páo. Chūle miào mén diē yī jiāo, dùzǐ dǐxia bǎ wá mō. 

 
В храм Няннян высокий, старый 
Что ни день приходят пары, 
Чтоб богиню заклинать, 
Сына, дочку ниспослать. 
Ходят и благодарить — 
Благовонья воскурить. 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

85

Минул год — тогда спешат 
Алый поднести халат. 
И, споткнувшись возле храма, 
Живота коснется мама. 

 
В старые времена по всей стране было множество храмов, посвященных Няннян. 

Внутри находились статуи рожениц и женщин с младенцами на руках. Няннян («го-
сударыня», «императрица», «матушка») — строго говоря не одна богиня, а целый 
класс божеств, ответственных за беременность, роды и здоровье детей. С молитвами 
о даровании сыновей обращались к Сунцзы няннян (送子娘娘 «Матушка, принося-
щая сыновей»). Существовало предание, что в качестве этой богини была обожеств-
лена супруга основателя династии Чжоу — Вэнь-вана (XII–XI вв. до н.э.), имевшего 
более ста сыновей (см.: Синология). 

Желающие забеременеть женщины ходили молиться в храмы Няннян в день ее 
рождения, который отмечался в 19-й день 3-го месяца по лунному календарю в 
г. Чанъань. Беременные также посещали храм Няннян, воскуривали благовония  
с просьбой о ребенке определенного пола и молили о благополучных родах. В про-
шлом у Восточных ворот г. Чанъань находился широко известный храм Няннян, куда 
в качестве ритуальных даров приносили маленьких глиняных кукол. Считалось, что 
100 штук способствуют рождению мальчика, а 50 штук — девочки. Со временем ста-
туя Няннян была почти полностью покрыта глиняными фигурками. Существовал 
также обряд, известный как «привязывание куклы» (шуань вава 拴娃娃), когда из 
храма брали фигурку в качестве талисмана. 

В провинции Шэньси бытовал ежегодный обычай одевать статуи самых раз- 
ных богов в красные халаты, о чем упоминается в этой песне. Еще одна тради-
ция — называть божеств вне зависимости от пола е (爷 «дедушка», «батюшка», 
«владыка»). 

Песня «Молитва во время жертвоприношения богу очага» (Цзицзао чжуюй 祭灶祝
语) (Цзун Минъань 2014: 185) посвящена проводам бога очага на Небо 23-го числа 
12-го месяца и его последующему возвращению 15-го числа 1-го месяца. Это один из 
центральных обрядов Нового Года по лунному календарю, важнейшего праздника в 
китайской культуре. 

穷爷去, 富爷来, 金银钱帛带的来。初一、十五早些来, 背的黑娃子吃枣馍来。 

Qióng yé qù, fù yé lái, jīn yín qián bó dài de lái. Chū yī, shíwǔ zǎo xiē lái, bèi de hēi 
wázǐ chī zǎo mó lái. 

 
Бог несчастья уходи, бог богатства приходи! 
Злато-серебро в избытке ты с собою приводи! 
В день пятнадцатый на зорьке 
Возвращайся к себе в дом, 
Дай чернявому мальчонке 
Сладкой булки с фиником. 

 
В этой песне божество прямо не называется, здесь использовано упомянутое выше 

общее для всех богов имя е. Бога очага могут именовать по-разному — Цзао-ван 竈 
王, Цзао-шэнь 竈神, Цзао-цзюнь 竈君, Цзао-ванъе 竈王爺, Цзао-цзюнь Пуса 竈君菩
薩. Еще одно имя — Сымин 司命, «Ведающий Судьбой», — связано с его ролью со-



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

86 

глядатая Нефритового императора (Корнильева 2010: 98–99). Бог очага ежегодно 
отправляется к нему на аудиенцию с докладом о хороших и плохих деяниях семьи за 
прошедший год. 

В сборнике «Старые песни Гуаньчжуна» значительное число произведений по-
священо судьбам женщин. В качестве примера стихотворения на тему процветания 
можно привести песню «Бедная дочь» (Цюнмин дэ нюэр 穷命的女儿) (Цзун Минъань 
2014: 143), где описана жизнь трудолюбивой, но скромной и небогатой девушки, вы-
данной замуж за богача. 

灯草花, 顺墙开, 隔壁住个王秀才。养好女, 做好鞋, 嫁给官家当太太。睡金床, 
盖银被, 把太太吓得不敢睡。到娘家, 睡笸箩, 盖簸箕, 头下枕个烂棒槌。呼噜, 
呼噜, 快好睡。 

Dēng cǎohuā, shùn qiáng kāi, gébì zhù gè wáng xiùcái. Yǎng hǎo nǚ, zuò hǎo xié, jià gěi 
guān jiādàng tàitài. Shuì jīn chuáng, gài yín bèi, bǎ tàitài xià dé bù gǎn shuì. Dào niángjiā, 
shuì pǒluó, gài bòji, tóu xià zhěn gè làn bàngchuí. Hūlū, hūlū, kuài hǎo shuì. 

 
Цветики-фонарики 
Вьются по стене, 
У соседа доченька 
Славная в семье, 
Туфли ей хорошие 
Батюшка пошил, 
Местного чиновника 
Он на ней женил. 
Вся из злата-серебра 
У нее кровать. 
Молодая женушка 
В ней боится спать. 
В отчий дом приходит — 
Сразу в огород, 
Там салат сажает, 
Будто недород. 
Ночью ей охота 
Под совком уснуть, 
К молотку большому 
Головой прильнуть. 
Спи скорее, доченька, 
Носиком сопя. 
Пусть нужда любая 
Обойдет тебя! 

 
В этой песне героиня хочет заснуть на старой корзине, укрывшись большим сов-

ком и положив под голову деревянный молот в качестве подушки. 
 
Полна оптимизма песня «Так радостно» (Чжэнь куайхо 真快活) (Цзун Минъань 

2014: 205). 
快活, 快活, 真快活, 每日与人把杷作。虽然不能得富贵, 腰里零钱莫缺过。 

Kuàihuó, kuàihuó, zhēn kuàihuó, měi rì yǔ rén bǎ pá zuò. Suīrán bùnéng dé fùguì, yāo lǐ 
língqián mò quēguò. 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

87

Хорошо, братцы, тому, 
Кто весь день на поле. 
Он богатств не наживет, 
Но деньжат подкопит. 

 
В поэзии, как нигде, находит отражение душа и чаяния народа. Авторское созна-

ние неизменно воплощает в себе общественное сознание своего времени, эстетиче-
ский акт сочинительства объединяет в себе наследие прошлого и новшества, привне-
сенные автором (Гинзбург 1974: 6). В народной крестьянской песне провинции 
Шэньси жизнь по большей части представлена в реалистическом ключе, и тема про-
цветания, плодородия и богатства — не исключение. 

 
Литература 
 
Гинзбург 1974 — Гинзбург Л.Я. О Лирике. Л.: Советский писатель, 1974. 
Кобзев 1994 — Кобзев А.И. Учение о символах и числах в китайской классической философии. 

М.: Вост. лит., 1994. 
Комаровская 2024 — Комаровская П.А. Отражение культурных реалий в песнях о женщинах 

региона Гуаньчжун (провинция Шэньси, КНР) // Asiatica: труды по философии и культурам 
Востока. 2024. Т. 2. № 18. С. 93–112. 

Корнильева 2010 — Корнильева Т.И. Традиционные китайские представления о загробном 
мире, отраженные в своде «Юйли баочао»: ортодоксальный буддизм и народные верова-
ния // Вестник СПбГУ. Серия 13: Литературоведение. Вып. 1. СПб., 2010. С. 91–105. 

Фан Чанъань 2023 — Фан Чанъань. История восприятия новой китайской поэзии 1917–
1949 гг. СПб.: Изд-во СПбГУ, 2023. 

Цзун Минъань 2014 — Гуаньчжун цзю гэяо 关中旧歌谣 (Старые песни Гуаньчжуна) / Сост. 
Цзун Минъань 宗鸣安. Сиань: Шэньси жэньминь чубаньшэ, 2014. 

 
Электронный ресурс 
 
Синология — Сун-цы нян-нян. Синология.ру. URL: https://www.synologia.ru/a/%D0% A1% 

D1%83%D0%BD-%D1%86%D0%B7%D1%8B_%D0%BD%D1%8F%D0%BD-%D0%BD%D1% 
8F%D0%BD (дата обращения: 13.06.2025). 

 
References 
 
Fan Chang’an. Istoriia vospriiatiia novoi kitaiskoi poezii 1917–1949 gg. [The History of Perception 

of the New Chinese Poetry of 1917–1949]. St. Petersburg: SPbU Publishing House, 2023 (in 
Russian). 

Ginzburg, Lidiya Ia. O lirike [On Lyrical Poetry]. Leningrad: “Sovetskii pisatel’ ” Publishing House, 
1974 (in Russian). 

Guanzhong jiu geyao 关中旧歌谣 [Old Songs of Guanzhong]. Comp. Zong Ming’an 宗鸣安. Xi’an: 
Shaanxi Renmin Chubanshe, 2014 (in Chinese). 

Kobzev, Artiom I. Uchenie o simvolakh i chislakh v kitaiskoi klassicheskoi filosophii [The Doctrine of 
Symbols and Numbers in Classical Chinese Philosophy]. Moscow: Vostochnaya literatura, 1994 
(in Russian). 

Komarovskaia, Polina A. “Otrazhenie kul’turnykh realiy v pesniakh o zhenshchinakh regiona 
Guan’zhun (provintsiia Shen’si, KNR)” [Reflection of Cultural Realities in Songs about Women 
of the Guanzhong Region (Shaanxi Province, the PRC)]. Asiatica: trudy po filosophii i kulturam 
Vostoka [Asiatica: Works on the Philosophy and Cultures of the East], 2024, vol. 2, no. 18, 
pp. 93–112 (in Russian). 



ИСС ЛЕДОВА НИЯ 

 

88 

Kornil’eva, Tatiana I. “Traditsionnye kitaiskie predstavleniia o zagrobnom mire, otrazhenie v svode 
‘Iuili baochao’: ortodoksal’nyi buddism i narodnye verovaniia [Traditional Chinese Ideas about 
the Afterlife, Reflected in the Collection “Yuli Baochao”: Orthodox Buddhism and Folk Beliefs]. 
Vestnik SPbGU. Seriia 13: Literaturovedenie [Bulletin of St. Petersburg State University, Series 
13: Literary Studies]. Issue 1. St. Petersburg, 2010, pp. 91–105 (in Russian). 

 
Electronic resources 
 
Sun-zi nian-nian [Songzi niangniang]. Cинология.ru. URL: https://www.synologia.ru/a/% D0%A1% 

D1%83%D0%BD-%D1%86%D0%B7%D1%8B_%D0%BD%D1%8F%D0%BD-%D0%BD%D1% 
8F%D0%BD (date of access: 13.06.2025) (in Russian). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

The Cultural Symbolism of Prosperity, Fertility and Wealth 
in Shaanxi Folk Songs 
 
Polina A. KOMAROVSKAYA 
St. Petersburg State University 
St. Petersburg, Russian Federation 
 

Received 14.06.2025. 
 

A b s t r a c t :  Folk songs can be considered one the most revealing sources for studying folk culture. 
They clearly reflect dialectal and everyday features, as well as people’s interests and views on life. 
The theme of prosperity, fertility and wealth is central to Chinese folk arts and crafts, but it seems to 
be much less common in folk songs. Songs often reflect or satirize sorrows and griefs, but a few 
optimistic works allow us to see the lives of ordinary Chinese people from a special angle. This article 
presents the author’s translations of a number of folk songs from Shaanxi Province, written around 
1831–1931. 
 
K e y  w o r d s : PRC, Shaanxi, Guanzhong, folk song, folk culture, folklore. 
 
F o r  c i t a t i o n : Komarovskaya, Polina A. “Cultural Symbolism of Prosperity, Fertility and Wealth in 
Shaanxi Folk Songs”. Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2025, vol. 22, no. 4 (iss. 63), pp. 81–88 (in 
Russian). DOI: 10.55512/WMO692155. 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r : Po l ina  A.  KOMAROVSKAYA, Cand. Sci. (Cultural Studies), Senior 
Lecturer, Faculty of Asian and African Studies, St. Petersburg State University (St. Petersburg, 
Russian Federation) (p.komarovskaja@spbu.ru). ORCID: 0000-0001-6977-9524. 



ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 

 

89

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 89–100 

History of Manchu Studies from the German Language Area 
(part II: to the middle of the 20th century) 
 
Hartmut WALRAVENS 
Staatsbibliothek zu Berlin (ret.), Free University of Berlin (ret.) 
Berlin, Germany 
 
DOI: 10.55512/WMO692156 
 

Received 23.02.2025. 
 
A b s t ra c t :  This is the second part of an attempt of chronicling the history of Manchu studies in the 
German-speaking areas; the first part was published in a Festschrift for Claus Schönig, professor of 
Turkology at the Free University of Berlin, in 2015. Manchu studies in the present paper mean publi-
cations that are based on or deal with texts in the Manchu language; thus the vast area of material on 
the history and culture of the Qing dynasty is excluded if Manchu sources are not used. This approach 
allows to present a relatively detailed although concise survey. The arrangement of the material is 
more of less chronological by individual scholars whose contributions are briefly characterized. The 
present instalment is dominated by Walter Fuchs (1902–1979) whose publications easily qualify him 
as one of the outstanding scholars in the field. 
 
Ke y  w o rd s : Manchu studies, German-speaking area, 20th century, Manchu language and literature, 
Walter Fuchs (1902–1979). 
 
Fo r  c i ta t i o n : Walravens, Hartmut. “History of Manchu Studies from the German Language Area 
(part II: to the middle of the 20th century)”. Pis’mennye pamiatniki Vostoka. 2025, vol. 22, no. 4 
(iss. 63), pp. 89–100) (in English). DOI: 10.55512/WMO692156. 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r :  WALRAVENS Har tmut , Dr. hab., Staatsbibliothek zu Berlin (ret.), Free 
University of Berlin (ret.) (Berlin, Germany) (hwalravens@gmx.net). ORCID: 000-002-7418-6966. 

 
© Walravens Hartmut, 2025 

 
 
The first part of this historical overview of German-language Manchu studies appeared 

in a festschrift for an esteemed colleague, Claus Schönig (Walravens 2015). Space was lim-
ited there, and so the presentation could only be continued up to the end of the 19th c., end-
ing with Erich Haenisch (1880–1966), who made significant contributions to the study of 
Manchu literature and also encouraged his students to take up this subject. 

A word about the choice of topic: a linguistic selection criterion may seem antiquated 
today, even nationalistic. However, the reason is of a different nature: Manchu studies de-
veloped in Central Europe in two lines of tradition — a French one, promoted by the 
French Jesuit missionaries in China, such as Dominique Parrenin (1665–1741) (Walravens 
2015) and Jean-Joseph Amiot (1718–1793) as well as J.P.A. Rémusat (1788–1832), the first 
European professor of sinology — and a Russian one, due to the members of the Russian 



ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 

 

90 

Spiritual Mission in China. The former was continued by Julius Klaproth (1783–1835) in 
Paris, the latter by Wilhelm Grube (1855–1908) from St. Petersburg, whose students in-
cluded E. Haenisch and Berthold Laufer (1874–1934). This provides a framework against 
which the development of research can be clearly presented. For reasons that have not yet 
been analyzed, Manchu studies developed particularly strongly in Central Europe, while in 
other countries it was rather individual researchers who dealt with Manchu. 

Lionel Müller (Landshut Aug. 12, 1879–1959) worked as a physician for many years, at 
times as head of the hospital in Wasserburg/Inn. He was self-taught in oriental languages, 
especially Chinese, Manchu, Mongolian and Tibetan, and amassed a considerable library, 
which was of particular benefit to the East Asian Department of the Free University of Ber-
lin when his failing eyesight no longer allowed him to read. Some of the works came from 
the collection of the Heidelberg sinologist Friedrich Ernst August Krause (1879–1942), 
who had acquired them from Wang Yintai 王蔭泰 (1886–1961), who worked for the Berlin 
Museum of Ethnology before the First World War. Müller copied or romanized a large 
number of texts, some of which he also prepared with notes and glosses. On his 80th birth-
day, he was honored by the German Oriental Society with a congratulatory address and a 
laudatory speech (Haenisch 1959: 1–5; Walravens, 2018: 163–166). The translation of the 
famous novel Gin ping mei bithe (Jin Ping Mei 金瓶梅) appealed to him, but he was unable 
to obtain a copy of the printed edition (palace print 1708), and he did not want to rely on a 
manuscript version in his possession. Nevertheless, a manuscript fragment of chapter 4 of 
Jin Ping Mei has survived (Walravens 2024). 

In Austria, a mathematician and astronomer, Leopold Woitsch (1868–1939), was inter-
ested in East Asian languages and therefore joined the Austro-Hungarian foreign service in 
1904, where he worked in the legation in Beijing and at the same time enjoyed the Manchu 
lessons of an “extraordinarily capable man of letters” named Pochi. In 1909 he habilitated 
in Chinese language in Vienna, and there he read about Chinese and Manchu until 1934 
(retirement). The materials in the Austrian National Library prove that Woitsch was very 
active, even if the number of his publications during this time was not large. These are 
mainly lexicographical works and textbooks for Chinese and Manchu, mostly based on 
Chinese/Manchu publications. Bernhard Führer (Führer 2001: 133–148), to whom we owe 
the first account of Woitsch’s life and work, described and evaluated the manuscript mate-
rial to some extent. He expressed his regret that these manuscripts have not yet been evalu-
ated. It should, of course, be borne in mind that the Qingwen huishu (Manju isabuha bithe) 
had already been paraphrased by P. Jean-Joseph Amiot and then printed in Paris (Amiot 
1789); the textbook Qingwen qimeng had been partially edited by several parties, and with 
the Mandschu-deutsches Wörterbuch by H.C. von der Gabelentz (Leipzig 1864) an excel-
lent study dictionary, and the Polnyj mańchzhursko-russkii slovaŕ by Ivan Il’ich Zacharov 
(St. Petersburg 1879) an excellent comprehensive dictionary were available. Moreover, 
Manchu had lost much of its importance after the fall of the empire, so there was no interest 
in printing such material in German-speaking countries, especially after the First World 
War. However, a review and critical evaluation of his papers (9 boxes) would be desirable 
for linguistic and historical reasons (Walravens 2019: 116–138). 

Friedrich Weller (Markneukirchen 22.7.1889–19.11.1980 Leipzig) studied Indology in 
Leipzig, obtained his doctorate and habilitation there and was appointed to the Chair of 
Indian Philology in 1938. Until then, Chinese was also part of his area of responsibility. 
From Sept. 1930 to March 1933 he was on leave in Leipzig and worked as a research assis-
tant at the Sino-Indian-Institute of Harvard University, Peking (Taube 1982: 1–21). 



ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 

 

91

His contribution to Manchu studies is the adaptation of the Bhadrakalpikasūtra: Tausend 
Buddhanamen des Bhadrakalpa, nach einer fünfsprachigen Polyglotte. Leipzig: Asia Major 
1928. XXV, 268 pp. 

From a borrowed manuscript, Weller reproduced the thousand names of the Buddhas 
(Bhadrakalpikasūtra) in five languages: Manchu, Chinese, Sanskrit, Tibetan, and Mongol. 
The terms for all languages except Chinese are given in transcription. There is an index 
for the Chinese terms arranged by radicals; indexes for the four other languages are ar-
ranged alphabetically. The Chinese and Tibetan terms are collated with other texts, and 
there is a large section of notes giving errors in writing, wrong identifications by other 
scholars, etc. 

This work Bhadrakalpikasūtra [tib. mDo sde bskal bzang] is also called “Guide to the 
Happy Age” because in it 1000 Buddhas appear to help living beings afflicted by earthly 
hardships. 

Walter Fuchs (Berlin Aug. 1, 1902 — March 5, 1979 Cologne) was born in Berlin in 
1902, studied sinology in Berlin and received his doctorate under Otto Franke (1863–
1946). In 1926, he succeeded Ferdinand Lessing (1882–1961) as a lecturer at the (Japanese) 
medical school Igaku Shoin in Mukden. In 1938 he moved to Beijing, where he became a 
professor at Furen University. Repatriated to Germany in 1947, having to leave behind his 
extensive and valuable library, he slowly made his way up the career ladder: in 1951 he 
became a Privatdozent at the University of Munich and curator at the Museum of Ethnol-
ogy in Munich, in 1956 associate professor of sinology at the Free University of Berlin and 
finally full professor at the University of Cologne in 1960. After his retirement in 1970, he 
lived partly in Cologne and partly in Brixen (South Tyrol). 

His main areas of interest were the Manchu period in China (especially Manchurian 
texts), the Jesuit mission, cartography and cultural relations between China and Europe. 

Fuchs had already learned Manchu, Mongolian and Turkish during his studies, but a 
deeper interest in Manchu developed during his time in Mukden, where he collected mate-
rial for his important work: Beiträge zur mandjurischen Bibliographie und Literatur. To-
kyo: OAG 1936 (MOAG Suppl. 14). 146 pp, 8 plates. 

This scholarly book supplants all others in this field, and brings to light many hitherto 
unlisted or unknown Manchu works. There is one section supplementing the 1933 Union 
Catalogue of Manchu books in the National Library of Peiping  etc. (Beiping) by Li Deqi 
李德啓, and another supplementing one of Fuchs’ own earlier articles on new Manchu lit-
erature. There are also sections dealing with Manchu works and translators before 1661, 
Manchu seal writing, the shilu (Veritable Records) 實錄 of the Manchu dynasty, lists of 
about 400 pure Manchu mss. biographies in Peking and Tokyo, etc. and author and title 
indexes in Manchu and Chinese and eight plates of illustrations. His early paper: 

Mandjurica. Bulletin of the Catholic University of Peking 9.1934, 97–104 (reprint 8 pp.), 
served as the introduction to his Beiträge zur mandjurischen Bibliographie und Literatur 
which appeared two years later. 

New material from the archives is described in: Fuchs, Walter: Neues Material zur 
mandjurischen Literatur aus Pekinger Bibliotheken. AM 7. 1931/1932, 469–482. The open-
ing of the former imperial archives brought to light much new material, both Manchu and 
Chinese, on the history of the Qing dynasty. In one of the four repositories for this material, 
Fuchs found two piles of Manchu documents ten meters long and one and one-half meters 
high. Among the literary works, which before the revolution were in the Palace, are a num-
ber of rarities, thirty-six of which are described in detail. (For additions to this list see his 



ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 

 

92 

Beiträge, pp. 81–87). The article is concluded with the romanized text and translation of the 
prefaces to the 1650 Manchu version of Sanguozhi yanyi 三國志演義 (the novel The Three 
Kingdoms). 

A supplement to Fuchs’ Beiträge is: Neue Beiträge zur mandjurischen Bibliographie und 
Literatur. Monumenta Serica 7. 1942, 1–37. 

When in 1960 the major West German project started to catalogue the Oriental manu-
scripts in German collections, Fuchs contributed the volume on Chinese and Manchu books 
and manuscripts which was supplemented by a union list of Manchu books. This catalogue 
served for many years as one of the standard bibliographic works in the field, together with 
Fuchs’ 1936 Beiträge. Fuchs also authored two sketches of the history of Manchu literature, 
which were necessarily brief as at that time only few of the works composed originally in 
Manchu were known yet. Scholars were still largely under the impression that Manchu 
works were more or less translated from Chinese: Letteratura mancese. Le civiltà 
dell’Oriente. 2. Roma: Casini 1957, 1019–1024 — Die mandjurische Literatur. Die Litera-
turen der Welt in ihrer mündlichen und schriftlichen Überlieferung, ed. by Wolfgang v. Ein-
siedel. Zurich: Kindler 1964, 1141–1145, reprinted in Kindlers Literatur Lexikon. 

Manchu scholars were still busy searching for and collecting Manchu works in libraries; 
Fuchs himself also compiled two of such lists: 

Verzeichnis der manjurischen Bücher in der Universitätsbibliothek zu Cambridge (Wade 
Collection). Aetas Manjurica 2. 1991, 14–41. Catalogue of the Manchu books in the Wade 
collection, edited by Martin Gimm. The titles are arranged according to subjects, and there 
are indexes of call-numbers and titles. The Chinese romanization was changed by the editor 
to Hanyu pinyin. — The Manchu Collection of the Royal Library in Copenhagen. Aetas 
Manjurica 2. 1991, 42–116 (Die manjurische Sammlung der Königlichen Bibliothek zu 
Kopenhagen). The list was originally compiled by Fuchs, and was posthumously edited by 
M. Gimm who added an introduction and several useful indexes as well as two photographs 
of Fuchs (the reproduction of the latter is rather poor). The Chinese romanization system is 
Wade/Giles. 

Further studies in Manchu bibliography by Fuchs were: Eine unbeachtete Mandju-
Übersetzung der Vier Bücher von 1741. Collectanea Mongolica. Festschrift for Professor 
Dr. Rintchen. Wiesbaden: Harrassowitz 1966, 59–64. On a 1741 edition of the Sishu 四書, 
with comparison between the 1741 and the wellknown 1756 edition. 

Fuchs, Walter: Die mandschurischen Druckausgaben des Hsin-ching (Hṛdayasutra). Mit 
Reproduktionen der vier- und der fünfsprachigen Ausgabe. Mit 47 Tafeln. Wiesbaden: 
Franz Steiner in comm. 1970. 26 pp., 47 pI. (Abhandlungen fiir die Kunde des Morgenlan-
des 39,3). History of the translation of the Xinjing 心經 in China, with special reference to 
the Manchu versions. Fuchs enumerates 8 of them and reproduces the quadrilingual one of 
1724 and the pentaglot one of the Kangxi period as well as specimen pages of the bilingual 
edition from the copy in the Bibliothèque nationale, Paris, in facsimile. The individual texts 
are described, compared, and evaluated. 

Fuchs, Walter: Miszellen zu mandjurisch-chinesischen Drucken. ZAS 5. 1971, 121–126. 
Notes on some Manchu works, e.g., Xinke Man-Han-zi Sishu 新刻滿漢字四書, Sain be 
huwekiyebure oyonggo gisun, Ambasai mujilen be targabure bithe. 

Fuchs’ only contribution to Manchu linguistics was: Jušen-Mandjurische Wortgleichun-
gen. TT 1976, 181–188. It provides some identifications of Jurčen words, supported by 
Manchu linguistic evidence. 

 



ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 

 

93

Kanjur 
 
In several small articles Fuchs dealt with the translation of the Kanjur into Manchu; al-

though this large work had already been mentioned in the 19th c. by Józef Szczepan 
Kowalewski (1801–1878) and his pupil V.P. Vasil’ev (1818–1900), more detailed informa-
tion was lacking: 

Fuchs, Walter: Zum mandjurischen Kandjur. Asia Major 6. 1930, 388–402. 
This describes two Manchu copies of the Kanjur which Fuchs found in Jehol in 1930, 

the existence of which up until that time had not been generally known. One of the copies 
was found in Shuxiangsi, one of the few remaining Manchu temples; the monks in it were 
of Manchu descent, and services were carried on in Manchu. The Chinese texts and Ger-
man translations of the Qianlong emperor’s preface to the Manchu translation and edict 
concerning it are given, after Naitō’s Dokushi sōroku (Naito 1929). The Manchu translation 
was concluded in 1790. For additions and corrections see: Addendum to the article “Zum 
mandjurischen Kandjur”. Asia Major 7. 1931/1932, 484–485, which gives a history and 
description of some of the blocks made for the printing of Manchu and Mongol versions of 
the Kanjur. 

 

History and Cartography 
 
Fuchs made further important contributions to Manchu history and cartography: Early 

Manchurian inscriptions in Manchuria. China Journal 15. 1931, 5–9. 
Starting with an optimistic note for the future of Manchu studies, the author goes on to 

give the history of the Manchu translation of the Buddhist Canon and of the discovery of 
hitherto unknown copies of it. Then follows a list of some of the earliest known Manchu 
epigraphic monuments; there are thirteen of these, all dating from 1630 to 1661, each one 
fully described. (The article was to be continued, but its conclusion was never published). 

Other contributions to Manchu history were: 
— Fuchs, Walter: Frühmandjurische Fürstengräber bei Liaoyang. Asia Major 10. 1934, 

94–122. This concerns early imperial tombs in Manchuria, and particularly those called 
Dongjingling near Liaoyang. The Manchu names of all tombs and personages are given. 
There is a romanized excerpt from the Manchu edition of Taizu shilu tu 太祖實錄圖, with 
translation, describing the removal of imperial remains from Hetu ala to Dongjingling. 
There is also an appendix giving the genealogy of the Giyocangga and Taksi families. 

— Fuchs, Walter: Der Tod der Kaiserin Abahai i.J. 1626. Ein Beitrag zur Frage des 
Opfertodes bei den Mandju. Monumenta Serica 1. 1935, 71–81. 

This gives the Manchu and Chinese versions of the death of Nurhaci’s second consort, as 
related in the Taizu shilu tu 太祖實錄圖 (Chinese versions of 1635/1781, 1636, and 
1682/1686 as well as 1635 and 1636 versions of Manju-i yargiyan kooli) in parallel lines 
with a German translation. 

— Fuchs, Walter: The personal chronicle of the first Manchu emperor. Pacific Affairs 9. 
1936, 78–85. A discussion of Manchu sources for Qing history, and Chinese and Korean 
sources of Ming and Qing history, especially Manzhou shilu 滿洲實錄 and Manwen lao-
dang 滿文老檔. The study of Manchu is defended on the grounds that much original litera-
ture in that language on early Qing history still exists, and many of the important Chinese 
sources are either imperfect translations of the primary Manchu sources, or are based on 



ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 

 

94 

them. (Cf. Fuchs: Fortschritte im Quellenstudium der Mandschu-Geschichte. Sinica 8. 
1933, 192–195.) 

— Fuchs, Walter: Zur Druckausgabe der Shih-lu der Mandju-Dynastie. Monumenta 
Serica 3. 1938, 296–297. Describes the publication of the Shilu by the Manzhouguo gov-
ernment in 1937 — 1210 pp. + 10 pp. table of contents, 300 copies. 40 copies were given to 
foreign libraries and sinological institutions. The first part are the Taizu shilu tu 
太祖實錄圖, 8 ben in Chinese, Manchu and Mongolian, of 1635, present revision of 1781. 

— Fuchs, Walter: Die Schlachtenbilder aus Turkestan von 1765 als historische Quelle. 
Eine textkritische Betrachtung. Monumenta Serica 4. 1939/1940, 116–124. It is useful for 
the study of Manchu family names. It gives a reproduction of a charcoal draft of the Tung-
gusluk battle scene which has the names of the Chinese soldiers only in Manchu. Fuchs 
transcribes the 88 personal names, very few of which are legible in the reproduction. 

— Fuchs, Walter: Fan Wencheng 范文程 1597–1666, und sein Diplom (誥命). Shigaku 
kenkyū 10. 1939, 358–380. Translation, from the Chinese, with Chinese and romanized 
Manchu texts of the diploma of Fan Wencheng, an important personage in the rise of the 
Manchu dynasty. A short biography of Fan is to be found in A.W. Hummel: Eminent Chi-
nese of the Ch'ing Period. Washington 1943/44, 231–232. 

— Fuchs, Walter: Der russisch-chinesische Vertrag von Nertschinsk vom Jahre 1689 — 
eine textkritische Betrachtung. Monumenta Serica 4. 1939/1940, 546–593. 

The study discusses and compares the two Manchu versions, the Manchu-Chinese and 
Latin-French versions, and gives the romanized text of the two Manchu editions of this 
famous treaty with German translation. 

— Fuchs, Walter: Zur mandjurisch-chinesischen Ausgabe des Shuo-mo fang-lüeh. Tōyō-
shi kenkyū 5. 1940, 244–230. 

In this the author corrects the publication dates of the Shuomo fanglue 朔漠方略 which 
was originally written in Manchu and then translated into Chinese; he also discusses two 
hitherto unknown trial printings of this work — one a preliminary Chinese translation from 
the Manchu, and the other a corrected Manchu proof. In order to give an insight into trans-
lating methods he compares parts of the original Manchu text with the preliminary and final 
Chinese translations. Reproductions of two of the pages are given. 

— Fuchs, Walter: Koreanische Quellen zur Frühgeschichte des Tabaks in der Mandjurei 
zwischen 1630 und 1640. Monumenta Serica 5. 1940, 81–102, 479–484. 

The study gives the romanized text and translation (pp. 97–98) of a Manchu edict of 
1639 prohibiting tobacco. This is the earliest extant example of printed Manchu. A photo-
graph of the original text is given by Fuchs in his Beiträge (cf. supra), plate 1. The corre-
sponding Chinese text of the edict is given by L.C. Goodrich in Journal of the American 
Oriental Society 58. 1938, 652, and also in Luo Fuyi’s 羅福頤 Guochao shiliao lingshi 
國朝史料零拾 1. 1934, f. 8. 

— Fuchs, Walter: Bulhuri Omo. Die älteste Fassung der mandjurischen Stammessage. 
Sinologische Arbeiten [Peking] 1. 1943, 47–52. Report on a trip to the Changbaishan moun-
tains. Translation of the Manchu myth of origin from Manzhou shilu 滿洲實錄 ed. Iman-
ishi, 1938. 

— Fuchs, Walter: Galdanica. Miszellen zum Kriege K‘anghsi’s gegen Galdan. Monu-
menta Serica 9. 1944, 174–198. In this article Fuchs compares the Manchu text of the ac-
count of Galdan’s death as given in the Beye dailame wargi amargi babe necihiyeme tokto-
buha bodogon-i bithe (Pingding Shuomo fanglue 平定朔漠方略), with several Chinese 
sources. 



ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 

 

95

Cartography 
 
Fuchs, Walter: Über einige Landkarten mit mandjurischer Beschriftung. Manshū gakuhō 

2.1933 :2, 1–18. Describes a number of Manchu or Chinese-Manchu maps (most of them 
from the South Manchuria Railway Company Library at Dairen), translates Manchu geo-
graphical terms, and identifies place names given in Manchu. Four Manchu maps are re-
produced. 

A major study of the subject is: 
Fuchs, Walter: Materialien zur Kartographie der Mandjuzeit. Monumenta Serica 1. 1935, 

386–427; 3. 1938, 189–231. An examination of 25 Manchu or Manchu-Chinese maps in 
one collection which had formerly been in the Manchu imperial archives. Some of these 
contain data not found on Chinese maps of the same period and are described in detail and 
compared with some of the Jesuit maps. Translations of many Manchu geographical ex-
pressions are given. The second part, passim, also gives some information on Manchu maps 
and has an excellent reproduction of one map whose place names are given only in Man-
chu. 

Fuchs, Walter: Der Jesuiten-Atlas der Kanghsi-Zeit. Seine Entstehungsgeschichte nebst 
Namensindices für die Karten der Mandjurei, Mongolei, Ostturkestan und Tibet mit Wied-
ergabe der Jesuitenkarten in Originalgröße. Peking: Fujen Universität 1943. III, 414 pp., 
36 maps (in 2 vols.) 4° Careful edition of this cartographic landmark, with introduction and 
important index of geographical names. The atlas, Huangyu quanlan tu 皇輿全覽圖, was 
prepared during the years 1708 to 1716. Three editions are known, two woodblock (1717 
and 1719) and one copperplate edition (1721). The names of the regions Northwest of 
China are given in Manchu script. In Europe the atlas became known through d'Anville 
who used the Jesuit maps for his own maps to accompany Du Halde's Description de la 
Chine (1735), and for his Atlas general de la Chine (1736). A popular abstract: Der 
Jesuiten-Atlas Chinas aus der Kanghsi-Zeit, was published in Il Marco Polo [Shanghai] 3. 
1942 (offprint has 8 pp.) in German and English. 

A contemporary of Fuchs was Werner Eichhorn (Meiningen, 1 July 1899–1991, Feb. 1 
Balingen). The sinologist habilitated in Bonn in 1927 and then lectured at several universi-
ties. After the World War, he worked in Great Britain for family reasons and became an 
honorary professor in Tübingen in 1960. Cf. Klaus Flessel: In memoriam Werner Eichhorn. 
Oriens Extremus 33. 1990: H.2, pp. 11–20; Klaus Flessel: Werner Eichhorn (1899–1991). 
Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 142. 1992, 3–11 [identical with 
the previous article]. 

Eichhorn’s Manchu contributions deal with Song philosophy and were apparently sug-
gested by Eichhorn’s teacher Erich Haenisch: 

Eichhorn, Werner: Ein Beitrag zur Kenntnis der chinesischen Philosophie. T‘ung-šu 
通書 des Čeu-tsi mit Ču-hi’s Kommentar. Nach dem Síng-lì tsing-i. Chinesisch mit mand-
schuischer und deutscher Übersetzung und Anmerkungen (Kap. 21–40). Asia Major 8. 
1932/1933, 23–104. 

This is Eichhorn’s Ph.D. thesis, a continuation of the work, an important neo-Confucian 
text, started by Wilhelm Grube (Vienna 1880. IX, 45 pp.). The Chinese runs horizontally on 
the page by sections while the Manchu and German translations are side by side in parallel 
columns. The work is fully annotated and has an index of Chinese characters and phrases, 
often with Manchu equivalents, arranged by radicals. 



ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 

 

96 

Eichhorn, Werner: Die Westinschrift des Chang Tsai. Ein Beitrag zur Geistesgeschichte 
der nördlichen Sung (Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes 22). Leipzig: Brock-
haus, 1937. 93 pp. 

After returning from a stay in China (1932–1935), Eichhorn became assistant at the Ori-
ental Seminar of Paul Kahle (1875–1964) at the University of Bonn and defended his ha-
bilitation in the following year. His thesis was a translation of the Western inscription 
(ximing 西銘 so called from the position it occupied in his study) of Zhang Zai 張載 
(1020–1077), another neo-Confucian work of note. The Manchu translation of the original 
text, made in 1718 at the request of the Kangxi emperor, is given in romanized form along 
with the Chinese text and German translation. The Eastern inscription (dongming 東銘) is 
treated in the same manner. The monograph ends with a list of technical terms. These in-
scriptions are characteristic of Song Confucianism. 

A younger contemporary of Fuchs was Herbert Franke (Cologne Sept. 27, 1914 — July 
10, 2011 Munich), son of a bookseller in Cologne. Herbert Franke studied law in Berlin 
from 1935 (doctorate in 1937), but also Sinology, which he was only able to complete in 
1947 due to the war. From 1953 to 1954, he worked as a consul at the German consulate in 
Hong Kong. Subsequently appointed to the Munich chair as successor to his teacher Erich 
Haenisch, he developed a wide range of teaching and publishing activities and took on fur-
ther tasks in the field of science; for example, he was at times Vice President of the German 
Research Foundation and President of the Bavarian Academy of Sciences. 

Cf. Wolfgang Bauer: Herbert Franke zum 75. Geburtstag. Münchner Beiträge zur Völk-
erkunde 2. 1989, 7–10; bibliography 11–17 (by Thomas O. Höllmann et al.); Zieme, Peter: 
Bibliographie Herbert Franke 1933–2010. Istanbul 2010. 62 pp. (Yıldız Dil ve Edebiyat 
Dizisi 9). 

Franke was an outstanding scholar who only occasionally dealt with Manchu topics: 
— Franke, Herbert: Die dreisprachige Gründungsinschrift des «Gelben Tempels» zu Pe-

king aus dem Jahre 1651. Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 114. 
1964, 391–412. 

This is a translation of a trilingual inscription commemorating the establishment of the 
Huangsi in Peking in 1651. It was originally composed by Ning Wanwo (†1665), while the 
translation into Manchu and Mongol was executed by Hife (†1652, President of the Hanlin 
Academy). The inscription was reproduced by Franke/Laufer (pI. 8–9) (Franke & Berthold 
1914). Two further inscriptions from the Yellow Temple were studied by Wolfgang Bauer. 

— Franke, Herbert: Sinology at German universities. With a supplement on Manchu 
studies. Wiesbaden: Steiner 1968. 54 pp.; German edition: Sinologie an deutschen Univer-
sitäten. Ibid. 

Concise historical sketch of Chinese studies in Germany. Pages 45–49 contain the appen-
dix on Manchu studies which gives some details on the contributions of Gabelentz, Haenisch, 
Hauer, and Fuchs. This was the first attempt at a sketch of German Manchu Studies. 

— Franke, Herbert: Etymological remarks on the vocabularies of the Jurčen language. 
Florilegia Manjurica. In Memoriam Walter Fuchs, 1982, 6–18 (Asiatische Forschungen 
80). 

Some new Jurčen-Manchu word correspondences, and many suggestions, occasioned by 
Kiyose Gisaburô’s 清瀬義三郎 (A Study of Jurchen… 1977) and D.A. Kane’s works (The 
Sino-Jurchen Vocabulary… 1989). 

Wolfgang Seuberlich (Berlin Dec. 22, 1906 — Aug. 25, 1985 Marburg) came to Harbin 
in Manchuria with his mother in 1914 to live with relatives. He went to school there and 



ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 

 

97

studied law and economics at the Faculty of Law; he also spent his first professional years 
there, as a lecturer at the faculty and at the Polytechnic Institute, then also as a customs 
officer. However, the career prospects in Harbin were not promising, so in 1937 he took up 
a position as a lecturer in Chinese at the Auslandshochschule (previously: Seminar für Ori-
entalische Sprachen) in Berlin and at the same time studied Chinese with Erich Haenisch 
and Japanese with Martin Ramming (1889–1988). He completed his studies in 1943 with a 
doctorate. He spent the end of the war as a military interpreter (he was fluent in Russian, 
Chinese and Japanese) and the first post-war years as a Russian teacher at the Öffentlich-
Wissenschaftliche Bibliothek (formerly the Prussian State Library). From 1950 to 1952 
he worked for the Academy of Sciences in Mainz, and from 1953 he was given the task 
of creating a focal point collection for the supply of East Asian literature in Marburg 
from the East Asian holdings transferred to West Germany as part of the then West-
deutsche Bibliothek (later Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz), a challenge which 
he successfully met. 

Cf. Wolfgang Seuberlich (1906–1985). Ostasienwissenschaftler und Bibliothekar. Ed. by 
Rainer Krempien and H. Walravens. Berlin State Library 1998. 125 pp. (5–30 List of publi-
cations by W. Seuberlich). 

Seuberlich only contributed two, but important studies to Manchu Studies: 
— Seuberlich, Wolfgang: Die wichtigsten Momente der Verwaltungsgeschichte des man-

schurischen Raumes von 1644 bis 1931 unter Berücksichtigung der chinesischen Siedlung. 
Berlin 1943. Ph.D. thesis (unpublished). 200, XXIII pp. Valuable account of the administra-
tive history of Manchuria according to Chinese-Manchu, Japanese, and Russian sources. As 
there was no more recent comprehensive study on the subject the book was published post-
humously: Zur Verwaltungsgeschichte der Mandschurei (1644–1930). Edited by H. Wal-
ravens. Wiesbaden: Harrassowitz 2001 (Asien- und Afrika-Studien der Humboldt-Uni-
versität zu Berlin 7). 123 pp. 

— Seuberlich, Wolfgang: Die mandschurische Sage von der Niśan-Schamanin. 
Fernöstliche Kultur. Wolf Haenisch zugeeignet von seinem Marburger Studienkreis. Mar-
burg: Elwert 1975, 197–240. 

Translation of the Niśan saman-i bithe after Volkova’s facsimile (The Sino-Jurchen Vo-
cabulary… 1989). With an introduction containing translated excerpts from Grebenshchi-
kov’s Kratkii ocherk (Volkova 1961) and notes. 

Ernest Julius Walter Simon 西門華 (Berlin June 10, 1893 — Feb. 22, 1981 London) was 
the son of a librarian, Heinrich Simon (1858–1930). He studied Romance languages and 
East Asian languages and was primarily concerned with linguistic issues. He worked as a 
librarian for the Berlin University Library. In 1932/1933 he spent time in China (at the Na-
tional Central Library) as part of a newly created librarian exchange, and the “Peking Cata-
log” of Manchu texts contains a foreword from his pen. After being forced to emigrate by 
the Nazis, he later became Professor of Sinology at the University of London. In this capac-
ity, he sponsored the publication of a catalog of Manchu books and manuscripts in London 
and another of the Manjurica in the Bibliothèque nationale de France. 

Cf. C.R. Bawden: Ernst Julius Walter Simon. Proceedings of the British Academy 67. 
1981, 459–477; Andrew Gosling: Walter Simon. A scholar-librarian and his East Asian col-
lection. National Library of Australia News. 11. 2000: 3 (5 p. in the internet version). 

Due to his forced emigration, Simon had little leisure time for Manchu studies and it was 
only after his retirement that he was able to devote himself to the publication of the two 
Manchu catalogs mentioned above: 



ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 

 

98 

— Guoli Beiping tushuguan, Gugong bowuyuan tushuguan Manwen shuji lianhe mulu 
國立北平圖書館 故宮博物院圖書館滿文書籍聯合目錄 Union catalogue of Manchu 
books in the National Library of Peiping and the Library of the Palace Museum. Beiping, 
1933, I–II. 

“Foreword by Walter Simon”. Simon congratulated the compilers on the completion of 
this important reference tool which might motivate other researchers worldwide to cata-
logue and make available Manchu books and manuscripts in their collections. 

— Simon, Walter: A note on a Manchu-Latin dictionary. Studia sino-altaica. Commemo-
rative publication for Erich Haenisch on his 80th birthday. Wiesbaden: Steiner 1961, 187–
194, 4 pl. Description of a Manchu-Latin dictionary in manuscript, sent to Matthew Raper 
in London by Father Louis de Poirot, S.J. (1735–1814), in 1799. The work is now in the 
British Library. The author is unknown. A few pages are given in facsimile and transcrip-
tion. See the following entry, call no. 1.8. Simon also mentions a grammar likewise pre-
sented by Poirot, ibid., 1. 10. 

— Simon, Walter; Howard G.H. Nelson: Manchu books in London. A union catalogue. 
London: The British Library (1977). 182 pp. 

Classified catalogue of Manchu books and manuscripts in the British Library, the School 
of Oriental and African Studies, the India Office Library, the Public Record Office, the Brit-
ish & Foreign Bible Society [now at Cambridge], the Royal Asiatic Society, and the Royal 
Geographical Society. The catalogue is divided into three sections: Manuscripts, prints, and 
modern reproductions, which are subdivided by subjects. The catalogue was done ex-
tremely carefully, the annotations are very much to the point and the bibliographic com-
mand of secondary literature is stupendous. There are also good indexes and illustrations — 
a standard work in Manchu studies! 

— Catalogue du fonds mandchou, Bibliothèque nationale, Département des Manuscrits, 
Division des manuscrits orientaux. By Jeanne-Marie Puyraimond, under the supervision of 
Walter Simon and Marie-Rose Séguy. Paris: Bibliothèque nationale 1979. 178 pp. 

Excellent descriptions of 294 Manchu books. The index was prepared by Simon, also the 
revision of an earlier handwritten catalogue authored by Willy Baruch (1900–1954), an-
other émigré scholar from Germany. 

John Hefter (Hamburg 15.5.1890 — 3.5.1953 Berlin) studied music (flute and harp) at 
the conservatory of Sondershausen. He learned Chinese by himself, out of curiosity, and 
then took private lessons from Xue Shen, lecturer at the Seminar für Orientalische 
Sprachen in Berlin. For a while he did cataloguing for the Prussian State Library. During 
1924–1926 he was in New York, helping with the Chinese book collection at Columbia 
University. Afterwards he worked for the East Asian Dept. of the Berlin Museum für Völk-
erkunde. He also spent a number of years in China where he took responsibility for the cul-
tural part of the newspaper Deutsch-Chinesische Nachrichten (1932–1933). 

Cf. Alfred Forke: Zwei chinesische Singspiele der Qing-Dynastie. Mit einer Ergänzung: 
Ein anonymes Singspiel der Yuan-Zeit in der Fassung von John Hefter. Bearbeitet und er-
gänzt von Martin Gimm. Stuttgart: Steiner 1993 (Sinologica Coloniensia 16), 9–12, 505–
508; H. Walravens: Vincenz Hundhausen. Das Pekinger Umfeld und die Literaturzeitschrift 
Die Dschunke. Wiesbaden: Harrassowitz 2000, 83–100. 

Hefter was known as an eccentric and bon vivant. Why he translated the following Heje 
epic is not clear. As he took over another translation project from his superior at the Ethno-
logical Museum, Ferdinand Lessing who participated in Sven Hedin's Sino-Swedish Expe-
dition, it is possible that Lessing motivated him to also make this translation from Ling 



ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 

 

99

Chunsheng’s collection of Heje epics. Lessing decided to accept the appointment to the 
chair of Chinese Studies at the University of California, Berkeley, Hefter may then have 
asked the China Institute in Frankfurt to publish his work. 

Hefter, John: Moculin. Ein Heldenepos der Golden. Sinica 14. 1939, 108–150. This is a 
translation from Ling Chunsheng’s 凌純聲 work Songhuajiang xia you di Hezhe-zu 
松花江下游旳赫哲族 (The Goldi tribe of the Lower Sungari). Nanjing 1934, 294–328 
(Academia Sinica. National Research Institute of History and Philology. Monographs A 
14.). Hefter was the first to make an epic of the Goldi (Nanai, Heje, Hehe), close relatives 
of the Manchus, known in Germany. Ling’s collection of Heje epics was only recently 
translated in full by Bruno Richtsfeld. 

Hermes Peeters OFM (life dates not known) studied in Berlin under Erich Haenisch. He 
then worked for the Franciscan mission in China. He is known for a practical handbook of 
Manchu grammar: 

Manjurische Grammatik. Monumenta Serica 5. 1940, 349–418. 
This is one of the more recently published Manchu grammars. It is largely based upon 

the works of Charles de Harlez, Franz Kaulen, and P.G. von Möllendorff and supplemented 
with material from the Manchu work Dasame foloho Manju gisun-i untuhun hergen-i tem-
getu jorin bithe (Peking 1894). Strangely enough, no mention is made of the excellent 
grammars of H.C. von der Gabelentz and Ivan Il’ich Zacharov. It is essentially a formal 
compilation of grammatical rules without any textual material. Carefully prepared indexes 
add to the usefulness of this thorough work. This work was translated into Korean. Alt’ai 
ŏnŏ minsokhak ch’ongsŏ 5: Manjuŏ Munbŏp / Sang-gyu Pak. Seoul: Minch’ang munhwasa 
1993. 242 pp. 

 
References 
 
Amiot, Jean-Joseph S.J. 1789 — Dictionnaíre tatare-mantchou-francais, composé d’après un diction-

naire mantchou-chinois, redigé et publié avec des additions par L. Langlès. 3 vols. Paris: Didot, 
1789 (in French). 

Franke, Otto & Laufer, Berthold 1914 — Epigraphische Denkmäler aus China. Erster Teil: 
Lamaistische Klosterinschriften aus Peking, Jehol und Si-ngan. Berlin: Reimer, 1914. 81 plates in 
2 cases (in German). 

Führer, Bernhard 2001 — Vergessen und verloren. Die Geschichte der österreichischen Chinastudien. 
Bochum: Projekt-Verlag 2001 (in German). 

Grebenshchikov, Aleksandr V. 1909 — Kratkii ocherk obraztsov mandzhurskoi literatury [Brief 
Sketch of Specimens of Manchu Literature], 1909, vol. IV, pt. 2 (in Russian). 

Haenisch, E. 1959 — “Zu den Arbeiten von Lionel Müller”. Zeitschrift der Deutschen Morgen-
ländischen Gesellschaft, 1959, vol. 109, pp.*1–*5 (in German). 

Leibundgut, Brice 2007 — La rhubarbe et la pivoine: Dominique Parrenin, 1665–1741, missionnaire 
jésuite à la cour des empereurs mandchous. Paris, 2007. (Comtois illustres) (in French). 

Naitō Torajirō 內藤虎次郎 1929 — Dokushi sōroku 杜史叢錄. Kyōto: Kōbundō, 1929 (in Japanese). 
Rau, Wilhelm 1982 — “Friedrich Weller (1889–1980)”. ZDMG, 1982, vol. 132, pp. 1–21 (in 

German). 
Taube, Manfred 1982 — “Friedrich Weller. Ein Leben für die Erforschung der Asia Major”. 

Jahrbuch. Sächsische Akademie der Wissenschaften zu Leipzig 1979/1980, (1982), pp. 237–253; 
The Sino-Jurchen Vocabulary 1989 — The Sino-Jurchen Vocabulary of the Bureau of Interpreters. 

Bloomington: Indiana University, Research Institute for Inner Asian Studies, 1989 (Uralic and 
Altaic Series 153). XI (in English). 

A Study of Jurchen 1977 — A Study of Jurchen Language and Script — Reconstruction and De-
cipherment. Kyoto: Horitsu-bunka-sha, 1977 (in English). 



ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 

 

100 

Volkova, Maiia P. 1961 — Niśan saman-i bithe (Predanie o nišanskoi samanke). Moscow: Akademiia 
nauk SSSR, 1961 (Pamiatniki literatury narodov Vostoka. Teksty: Malaia seriia) (in Russian). 

Walravens, Hartmut [ed.] 2024 — “Eine bisher unbekannte Übersetzung aus dem Roman Jin Ping 
Mei 金瓶梅 [4. Kapitel] (Pflaumenblüte in goldener Vase)”. Hefte für Ostasiatische Literatur 
2024, vol. 77, pp. 48–61 (in German). 

Walravens, Hartmut 2015 — “Skizze der deutschsprachigen Mandschuristik vom 18. bis zum 20. 
Jahrhundert”. In: Eine hundertblättrige Tulpe — Bir şadbarg lāla. Festgabe für Claus Schönig. 
Berlin: Klaus Schwarz 2015, pp. 442–457 (in German). 

Walravens, Hartmut 2018 — “Eine Mitteilung von Lionel Müller über seine mandschuristischen 
Arbeiten”. Minima sinica, 2018, vol. 30.2, pp. 163–166 (in German). 

Walravens, Hartmut 2019 — “Leopold Woitsch (1868–1939) — Zu Leben und Werk eines 
österreichischen Sinologen”. Auskunft, 2019, vol. 39, pp. 116–138 (in German). 

 
 
 
 

История немецкоязычного маньчжуроведения 
(часть II: конец XIX — середина XX в.) 
 
Хартмут Валравенс 
Государственная библиотека Берлина, Свободный университет 
Берлин, Германия 
 

Статья поступила в редакцию 23.02.2025. 
 
А н н о т а ц и я : Данная статья представляет собой вторую часть попытки автора изложить исто-
рию маньчжурских исследований в немецкоязычных регионах. Первая часть была опублико-
вана в 2015 г. в Фестшрифте Клауса Шёнига, профессора тюркологии Свободного университе-
та Берлина. Под маньчжурскими исследованиями в статье подразумеваются публикации, ос-
нованные на текстах на маньчжурском языке или имеющие к ним отношение. Таким образом, 
обширный материал по истории и культуре династии Цин исключается, если не используются 
маньчжурские источники. Такой подход позволяет представить относительно подробный, хотя 
и лаконичный обзор. Материал расположен в более или менее хронологическом порядке по 
отдельным исследователям, представлена краткая характеристика их научного вклада. Основ-
ное внимание в настоящей статье сосредоточено на Вальтере Фуксе (1902–1979), чьи публика-
ции без сомнения позволяют отнести его к числу выдающихся ученых в области маньчжуро-
ведения. 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а : маньчжуроведение, немецкоязычный регион, XX век, маньчжурский язык и 
литература, Вальтер Фукс (1902–1979). 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я :  Walravens H. История немецкоязычного маньчжуроведения (часть II: ко-
нец XIX — середина XX вв.) // Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63) 
С. 89–100 (на нем. яз.). DOI: 10.55512/WMO692156. 
 
О б  а в т о р е : Валравенс Хартмут, доктор филологических наук, Государственная библиотека 
Берлина, Свободный университет (Берлин, Германия) (hwalravens@gmx.net). ORCID: 0000-
0002-7418-6966. 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

101

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 101–113 

Маньчжуроведение и изучение истории Китая в России  
в XVIII–XIX вв. 

 
В.Г. ДАЦЫШЕН 
Красноярский государственный педагогический университет 
Красноярск, Россия 
 
DOI: 10.55512/WMO692200 
 

Статья поступила в редакцию 11.06.2025. 
 

А н н о т а ц и я :  В статье рассматриваются проблемы взаимосвязи маньчжуроведения и изучения 
истории Китая в русском китаеведении. Основное внимание уделено формированию и разви-
тию в XVIII–XIX вв. маньчжурских исследований в Санкт-Петербурге, которые в настоящее 
время возглавляет ведущий российский маньчжуровед Т.А. Пан. Причины и факторы вхож-
дения первых русских востоковедов в китаеведение через маньчжуроведение связаны с тем, 
что в числе первоочередных задач русского китаеведения было изучение истории Цинского 
Китая. Исследование выполнено на основе рукописных материалов и редких изданий, выяв-
ленных в архивных и библиотечных фондах. Автор заключает, что в XVIII–XIX вв. благодаря 
маньчжуроведению был создан фундамент традиционного русского китаеведения, востребо-
ванный и на современном этапе развития исторической науки в России.  
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а : история русского китаеведения, маньчжуроведение, история Китая, Т.А. Пан. 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я :  Дацышен В.Г. Маньчжуроведение и изучение истории Китая в России  
в XVIII–XIX вв. // Письменные памятники Востока. 2025. Т. 22. № 4 (вып. 63). С. 101–113.  
DOI: 10.55512/WMO692200. 
 
О б  а в т о р е :  ДАЦЫШЕН Владимир Григорьевич, доктор исторических наук, профес-
сор, Кафедра всеобщей истории, Красноярский государственный педагогический университет 
(Красноярск, Россия) (dazishen@mail.ru). 

 

© Дацышен В.Г., 2025 
 
 
В последние десятилетия в мире активизировался интерес к проблеме изучения 

маньчжуроязычных текстов (Пан 2019). Особое значение придается маньчжурским 
документам при изучении истории Цинской империи. С обращением к маньчжурским 
источникам связано появление в США нового направления в изучении истории Цин-
ского Китая — New Qing History (Ильюхов 2022). Для России проблема поиска новых 
подходов к изучению истории Цинского Китая сегодня представляется не менее акту-
альной (Дацышен 2022). Для решения этой проблемы необходимо расширение источ-
никовой базы, в том числе и за счет маньчжуроязычных материалов. Российские ис-
следователи справедливо указывают на ценность маньчжурских исторических тек-
стов, так как китаеязычные варианты этих работ по содержанию нередко отличаются, 
содержат правки или имеют пробелы (Кукеев 2016). Для решения современных про-



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

102 

блем целесообразно обратиться к опыту работы с маньчжурскими историческими 
текстами в русском китаеведении XVIII–XIX вв. 

В России сохранилась традиция изучения маньчжурских текстов, идущая с первой 
половины XVIII в. Сибирский востоковед Г.Г. Пиков справедливо отмечает: «Замет-
ную роль в международной маньчжуристике играла и играет русская традиция. Мно-
гие тексты цинского периода стали известны благодаря переводам с маньчжурского 
языка на русский» (Пиков 2021: 207). Центром русского маньчжуроведения в XVIII в. 
стал Санкт-Петербург, где в первой четверти XIX в. был создан Азиатский Музей.  
В 1848 г. молодой востоковед Д. Банзаров составил первый каталог книг на мань-
чжурском языке, хранящихся в Азиатском Музее. В подготовленном в 1918 г. 
Н.Н. Кротковым описании «Фонд маньчжурских книг, находящихся в Азиатском Му-
зее Российской Академии наук» было указано 323 книги и ксилографа. 

В начале ХХ в. формировался еще один центр российской маньчжуристики — 
Восточный институт во Владивостоке. Востоковеды во главе с А.В. Рудаковым рабо-
тали с документами вывезенного из Цицикара так называемого «Маньчжурского ар-
хива». В 1927–1928 гг. А.В. Гребенщиков «обследовал текст нескольких десятков то-
мов маньчжурских рукописей»1 и пришел к выводу о необходимости перевода с 
маньчжурского языка всех документов этого архива. Но с 1930-х годов российская 
маньчжуристика сохранялась лишь в Ленинграде. 

В конце 1950-х годов вся работа по описанию маньчжурских документов и введе-
нию их в научный оборот легла на плечи младшего научного сотрудника Дальнево-
сточного кабинета Ленинградского отделения ИВ АН СССР М.П. Волковой2. В отче-
те сотрудников ДВК ИВ АН СССР «О ходе выполнения полугодовых плановых зада-
ний на 1959 г.» было указано: «…7) мл. научн. сотр. М.П. Волковой завершено опи-
сание 216 рукописей из 288 для „Аннотированного каталога маньчжурских рукописей 
и ксилографов ленинградских собраний“»3. В «Отчете о работе сотрудников Дальне-
восточного кабинета ЛО ИВ АН СССР за 1959 год» говорилось: «…5. Описание 
маньчжурского рукописного фонда… М.П. Волкова. По теме: „Описание маньчжур-
ских рукописей и ксилографов“. Сделано описание 286 маньчжурских рукописей. 
4 л.»4, а также было указано, что М.П. Волкова подготовила к публикации факси-
мильное издание «Нишанская шаманка» объемом в 4 авторских листа5. «Описание 
маньчжурских рукописей и ксилографов и публикация памятников» упоминалось в 
разных документах Института6. 

В 1960-х годах в ЛО ИВ АН СССР поднимались вопросы изучения опыта переводов 
маньчжурских текстов русскими востоковедами. В том числе обсуждался вопрос о пуб-
ликации переводов с маньчжурского языка, сделанных в XIX в. Г.М. Розовым. На засе-
дании Дальневосточного кабинета были высказаны разные мнения. В частности, 
Е.И. Кычанов настаивал на публикации переводов Г.М. Розова, предлагая привлечь к 
этой работе проживавшего тогда в Алма-Ате русского реэмигранта А.Г. Малявкина7. 

                              
1 Архив востоковедов Института восточных рукописей Российской академии наук (АВ ИВР РАН). 

Ф. 152. Оп. 3. Д. 174. Л. 20 об. 
2 АВ ИВР РАН. Ф. 152. Оп. 1а. Д. 1266. Л. 25. 
3 Там же. Д. 1340. Л. 89. 
4 Там же. Л. 26–31.  
5 Там же. Л. 34. «Нишань самани битхэ» («Повесть о нишанской шаманке») издана в 1961 г. 
6 Там же.  Д. 1471. Л. 52.  
7 Там же. Л. 6–7, 123. 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

103

В XXI в. традиции российского маньчжуроведения сохраняет и развивает замести-
тель директора ИВР РАН Т.А. Пан (Пан 2006). Считается, что хранящаяся сегодня в 
Институте коллекция маньчжурских ксилографов и рукописей является самой боль-
шой в мире за пределами Китая. В изданном в 1965 г. «Описании маньчжурских ру-
кописей Института народов Азии АН СССР» указано: «Рукописные фонды Институ-
та народов Азии АН СССР располагают одним из самых крупных известных нам со-
браний маньчжурских рукописей и ксилографов. В нем имеется около 600 назва-
ний — 800 единиц хранения, состоящих из 5000 тетрадей (бэнь)» (Волкова 1965: 3). 
Хранящиеся в рукописных фондах Института маньчжуроязычные тексты являются 
важными источниками по истории Китая и китайской исторической науки. В «Опи-
сании» М.П. Волковой 24 текста отнесены к группе «история и география», в их чис-
ле 6 исторических сочинений на маньчжурском или маньчжурском и китайском язы-
ках, и все они посвящены начальной истории маньчжурского государства. Остальные 
рукописи из этой группы для современной науки могут быть использованы в качестве 
исторических источников по истории Цинского Китая. 

Во второй половине ХХ в. еще один центр изучения тунгусо-маньчжурских языков 
и маньчжурских исторических текстов сформировался в Новосибирском Академ-
городке. Новосибирские востоковеды во главе с В.Е. Ларичевым внесли большой 
вклад в изучение и популяризацию русской маньчжуристики (Ларичев 2009: 59). 
А.Г. Малявкин, переводивший еще в Харбине «Цзинь ши» с китайского языка, в Но-
восибирске исследовал маньчжурские тексты по этой теме (Малявкин 1977), Л.В. Тю-
рюмина перевела и издала маньчжурский вариант «Ляо ши» — «Дайляо гуруни суду-
ри» (История 2007: 41–177). В последние годы новосибирские ученые ввели в науч-
ный оборот значительную часть маньчжуроведческого научного наследия XIX в. На-
пример, современные маньчжуроведы указывают: «В первом томе книги „История 
Небесной империи“ представлен перевод с маньчжурского языка шести тетрадей-
дэбтэлинь „Юань ши“ (из 32 тетрадей). При этом первые три тетради даны в перево-
де Л.В. Тюрюминой, следующие три — в переводе П.И. Каменского» (Тюрюмина, 
Пан 2013: 10). 

Следует отметить, что в истории советского маньчжуроведения еще немало белых 
пятен. Например, в отчетах сектора монгольской филологии ИВ АН СССР за 1947 г. 
было указано: «Перевод манджурской версии летописи Саган-Сэцэна (1947–1951 гг.) 
10 п.л. перевода и 10 п.л. исследовательской работы и комментариев. Исполнитель 
М.К. Максимов»8. В 1947 г. этим маньчжуроведом было переведено «2 п.л. манджур-
ского текста»9. Однако в литературе не удалось найти никаких упоминаний о данном 
исследовании, кроме того, что М.К. Максимов в конце 1930-х годов был аспирантом  
в Монгольском кабинете. 

В современной российской науке лидером в области изучения исторического опы-
та переводов маньчжуроязычных текстов на русский язык, без сомнения, остается 
Т.А. Пан (Пан 2021). Она справедливо указывает: «Научная традиция русского мань-
чжуроведения являлась одной из самых сильных, и многие тексты цинского периода 
стали известны европейской науке через переводы на русский язык» (Пан 2006: 8). 

Русская власть и общество в XVII–XVIII вв. начали знакомиться с основами поли-
тической организации и культуры Китая через историю государства Цин. Необходимо 
                              

8 Там же. Д. 921. Л. 53. 
9 Там же. Л. 59. 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

104 

было знание об основах не просто Китая, а именно Цинской империи. Тем более  
между российскими владениями и Пекином находились территории цинской перифе-
рии, политически и во многом культурно оформившейся в эпоху становления цинско-
маньчжурского государства. Поэтому именно изучение истории маньчжурского наро-
да и Цинской империи было определено в качестве первоочередной задачи русского 
китаеведения. Таким образом, изучение маньчжурской истории на основе маньчжу-
роязычных документов и материалов стало важнейшей составляющей русского ки-
таеведения в первые сто лет его развития. 

Русские востоковеды работали с двумя группами исторических текстов на мань-
чжурском языке: оригинальные тексты, изначально написанные на маньчжурском,  
и переводы с китайского на маньчжурский. Огромное количество документов и исто-
рической литературы на маньчжурском языке обусловлено тем фактом, что мань-
чжурский язык на протяжении более двух веков был первым государственным язы-
ком Китая и родным языком маньчжуро-китайской элиты. Например, А.В. Гребен-
щиков в 1930-х годах указывал, что от 75 до 80% документов Маньчжурского (Цици-
карского) архива составляли рукописи на маньчжурском языке, а еще около 10% — на 
маньчжурском и китайском языках10. Говоря о переводах, необходимо отметить, что 
еще до завоевания Китая цинский император Хунтайцзи (Абахай) повелел перевести 
на маньчжурский некоторые династийные истории. Цинскую элиту интересовала в 
первую очередь история государств, созданных на территории Маньчжурии (Северо-
Восточного Китая) и Монголии. И уже в 1644 г., еще до переезда маньчжурского 
(Цинского) двора в Пекин, переводы династийных историй Ляо, Цзинь и Юань были 
представлены цинскому императору. 

Первые русские китаеведы в Пекине сначала изучали маньчжурский язык. Вхож-
дение в китаеведение через маньчжуристику было обусловлено целым комплексом 
факторов. Большинство русских китаеведов, включая и первого китаеведа И.К. Рос-
сохина, и первого профессора и академика В.П. Васильева, начинали свой путь в вос-
токоведение через монгольский язык. Родственность языков и единая основа пись-
менности позволяли использовать монгольский язык в качестве базиса для изучения 
маньчжурского. Кроме того, маньчжурский язык был первым государственным язы-
ком Китая, языком науки и культуры элиты правящей династии. 

И.К. Россохин начал переводить документы по истории становления маньчжурско-
го государства еще в то время, когда в Китае созданная распоряжением императора 
комиссия готовила к изданию «Сводное описание восьми знамен» («Баци тунчжи»). 
Свою работу Россохин продолжил и по прибытии в Петербург, в Академии наук, ко-
гда текст изданного в 1739 г. «Баци тунчжи» был доставлен в Петербург (Доронин 
2002: 108). Возможно, его работа сейчас хранится в фондах Института восточных 
рукописей РАН, в описании Волковой указано: «Цакун гусаi… бiтхе. 八旗通志 „Опи-
сание восьми знамен“. История маньчжурского народа. Копия. Оригинал — ксило-
графическое издание сочинения на маньчжурском и китайском языках (250 цзюаней). 
Автор — специальная комиссия во главе с Мачи, Ортайем. Дата издания — 1739 г.» 
(Волкова 1965: 14–15). 

В фондах Научной библиотеки Казанского университета хранится первая закон-
ченная рукописная работа И.К. Россохина под названием «Краткое известие Дайцин-
ского или Китайского государства о манджурских ханах секретном расположении 
                              

10 АВ ИВР РАН. Ф. 152. Оп. 3. Д. 174. Л. 20. 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

105

манджурского войска и о состоянии Китайского столичного города Пекина колико 
имеет ворот и крепостей и при сем сообщая табель о манджурском воинстве в каком 
числе оное состоит и почему жалования производится салдатом которое из разных 
китайских и манджурских печатных книг и переведено на Российской язык чрез Пра-
порщика Лариона Разсохина»11. Другой экземпляр рукописи этой работы И.К. Рос-
сохина хранится в фондах Российской государственной библиотеки12. Рукопись со-
стоит из нескольких частей, и примерно половину ее объема составляют материалы 
по истории Цинского Китая, переведенные с маньчжурского и китайского. Личные 
имена и девизы правления императоров («ханов манджурских») написаны по-мань-
чжурски и по-китайски, с транскрипцией кириллицей и переводом. Названия пекин-
ских ворот в таблицах даются в транскрипции сначала по-китайски, а затем — по-
маньчжурски, и далее — перевод. По тексту же названия улиц, кварталов и других 
мест в Пекине приводятся лишь в транскрипции по-китайски. 

В Академии наук И.К. Россохин выполнял задание по переводу на русский язык 
«Баци маньчжоу шицзу тунпу» («Обстоятельное описание происхождения и состоя-
ния маньчжурского народа и войска, в осьми знаменах состоящего», 八旗满洲氏族 
通譜). В 1756 г. Академия наук по предписанию Сената поручила Россохину «некото-
рую часть перевесть и освидетельствовать: нет ли в сходственность той истории на 
других чужестранных языках, и буде при Академии есть, и во всем сходно, то, за ве-
ликостию оной и трудностью языка, не переводить; а ежели в расположениях того 
описания явитца в чем несходственно или ничего на других языках нет, то ево, пра-
порщика, понуждать, чтобы наиприлежнейше старался в исправлении оного перево-
да, обнадежа награждением чина» (Овчинников 1961: 234). В начале 1757 г. был  
«оглашен приказ об освидетельствовании перевода китайской книги „О происхожде-
нии и нынешнем состоянии народа манджур“, сделанного И.К. Россохиным» (Лето-
пись 2000: 445). 

Русский китаевед узнал, что книга еще не переведена на другие европейские языки 
и является полезной для России. После смерти в 1761 г. И.К. Россохина работу про-
должил А.Л. Леонтьев. В 1762 г. Сенат своим указом предложил Академии наук уско-
рить работы по изданию «Баци тунчжи», но лишь в 1784 г. фундаментальный труд 
под названием «Обстоятельное описание происхождения и состояния Маньджурскаго 
народа и войска, в осми знаменах состоящаго» был опубликован в Санкт-Петербурге 
(Россохин 1784). 

Исходя из напечатанного в первом томе «Обстоятельного описания происхождения 
и состояния Маньджурскаго народа и войска, в осми знаменах состоящаго» «Указа, 
состоявшегося о сочинении обстоятельного описания, о происхождении и состоянии 
всего Маньджурскаго народа и войска, в осми знаменах состоящаго»13, а также из 
основного текста и приложений, можно предположить, что это был перевод двуязыч-
ного документа или перевод делался сразу с двух текстов — маньчжуроязычного и 
китаеязычного. В «Указе…» говорилось о привлечении к работе над этим сочинением 

                              
11 Отдел рукописей и редких книг Научной библиотеки Казанского (Приволжского) федерального 

университета (ОРРК НБ К(П)ФУ). № 4448. 
12 [Россохин]. Краткое известие Дайцинского или Китайского государства… URL: https:// 

viewer.rusneb.ru/ru/ 000199_000009_011295919?page=6&rotate=0&theme=white (дата обращения: 
30.05.2025). 

13 По тексту, даже в названиях томов, наряду с написанием «Маньджурскаго» встречается и 
«Манджурскаго». 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

106 

«Маньчжурских и Китайских Хань-линев потребное число чиновных людей… ежели 
из Маньджуров или Китайцов найдутся такие люди кои довольно знают Китайскую 
грамоту…» (Там же, I: 12). В издании названия городов даны на двух языках, напри-
мер: «Мукдень» (Там же, I: 22, 29; X: 169) и «Шень Ян» (Там же, X: 5, 66), а город, 
известный в русской культуре как Калган, здесь назван «Джан Дзя Кэу» (Там же, III: 
238). В тексте чаще встречаются маньчжурские названия должностей, учреждений, 
но есть и китайские. В конце 17-го тома имеется приложение «Толкование Мань-
джурских и Китайских слов», где термины независимо от языка приводятся в транс-
крипции в алфавитном порядке. Как по тексту, так и в постраничных сносках даются 
пояснения: например, «на реке Сахалинь-Ула (Чорная река, а по нашему называется 
сия река Амуром)» (Там же, I: 29). 

Данная работа была оценена современниками и востребована специалистами. Прав-
да, авторство переводной 17-томной «маньчжурской истории», изданной без указания 
авторов, стали приписывать одному лишь А.Л. Леонтьеву. В обобщающем труде ар-
химандрита Софрония (Грибовского) «Известие о Китайском, ныне Манджуро-Ки-
тайском государстве» говорится: «…а кто таковы Манджуры, когда они Китай взяли, 
и каким образом, должно читать бывшаго в Пекине учеником, а по выезде в Россию 
Коллежским Советником, Алексея Леонтиева, из Манджурскаго языка на Российский, 
о происхождении Манджурского народа, переведенную историю, и другую его же 
переводу книжку, о взятии Манджурами Пекина» (Грибовский 1861: 23–24). «Об-
стоятельное описание происхождения и состояния Маньджурскаго народа и войска,  
в осми знаменах состоящаго» остается до настоящего времени одним из самых боль-
ших по объему опубликованных переводов с маньчжурского языка. 

В конце XVIII в., вслед за И.К. Россохиным и А.Л. Леонтьевым, многие русские 
китаеведы занимались переводом с маньчжурского языка исторических материалов  
и литературы. Новосибирский востоковед В.Е. Ларичев со ссылками на архивы пере-
числил работы семи русских китаеведов, «поддержавших начинания» переводчиков 
«Баци тунчжи». Высшего уровня русское академическое китаеведение достигло в на-
чале XIX в., когда П.И. Каменский и С.В. Липовцов первыми из русских китаеведов 
были избраны членами-корреспондентами Академии наук. Через 10 лет к ним при-
соединился архимандрит Иакинф (Бичурин). 

П.И. Каменский много работал с маньчжурским языком. Он перевел «Дай Юань 
гурун-и судури», и его «Монгольская история о деяниях Чингисского рода»14 стала 
одним из самых значимых переводов с маньчжурского языка. П.И. Каменский зани-
мался переводами с маньчжурского до конца жизни, в его дневниковых черновых за-
писях за 1830-е годы имеются пометки — «перевод с маньджурского»15, записи на 
маньчжурском языке встречаются в самых разных его рукописных текстах. Правда,  
в подавляющем большинстве в рукописях идут параллельные записи на китайском  
и маньчжурском языках. При этом часто по-китайски и по-маньчжурски написано  
в столбик, а далее в строчку — по-русски. В тех случаях, где использовались только 
иероглифы, П.И. Каменский давал транскрипцию кириллицей, если за китайскими 
иероглифами шел маньчжурский текст, то транскрипция чаще всего отсутствует16. 
Современные исследователи, изучавшие сделанный Каменским перевод историче-

                              
14 АВ ИВР РАН. Ф. 24. Оп. 1. Д. 25. 
15 Там же. Д. 12. Л. 30 об. 
16 Там же. Л. 57, 73, 99 и др. 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

107

ской работы «Дай Юань гурун-и судури» («История Великой Небесной империи»), 
которая, в свою очередь, являлась переводом XVII в. «Юань ши» на маньчжурский 
язык, указывают: «…он выполнен в манере, принятой в конце XVIII в., допускающей 
не точный, как положено ныне, перевод текста летописи на русский, а по существу 
переложение (даже порой беглый пересказ) с многочисленными пропусками» (Тю-
рюмина, Пан 2013: 10). 

Русское китаеведение развивалось не только в рамках Санкт-Петербургской акаде-
мии наук. В качестве яркого примера можно привести издание в Московском универ-
ситете полного «историческо-географического описания Китайской империи» быв-
шего церковника Пекинской миссии И.А. Орлова (Орлов 1820). В огромной работе, 
изданной в Москве в двух томах, много внимания уделено проблемам истории как 
государства в Китае, так и трех государствообразующих народов этой страны — ки-
тайцев, маньчжуров и монголов. Содержание работы этого русского китаеведа указы-
вает на привлечение маньчжурских исторических документов. 

В контексте проблем российского маньчжуроведения и исторических исследо-
ваний особый интерес вызывает параграф «О происхождении Манджурскаго народа». 
И.А. Орлов пишет: «Сей народ в 1583-м году при горах, называемых по Манджурски 
Гольминь-Шань-Ин-Алинь; а по Китайски Чань-Бай-шань, то есть при долгих белых 
горах, которые находятся в восточной стороне Китая, называемой Ляу-Дун, в начале 
основал некоторую форму Правительства, потом учинил многие завоевания... Оные 
Мань-Джу, или как наши выговаривают Мань-Джуры, разделяются на Фо-Мань-Джу, 
то есть старых Мань-Джур, и на Иче-Мань-Джу, то есть новых Манджуров; однакож 
всех их не должно почитать за особливый и знатный народ, но за збродной и подлой, 
ибо они получили название сие Мань-Джу от Китайцев, потому, что сии два слова 
Мань-Джу, суть Китайския, и значат наполнившаяся страна» (Там же: 149–150). Да-
лее он приводит «собственно их Мань-Журов о себе описание», начиная с пересказы-
вания маньчжурской легенды о том, как «низшедшая с небес девица… по вкушении 
прекрасных яблок, родила сына, который как бы от неба создан, при самом своем ро-
ждении одарен был свесовершеннейшим разумом… род его, с небес низошедший на 
землю, называется Айжин-Дзюро; а имя ему Букури-Ионшон…» (Там же: 150–151). 
В работе И.А. Орлова подробно представлена история становления маньчжурского 
государства, автор широко использует маньчжуроязычные термины: «И так оный Его 
Величество первый праотец, в 1583 году положил первое основание своему владе-
нию… Потом у Его Величества Энь-Дембухе или Ин-Дембухе-Мафа-Тонь-до-Хуан-
дия, то есть у праотца бывшаго потом второго Манджурскаго Хана, было шесть сы-
новей, кои в шести местах построили себе по городу, а имянно: старший из них име-
нем Десику, построил себе город на местечке Дзиорча…» (Там же: 154). Таким обра-
зом, опубликованные в Московском университете в начале XIX в. труды работавшего 
в Пекине в конце XVIII в. И.А. Орлова стали важным этапом развития русского мань-
чжуроведения. 

Во второй половине XIX в. жившие в Пекине члены Российской духовной миссии 
сделали много переводов маньчжуроязычных исторических материалов. Например, 
студент XI Миссии в Пекине Г.М. Розов перевел на русский язык «Айсинь гурунь-и 
судури битхэ» («Историю династии Цзинь»). Известный востоковед В.Е. Ларичев 
написал: «Труд, вложенный Г.М. Розовым в перевод династийных хроник „Золотой 
империи“ чжурчжэней, был впечатляюще велик. Эту работу мог успешно завершить 
всего лишь за несколько лет только тот, кто в совершенстве владел языком оригинала, 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

108 

кто свободно ориентировался в китайских исторических хрониках… Он перевел не 
только маньчжурский вариант „Истории Золотой империи“, но и значительное число 
хроник сунского времени… Перевод сопровождался детальными сравнениями и со-
поставлениями маньчжурского текста со сведениями, которые выискивались в иных 
источниках, что позволяло ему полнее и точнее оценивать суть описанных происше-
ствий» (Ларичев 2009: 61). 

К середине XIX в. самым известным русским китаеведом стал архимандрит  
Иакинф (Бичурин). В.С. Мясников и И.Ф. Попова отмечают: «Около 70 работ Н.Я. Би-
чурина, в которых он выступил как разносторонний и значительно опередивший свое 
время историк, филолог, этнограф, географ, экономист, правовед, было опубликовано 
в 1827–1851 гг. при его жизни, и почти столько же по сей день пребывают в рукопи-
сях» (Мясников, Попова 2010: 6). А.И. Кобзев утверждает, что «в 1828–1851 гг. 
Н.Я. Бичурин опубликовал свыше 100 крупных научных работ, переводов и исследо-
ваний, посвященных истории, литературе, философии…» (Драмы 2016: 285). Архи-
мандрит Иакинф (Бичурин) в начале своей научно-переводческой деятельности сле-
довал традиции — равноценное внимание уделять текстам на всех языках, иногда 
отдавая предпочтение маньчжурскому. В.М. Майоров указывает: «Потребуется по-
новому оценить значение маньчжурских материалов для китаеведческих изысканий 
о. Иакинфа» (Древняя 2014: 13). Современные российские китаеведы доказали, что 
переводная рукописная работа 1822 г. «Древняя китайская история» была сделана «по 
тексту маньчжурско-китайского издания 1760 г. «[Маньчжурский] перевод „Канона 
преданий“ в редакции Его Величества» («Юй чжи фаньи Шу цзин»… маньчж. «Han-i 
araha ubaliyambuha Dasan-i nomun»)» (Майоров, Стеженская 2015: 9). Позднее 
Н.Я. Бичурин стал придерживаться того убеждения, что основная литература написа-
на на китайском языке, а издания на маньчжурском не имеют большой ценности17.  

Авторитет и популярность Н.Я. Бичурина стали одним из факторов ослабления в 
русском китаеведении интереса к маньчжуроязычным текстам во второй половине 
XIX в. В 1852 г. была опубликована работа ученика Иакинфа (Бичурина) В.В. Гор-
ского «О происхождении родоначальника ныне царствующей в Китае Династии Цин 
и имени народа Маньчжу» (Горский 1852). Молодой китаевед, в отличие от своего 
учителя, делает ссылки на источники и литературу, критически относится к ним, но, 
несмотря на несомненное знакомство с маньчжурским языком, не указывает ни одно-
го маньчжуроязычного документа или исторического текста по этой теме. 

Постепенное вытеснение маньчжурских текстов из русского китаеведения было 
обусловлено в первую очередь объективными факторами, вытеснением маньчжур-
ского языка из всех сфер политической и культурной жизни в Китае. Однако, когда 
вставал вопрос о более глубоком изучении истории Восточной Азии XVII–XIX вв., 
возникала проблема расширения источниковой базы исторической науки, в связи  
с чем русские востоковеды в разные периоды истории поднимали тему сохранения  
и развития российской маньчжуристики. 

Несмотря на популярность Иакинфа (Бичурина), заложенные И.К. Россохиным и 
закрепленные во времена П.И. Каменского традиции русского китаеведения смогли 
перебороть инновации архимандрита, и не только в части транскрипции, но и ценно-
сти маньчжуроязычных текстов. Маньчжурский язык преподавался в Санкт-
                              

17 О противостоянии между Н.Я. Бичуриным и П.И. Каменским по этому вопросу см. (Пиков 
2021: 211). 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

109

Петербургском университете, делались новые переводы. Например, переводом на 
русский язык «Дайляо гуруни судури» (маньчжурская версия «Ляо ши») под руко-
водством профессора Санкт-Петербургского университета В.П. Васильева занимался 
студент М.Н. Суровцов (Ларичев 2009: 61–62). Книги и документы по истории Китая 
на маньчжурском языке привозили в Россию на протяжении всего XIX в. В частно-
сти, в Иркутске сформировалась большая коллекция исторических трудов на трех 
главных языках Цинской империи, при этом даже издания из серии раннесредневеко-
вой китайской исторической литературы «Всеобъемлющее зерцало» [«Тун цзянь» 
通鑑] были на маньчжурском языке (Яхонтов 1994: 43). В начале ХХ в. русские соби-
рали маньчжуроязычные документы на территории Северо-Восточного Китая, а в от-
крытом во Владивостоке Восточном институте ввели преподавание маньчжурского 
языка. В 1903 г., после некоторого перерыва, было возобновлено преподавание мань-
чжурского языка и в Санкт-Петербургском университете. 

Таким образом, с первых дней становления русского китаеведения изучение исто-
рии Китая и маньчжуроведение были неразрывно связаны, находились в тесном 
взаимодействии. Эта взаимосвязь была обусловлена как ролью маньчжурского языка 
в общей системе изучения языков Китая и китайской культуры, так и важностью изу-
чения в первую очередь проблем становления и развития Китая под властью мань-
чжурской династии. Использование маньчжуроязычных материалов обеспечило вы-
сокий уровень российского китаеведения в XVIII–XIX вв. Традиции русского мань-
чжуроведения являются важным фактором развития современного востоковедения и 
исторической науки в России. 

 
Литература 
 
Волкова 1965 — Волкова М.П. Описание маньчжурских рукописей Института народов Азии 

АН СССР / Отв. ред. Б.И. Панкратов. М.: Наука, ГРВЛ, 1965. 
Волкова 1972 — Волкова М.П. Маньчжуроведение // Азиатский музей — Ленинградское 

отделение Института востоковедения АН СССР. М.: Наука, ГРВЛ, 1972. С. 142–148. 
Горский 1852 — Горский В. О происхождении родоначальника ныне царствующей в Китае 

Династии Цин и имени народа Маньчжу // Труды членов Российской духовной миссии в 
Пекине. Т. I. СПб., 1852. С. 189–244. 

Грибовский 1861 — [Грибовский]. Известие о Китайском, ныне Манджуро-Китайском государ-
стве, сочиненное Архимандритом Софронием, начальником Русской Миссии в Китае в на-
чале нынешнего столетия // Чтения в Императорском Обществе истории и древностей 
российских при Московском университете. 1861. Кн. 1. М.: В Университетской типографии, 
1861. С. 23–119. 

Дацышен 2022 — Дацышен В.Г. Цинский Китай как евразийское государство. К проблеме 
изучения истории Китая в России // Российское китаеведение. 2022. № 1. С. 141–154. 

Доронин 2002 — Доронин Б.Г. Историография императорского Китая XVII–XVIII вв. СПб.: 
Филол. фак-т СПбГУ, 2002. 

Драмы 2016 — Драмы и фарсы российской китаистики. Научный сборник / Кобзев А.И., 
Головачёв В.Ц., Дёмин Р.Н. и др. М.: ИВ РАН, 2016. 

Древняя 2014 — «Древняя китайская история» Н.Я. Бичурина. Транскрипция и факсимиле 
рукописи 1822 г. с переводом «Шу цзина», древнекитайский текст оригинала / Пер. 
Н.Я. Бичурина; транскр. В.М. Майорова, М.А. Смирновой, Л.В. Стеженской; под общ. ред. 
В.М. Майорова. М.: ИДВ РАН, 2014. 

Ильюхов 2022 — Ильюхов А.А. Школа «Новая цинская история»: маньчжурский поворот в 
американской историографии // Вестник НГУ. Серия: История, филология. 2022. Т. 21. 
№ 10: Востоковедение. С. 156–166. 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

110 

История 1998 — История Золотой империи / Пер. Г.М. Розова, коммент. А.Г. Малявкина. 
Новосибирск: Изд-во Института археологии и этнографии СО РАН, 1998. 

История 2007 — История Железной империи / Пер. и коммент. Л.В. Тюрюминой. Новосибирск: 
Изд-во Института археологии и этнографии СО РАН, 2007. 

Кукеев 2016 — Кукеев Д.Г. Об особенностях цинских полиязычных источников по истории 
джунгаров // Общество и государство в Китае. 2016. Т. 46. № 1. С. 570–581. 

Ларичев 2009 — Ларичев В.Е. Цинский проект: краткий обзор летописных источников по 
средневековой истории Маньчжурии и ранний этап их изучения // Вестник НГУ. Серия: 
История, филология. 2009. Т. 8, вып. 4: Востоковедение. С. 59–66. 

Летопись 2000 — Летопись Российской Академии наук. Т. I. 1724–1802 / Отв. ред. 
Н.И. Невская. СПб.: Наука, 2000. 

Майоров, Стеженская 2015 — Майоров В.М., Стеженская Л.В. Н.Я. Бичурин и его «Древняя 
Китайская история» // Вестник Санкт-Петербургского университета. 2015. Серия 13. Вып. 1. 
С. 5–11. 

Малявкин 1977 – Малявкин А.Г. Маньчжурский вариант хроники государства Аньчунь-Гу-
рунь // Известия СО АН СССР. Серия общественных наук. 1977. Вып. 1. № 1. С. 95–100. 

Мясников, Попова 2010 — Мясников В.С., Попова И.Ф. Никита Яковлевич Бичурин 
(о. Иакинф) — основатель отечественной научной синологии // «Первый альбом» о. Иакин-
фа (Н.Я. Бичурина). Исследования и комментарии. СПб.: Российская национальная биб-
лиотека, 2010. С. 6–17. 

Овчинников 1961 — Овчинников Р.В. «Рапорт» М.В. Ломоносова и других академиков в Сенат 
о переводе «Истории Китайского государства» // Исторический архив. 1961. № 6. С. 234–235. 

Орлов 1820 — Орлов И.А. Новейшее и подробнейшее историческо-географическое описание 
Китайской империи. Часть 1. М.: В Университетской Типографии, 1820. 

Пан 2004 — Пан Т.А. Некоторые маньчжурские документы о деятельности Пекинской духов-
ной миссии в XIX веке // Православие на Дальнем Востоке. Вып. 4. СПб., 2004. С. 22–32. 

Пан 2006 — Пан Т.А. Маньчжурские письменные памятники по истории и культуре империи 
Цин XVII–XVIII вв. СПб.: Петербургское Востоковедение, 2006. 

Пан 2019 — Пан Т.А. Научно-практический семинар по маньчжуроведению (Германия, 
Мюнхен, 17–18 сентября 2019 г.) // Письменные памятники Востока. 2019. Т. 16. № 4 
(вып. 39). С. 129–132. 

Пан 2021 — Пан Т.А. Переводы на русский язык с маньчжурского языка, выполненные членами 
Пекинской духовной миссии // Вестник Исторического общества Санкт-Петербургской 
Духовной Академии. 2021. № 2(7). С. 77–89. 

Пиков 2009 — Пиков Г.Г. К вопросу о роли маньчжурских исторических текстов в изучении 
истории Восточной Азии в средние века // Вестник НГУ. Серия: История, филология. 2009. 
Т. 8, вып. 4: Востоковедение. С. 67–72. 

Пиков 2021 — Пиков Г.Г. Еще раз к вопросу о роли маньчжурских исторических текстов в 
изучении истории Восточной Азии в средние века (размышления в связи с юбилеем 
ученого) // Восток (Oriens). 2021. № 1. С. 206–212. 

Попова 2024 — Попова И.Ф. Западный край (Си Юй) в трудах Н.Я. Бичурина (1777–1853) // 
Археология Евразийских степей. 2024. № 5. С. 111–116. 

Пумпян 2016 — Пумпян Г.З. У истоков китаеведения в БАН (XVIII в.) // Петербургская 
библиотечная школа. 2016. № 4(56). С. 111–119. 

Россохин 1784 — [Россохин.] Обстоятельное описание происхождения и состояния Маньджур-
скаго народа и войска, в осми знаменах состоящаго. Т. 1–17. СПб.: Иждивением Импера-
торской Академии Наук, 1784. 

Тюрюмина, Пан 2013 — Тюрюмина Л.В., Пан Т.А. Дай Юань гурун-и судури (История Великой 
Небесной империи). Фрагмент тетради IV // Письменные памятники Востока. 2013. № 1 
(вып. 18). С. 9–23. 

Цветков 2024 — Цветков Д.В. Деятельность и научное наследие И.К. Россохина в контексте 
культурного взаимодействия России и Китая (30–60-е годы XVIII века) // Наследие веков. 
2024. № 3. С. 15–25. 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

111

Яхонтов 1994 — Яхонотов К.С. Китайские и маньчжурские книги в Иркутске. СПб.: Центр 
«Петербургское Востоковедение», 1994. 

 
References 
 
Gorsky, Vladimir. “O proiskhozhdenii rodonachal’nika nyne tsarstvuiushchei v Kitae Dinastii Tsin i 

imeni naroda Man’chzhu” [On the Origin of the Founder of the Qing Dynasty Currently Reigning 
in China and of the Name of the Manchu People]. In: Trudy chlenov Rossiiskoi dukhovnoi missii v 
Pekine [Works of the Members of the Russian Spiritual Mission in Beijing]. T. I. St. Petersburg, 
1852, pp. 189–244 (in Russian). 

[Gribovsky.] “Izvestie o Kitaiskom, nyne Mandzhuro-Kitaiskom gosudarstve, sochinennoe 
Arkhimandritom Sofroniem, nachal’nikom Russkoi Missii v Kitae v nachale nyneshnego stoletiia” 
[News about the Chinese, Now Manchu-Chinese, State Composed by Archimandrite Sophrony, 
Head of the Russian Mission in China at the Beginning of this Century]. In: Chteniia v 
Imperatorskom Obshchestve istorii i drevnostei rossiiskikh pri Moskovskom universitete [Readings 
at the Imperial Society of Russian History and Antiquities at Moscow University]. 1861. B. 1. 
Moscow: Tipografiia Universiteta, 1861, pp. 23–119 (in Russian). 

Datsyshen, Vladimir G. “Tsinskii Kitai kak evraziiskoe gosudarstvo. K probleme izucheniia istorii 
Kitaia v Rossii” [The Qing China as a Eurasian State. On the Problem of Studying the History of 
China in Russia]. Rossiiskoe kitaevedenie [Russian Sinology], 2022, no. 1, pp. 141–154 (in 
Russian). 

Doronin, Boris G. Istoriografiia imperatorskogo Kitaia XVII–XVIII vv. [Historiography of Imperial 
China in the 17th–18th Centuries]. St. Petersburg: Filol. fak-t SPbGU, 2002 (in Russian). 

Dramy i farsy rossiiskoi kitaistiki. Nauchnyi sbornik [The Tragedies and Travesties of Russian 
Sinology. A Scholarly Collection]. Ed. by Kobzev A.I., Golovachev V.Ts., Demin R.N. and others. 
Moscow: Institut vostokovedeniia RAN, 2016 (in Russian). 

“Drevniaia kitaiskaia istoriia” N.Ya. Bichurina. Transkriptsiia i faksimile rukopisi 1822 g. s perevo-
dom “Shu czina”, drevnekitaiskii tekst originala [“Ancient Chinese History” by N.Ya. Bichurin. 
Transcription and Facsimile of the 1822 Manuscript with the Translation of “Shu Jing”, the 
Ancient Chinese text of the Original]. Trans. by N.Ya. Bichurin, transcribed by V.M. Mayorov, 
M.A. Smirnova, L.V. Stezhenskaya under the general editorship of V.M. Mayorov. Moscow: 
Institut Dal’nego Vostoka RAN, 2014 (in Russian). 

Iliukhov, Aleksandr A. “Shkola ‘Novaia tsinskaia istoriia’: man’chzhurskii povorot v amerikanskoi 
istoriografii” [The “New Qing History” School: The Manchu Turn in American Historiography]. 
Vestnik NGU. Seriia: Istoriia, filologiia [Bulletin of NSU. Series: History, Philology], 2022, 
vol. 21, no. 10: Vostokovedeniie, pp. 156–166 (in Russian). 

Istoriia Zheleznoi imperii [The History of the Iron Empire]. Trans. and comment. by L.V. Tiuriumina. 
Novosibirsk: Izd-vo Instituta arkheologii i etnografii SO RAN, 2007 (in Russian). 

Istoriia Zolotoi imperii [The History of the Golden Empire]. Translated by G.M. Rozov, commented 
by A.G. Malyavkin. Novosibirsk: Izd-vo Instituta arkheologii i etnografii SO RAN, 1998 (in 
Russian). 

Kukeev, Dorji G. “Ob osobennostiakh tsinskikh poliiazychnykh istochnikov po istorii dzhungarov” 
[On the Features of the Qing Multilingual Sources on the History of the Dzungars]. Obshchestvo i 
gosudarstvo v Kitae [Society and State in China], 2016, vol. 46, no. 1, pp. 570–581 (in Russian). 

Larichev, Vitaly E. “Tsinskii proiekt: kratkii obzor letopisnykh istochnikov po srednevekovoi istorii 
Man’chzhurii i rannii etap ikh izucheniia” [The Qing Project: A Brief Overview of Chronicle 
Sources on the Medieval History of Manchuria and the Early Stage of Their Study]. Vestnik NGU 
[Bulletin of NSU. Series: History, Philology], 2009, vol. 8, iss. 4: Vostokovedeniie, pp. 59–66 (in 
Russian). 

Letopis’ Rossiiskoi akademii nauk [Chronicle of the Russian Academy of Sciences], vol. I, 1724–
1802. Ed. by N.I. Nevskaya. St. Petersburg: Nauka, 2000 (in Russian). 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

112 

Maiorov, Vladimir M. & Stezhenskaya, L.V. “N.Ya. Bichurin i ego ‘Drevniaia Kitaiskaia istoriia’ ” 
[N.Ya. Bichurin and his “Ancient Chinese History”]. Vestnik Sankt-Peterburgskogo universiteta 
[Bulletin of St. Petersburg University], 2015, Series 13 (iss. 1), pp. 5–11 (in Russian). 

Malyavkin, Anatoliy G. “Man’chzhurskii variant khroniki gosudarstva An’chun’-Gurun” [The 
Manchurian Version of the Chronicle of the Anchun-Gurun State]. Izvestiya SB AN SSSR (ser. 
obshchestv. nauk). 1977. No. 1. Issue 1, pp. 95–100 (in Russian). 

Miasnikov, Vladimir S. & Popova, Irina F. “Nikita Iakovlevich Bichurin (o. Iakinf) — osnovatel’ 
otechestvennoi nauchnoi sinologii” [Nikita Yakovlevich Bichurin (Iakinf) — the Founder of 
Russian Scientific Sinology]. In: “Pervyi al’bom” o. Iakinfa (N.Ya. Bichurina). Issledovaniia i 
kommentarii [“The First Album” of Iakinf (N.Ya. Bichurin)]. Research and Commentary. 
St. Petersburg: Rossiiskaia natsional’naia biblioteka, 2010, pp. 6–17 (in Russian). 

Orlov, Ivan A. Noveishee i podrobneishee istorichesko-geograficheskoe opisanie Kitaiskoi imperii 
[The Latest and Most Detailed Historical and Geographical Description of the Chinese Empire]. 
Vol. 1. Moscow: Tipografiia universiteta, 1820 (in Russian). 

Ovchinnikov, Roman V. “Raport M.V. Lomonosova i drugikh akademikov v senat o perevode Istorii 
Kitaiskogo gosudarstva” [“Report” of M.V. Lomonosov and Other Academicians to the Senate on 
the Translation of the “History of the Chinese State”]. Istoricheskii Arkhiv [Historical Archive], 
1961, no. 6, pp. 234–235 (in Russian). 

Pang, Tatiana A. “Nekotorye man’chzhurskie dokumenty o deiatel’nosti Pekinskoi dukhovnoi missii v 
XIX veke” [Some Manchu Documents on the Activity of the Beijing Spiritual Mission in the 19th 
Century]. Pravoslavie na Dal’nem Vostoke [Orthodoxy in the Far East]. St. Petersburg, 2004, 
iss. 4, pp. 22–32 (in Russian). 

Pang, Tatiana A. Man’chzhurskie pis’mennye pamiatniki po istorii i kul’ture imperii Cin XVII–
XVIII vv. [Manchu Written Records on the History and Culture of the Qing Empire in the 17th–
18th Centuries]. St. Petersburg: Peterburgskoie Vostokovedenie, 2006(in Russian). 

Pang, Tatiana A. “Nauchno-prakticheskii Seminar po Man’chzhurovedeniiu (Germaniia, Miunkhen, 
17–18 sentiabria 2019 g.)” [Scholarly and Practical Seminar on Manchu Studies (Germany, 
Munich, September 17–18, 2019)]. Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2019, vol. 16, no. 4 (iss. 39), 
pp. 129–132 (in Russian). 

Pang, Tatiana A. “Perevody na russkii iazyk s man’chzhurskogo iazyka, vypolnennye chlenami 
Pekinskoi dukhovnoi missii” [Translations into Russian from Manchu by Members of the Beijing 
Spiritual Mission]. Vestnik Istoricheskogo obshhestva Sankt-Peterburgskoj Dukhovnoi Akademii 
[Bulletin of the Historical Society of the St. Petersburg Theological Academy], 2021, no. 2(7), 
pp. 77–89 (in Russian). 

Pikov, Gennady G. “K voprosu o roli man’chzhurskikh istoricheskikh tekstov v izuchenii istorii 
Vostochnoi Azii v srednie veka” [On the Role of Manchu Historical Texts in the Study of History 
of East Asia in the Middle Ages]. Vestnik NGU [Bulletin of NSU. Series: History, Philology], 
2009, vol. 8, iss. 4: Vostokovedenie, pp. 67–72 (in Russian). 

Pikov, Gennady G. “Eshche raz k voprosu o roli man’chzhurskikh istoricheskikh tekstov v izuchenii 
istorii Vostochnoi Azii v srednie veka (razmyshleniia v sviazi s iubileem uchenogo)” [Once Again 
on the Role of Manchu Historical Texts in the Study of East Asian History in the Middle Ages 
(Reflections on the Anniversary of the Scholar)]. Vostok (Oriens), 2021, no. 1, pp. 206–212 (in 
Russian). 

Popova, Irina F. “Zapadnyi krai (Si Yui) v trudakh N.Ya. Bichurina (1777–1853)” [The Western 
Region (Xi Yu) in the Works by N.Ya. Bichurin (1777–1853)]. Archaeology of the Eurasian 
Steppes, 2024, no. 5, pp. 111–116 (in Russian). 

Pumpyan, Galina Z. “U istokov kitaevedeniia v BAN (XVIII v.)” [At the Origins of Sinology in the 
BAS (18th Century)]. Peterburgskaia bibliotechnaia shkola [St. Petersburg Library School], 2016, 
no. 4(56), pp. 111–119 (in Russian). 

[Rossokhin]. Obstoiatel’noe opisanie proiskhozhdeniia i sostoianiia Man’dzhurskago naroda i 
voiska, v osmi znamenakh sostoiashchago [A Detailed Description of the Origin and Condition of 
the Manchu People and Army, Consisting of Eight Banners]. Vol. 1–17. St. Petersburg: 
Imperatorskaia akademiia nauk, 1784 (in Russian). 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

113

Tiuriumina, Luidmila V. & Pang, Tatiana A. “Dai Yuan’ gurun-i suduri (Istoriia Velikoi Nebesnoi 
Imperii). Fragment tetradi IV” [Dai Yuan gurun-i suduri (History of the Great Celestial Empire.  
A Fragment of Notebook IV]. Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2013, no. 1(18), pp. 9–23 (in 
Russian). 

Tsvetkov, Dmitry V. “Deiatel’nost’ i nauchnoe nasledie I.K. Rossohkina v kontekste kul’turnogo 
vzaimodeistviia Rossii i Kitaia (30–60-e gody XVIII veka)” [The Activity and Scholarly Heritage 
of I.K. Rossokhin in the Context of Cultural Interaction between Russia and China (the 30–60s of 
the 18th Century)]. Nasledie vekov [Legacy of Centuries], 2024, no. 3, pp. 15–25 (in Russian). 

Volkova, Maiia P. Opisanie man’chzhurskikh rukopisei Instituta narodov Azii AN SSSR [A Descrip-
tion of Manchu Manuscripts of the Institute of the Peoples of Asia of the USSR Academy of 
Sciences]. Editor-in-chief B.I. Pankratov. Moscow: Nauka, Glavnaia redaktsiia vostochnoi litera-
tury, 1965 (in Russian). 

Volkova, Maiia P. “Man’chzhurovedenie” [Manchu Studies]. In: Aziatskii muzei — Leningradskoe 
otdelenie Instituta vostokovedeniia AN SSSR. [Asiatic Museum — Leningrad Branch of the 
Institute of Oriental Studies of the USSR Academy of Sciences]. Moscow: Nauka, Glavnaia 
redaktsiia vostochnoi literatury, 1972, pp. 142–148 (in Russian). 

Yakhontov, Konstantin S. Kitaiskie i man’chzhurskie knigi v Irkutske [Chinese and Manchurian Books 
in Irkutsk]. St. Petersburg: Peterburgskoie Vostokovedenie, 1994 (in Russian). 

 
 
 

Manchu Studies and the Study of Chinese History in Russia  
in the 18th–19th Centuries 
 
V.G. DATSYSHEN 
Krasnoyarsk State Pedagogical University 
Krasnoyarsk, Russian Federation 
 

Received 11.06.2025. 
 
A b s t ra c t :  The article examines the problems of relationship between Manchu Studies and the study 
of Chinese history in Russian Sinology. The main attention is paid to the issues of formation and 
development, during the 18th–19th centuries, of the St. Petersburg Center for Manchu Studies, which 
is currently headed by the leading Russian Manchu scholar T.A. Pang. The work shows the reasons 
for which the first Russian Orientalists to become Sinologists had originally been experts in Manchu 
Studies and proves that one of the primary tasks of Russian Sinology was the study of the history of 
the Qing China. The study is based on manuscripts and rare publications found in archival and library 
collections. The author concludes that it was due to Manchu studies of the 18th–19th centuries that 
the foundation of traditional Russian Sinology was laid, which is in demand at the present stage of 
development of historical research in Russia. 
 
Ke y  w o rd s : history of Russian Sinology, Manchu Studies, history of China, T.A. Pang. 
 
Fo r  c i ta t i o n :  Datsyshen, Vladimir G. “Manchu Studies and the Study of Chinese History in Russia 
in the 18th–19th Centuries”. Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2025, vol. 22, no. 4 (iss. 63), pp. 101–
113 (in Russian). DOI: 10.55512/WMO692200. 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r :  Vladimir  G.  DATSYSHEN, Dr. Sci. (History), Professor, Department of 
World History, Krasnoyarsk State Pedagogical University (Krasnoyarsk, Russian Federation) 
(dazishen@mail.ru). 



1
1
4
 

ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

114 

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 114–123 

Документы на маньчжурском языке об отношениях 
сахалинских айнов с империей Цин в XVIII–XIX вв.  
из коллекции Университета Хоккайдо 
 
В.В. ЩЕПКИН 
Институт восточных рукописей РАН 
Санкт-Петербург, Россия 
 
А.А. ИЛЬЮХОВ 
Институт восточных рукописей РАН 
Санкт-Петербург, Россия 
 
DOI: 10.55512/WMO691524 
 

Статья поступила в редакцию 18.06.2025. 
 
А н н о т а ц и я : В статье вводится в научный оборот перевод на русский язык двух маньчжурских 
документов, имеющих отношение к контактам сахалинских айнов с администрацией империи 
Цин в конце XVIII — начале XIX в. Излагается история этих документов и их изучения япон-
скими исследователями, а также исторический контекст их появления. Приводятся данные о 
месте сахалинских айнов в системе торговых связей в Северо-Восточной Азии в указанный 
период. 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а : империя Цин, Сахалин, айны, маньчжуры, Приморье. 
 
Б л а год а р н о с т ь : исследование выполнено при финансовой поддержке РНФ в рамках научного 
проекта № 24-28-00764 «Создание аннотированного каталога источников на японском языке по 
истории Сахалина и Курильских островов XVII–XX вв.». 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я :  Щепкин В.В., Ильюхов А.А. Документы на маньчжурском языке об отно-
шениях сахалинских айнов с империей Цин в XVIII–XIX вв. из коллекции Университета  
Хоккайдо // Письменные памятники Востока. 2025. Т. 22. № 4 (вып. 63). С. 114–123.  
DOI: 10.55512/WMO691524. 
 
О б  а в т о р а х : ЩЕПКИН Василий Владимирович, кандидат исторических наук, старший 
научный сотрудник, Отдел Дальнего Востока, Институт восточных рукописей, Российская 
академия наук (Санкт-Петербург, Россия) (vshepkin@gmail.com). ORCID: 0000-0003-0007-1143. 
ИЛЬЮХОВ Александр Алексеевич, младший научный сотрудник, Отдел Дальнего Вос-
тока, Институт восточных рукописей, Российская академия наук (Санкт-Петербург, Россия) 
(alexsmol96@gmail.com). ORCID: 0000-0002-4169-9052. 

 

© Щепкин В.В., 2025 
© Ильюхов А.А., 2025 

 

В Отделе северных материалов библиотеки Университета Хоккайдо хранятся два 
уникальных свитка, свидетельствующие о контактах сахалинских айнов с чиновни-
ками империи Цин в XVIII–XIX вв. Один из двух документов на маньчжурском язы-



11
5 

ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

115

ке, содержащихся в первом из двух свитков, попал в поле зрения чиновников военно-
го правительства Японии еще в конце XVIII в., а впоследствии послужил одним из 
толчков для формирования японской школы маньчжуроведения. Отдавая дань заслу-
гам ведущего научного сотрудника ИВР РАН, к.и.н. Т.А. Пан на ниве российского 
маньчжуроведения и в связи с ее юбилеем, мы решили посвятить данную статью 
этим свиткам и ввести в научный оборот переводы содержащихся в них маньчжур-
ских текстов на русский язык. 

Свитки, о которых пойдет речь, известны в японской историографии под общим 
названием «Документы старосты селения Наёро на Карафуто» (яп. Карафуто Наёро 
со:отона мондзё カラフトナヨロ惣乙名文書) или «Документы Яэнкороаину» (яп. 
Яэнкороаину мондзё ヤエンコロアイヌ文書). Яэнкороаину — это имя сахалинского 
айна, который был старостой селения Наёро на западном побережье Сахалина (Кара-
футо) на рубеже XVIII–XIX вв. и в семье которого вплоть до начала XX в. хранились 
документы, содержащиеся в свитках. 

Свитки хранятся в библиотеке Университета Хоккайдо под шифрами дзикумоно 
182–183 (яп. 軸物 182–183, дзикумоно — свиток). Длина первого из них — 3 м 49 см, 
второго — 2 м 62 см. Высота (ширина) обоих свитков 28 см. Первый свиток (дзику-
моно 182) содержит два документа на китайском языке и девять документов на япон-
ском языке, второй (дзикумоно 183) — два документа на маньчжурском языке. Хро-
нологически маньчжурские тексты предшествуют китайским и японским (за исклю-
чением одного японского — он относится к периоду между составлением двух мань-
чжурских текстов). Следуя сложившейся среди японских исследователей этих текстов 
традиции, мы будем придерживаться следующей нумерации содержащихся в свитках 
документов: маньчжурские документы № 1–2, китайские документы № 3–4, японские 
документы № 5–13. 

Первый из маньчжурских текстов (№ 1) датирован 40-м годом под девизом правле-
ния Цяньлун (1775), второй (№ 2) — 21-м годом под девизом правления Цзяцин 
(1816). Первый из китайских документов (№ 3) датирован 23-м годом под девизом 
правления Цзяцин (1818), второй (№ 4) не датирован, но, вероятно, составлен тогда 
же, когда и первый. Самый ранний из японоязычных документов (№ 5) содержит две 
даты — 1792 и 1808 гг., документ № 6 — 1832 г., документы № 12–13 — 1861 и 
1862 гг. соответственно. Документы № 7–8 и № 10–11 содержат только циклические 
знаки, т.е. датированы не точно, но если предположить, что они расположены в хро-
нологической последовательности, то № 7–8 будут относиться к 1839 или 1851 г.,  
а № 10–11 — к 1844 или 1856 г. 

Первый из документов на маньчжурском языке, перевод которого на русский язык 
будет представлен в конце статьи, судя по его датировке, был передан айнскому вож-
дю из селения Наёро на западном побережье Сахалина не ранее 1775 г. Чтобы понять 
историческое значение этого документа, нужно хотя бы коротко описать место саха-
линских айнов в системе межэтнических контактов Северо-Восточной Азии в XVII–
XIX вв. 

Айны — один из коренных народов Хоккайдо, Сахалина и Курильских островов.  
С географической, лингвистической и историко-культурной точек зрения их принято 
делить на, соответственно, хоккайдоских, сахалинских и курильских. Это деление 
несколько условно, поскольку самую многочисленную из трех групп — айнов Хок-
кайдо — можно подразделить еще на несколько. В этом смысле правильнее было бы 
говорить о наличии более четких отличий айнов Сахалина и Курил от айнов Хоккай-



1
1
6
 

ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

116 

до, обусловленных географией и историей и находивших отражение в их языке и 
культуре. В контексте данной статьи важным обстоятельством является наибольшая 
географическая удаленность ареала проживания сахалинских и курильских айнов от 
Японии, что предопределило их более позднее попадание в орбиту внимания и влия-
ния японского правительства — не ранее последней четверти XVIII в. Самая мало-
численная из групп, курильские айны, вплоть до начала XVIII в., когда они оказались 
включенными в состав Российской империи, дольше всего оставалась вне сферы 
влияния какой-либо цивилизации — китайской или японской, хотя курильские айны 
и имели опосредованные торговые контакты с японцами. Что же касается сахалин-
ских айнов, то они, напротив, дольше других групп имели устойчивые контакты  
с китайской цивилизацией, наряду с другими народами Сахалина и Приморья, через 
систему торговли, которая с точки зрения китайских властей была системой подарков 
и подношений, распространявшей китайский дипломатический ритуал на не имевшие 
государства коренные народы Северо-Восточной Азии. 

Такая система отношений китайских государств с народами Приморья и Сахалина 
начала складываться по крайней мере с XIII в., когда имели место первые зафиксиро-
ванные в письменных источниках вооруженные противостояния войск монгольской 
империи Юань с сахалинскими айнами, хотя в ходе археологических раскопок стоя-
нок культуры Сацумон (VII–XIII вв.) обнаруживаются китайские бронзовые зеркала, 
произведенные еще в империи Сун (960–1279) (Кайхо 1990: 270). В ходе распростра-
нения монгольского влияния на район устья Амура и Сахалин в этих местностях бы-
ли учреждены торговые посты, служившие местами обмена: лидеры местных общин 
подносили шкуры животных монголо-китайской администрации, а в ответ получали 
дары в виде тканей и одежды. Сахалинские айны, которые примерно в это же время 
вели активную экспансию с юга Сахалина на север острова, поначалу воспротиви-
лись попыткам монгольской администрации включить их в систему официальных 
отношений, что вылилось в ряд вооруженных столкновений в 1264 и 1284–1286 гг. 
Китайская хроника «Юань ши» сообщает о ежегодных столкновениях народа гувэй 
(яп. куи, вероятно, айны) с народом цзилими (вероятно, нивхи) и о поступившей от 
последних просьбе о помощи в борьбе с первыми (Stephan 1971: 21–22). В 1264 г. 
монголы основали свой опорный пункт в местечке Тыр. Согласно «Юань ши»,  
к 1308 г. монголам удалось усмирить сахалинских айнов, после чего те стали нано-
сить визиты с данью в монгольские торговые посты. 

Эта система контроля и торговли продолжала существовать и во времена империй 
Мин (1368–1644) и Цин (1644–1912). Как пишет Б. Уокер, «политика Цин не лишила 
эти группы полностью их родной этничности и культурных практик, но оказалась 
эффективным средством сосредоточения коммерческой деятельности на китайских 
постах и управления границами государства Цин» (Walker 2001: 135). Цинские чи-
новники присваивали местным старейшинам титулы хала-и-да («глава рода (группы 
семей)») и гашань-да или гашань-и-да («старейшины деревни») и поручали им «под-
держивать мир» на подконтрольных им территориях. К середине XVIII в. цинские 
чиновники зарегистрировали пятьдесят шесть групп фамилий в качестве хала-и-да; 
из них, как отмечают цинские источники, шесть родов и 148 семей принадлежали 
айнам и нивхам, которые попали под цинскую административную опеку на Сахалине 
(Ibid.). 

«Главы родов» и «старейшины деревень» регулярно приезжали в цинские опорные 
пункты, преподнося дань в виде шкур диких животных и получая взамен чиновничьи 



11
7 

ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

117

парчовые халаты. Эти халаты в дальнейшем становились объектом торговли сахалин-
ских айнов с айнами Хоккайдо, а затем попадали и в Японию, где стали известны под 
названием эдзо-нисики 蝦夷錦 (букв. «айнская парча»). На Хоккайдо и в Японии эти 
халаты переставали ассоциироваться с маньчжурской администрацией, а ценились 
прежде всего за высокое качество шелковой ткани, значительно превосходящее каче-
ство тканей, которые японцы получали в рамках торговли с китайскими купцами  
в Нагасаки. Однако если китайские чиновничьи халаты, в обилии сохранившиеся  
в японских коллекциях, являются материальным свидетельством торговых связей 
сахалинских айнов с народами материка, то публикуемые ниже документы на мань-
чжурском языке подтверждают их контакты и с цинской администрацией. 

Документ № 1 на маньчжурском языке 1775 г. представляет собой сообщение о во-
леизъявлении императора Цяньлуна о том, чтобы представители общин коренных 
народов Приморья и Сахалина в случае, если они хотят приехать в Пекин для подно-
шения дани и приобретения невест из числа маньчжурских женщин1, приезжали не  
в начале весны, как это было до сих пор, а до наступления зимнего сезона. Это объ-
ясняется тем, что на начало весны часто приходился сезон распространения эпиде-
мических заболеваний, в частности оспы, а потому многие из представителей корен-
ных народов, не имея иммунитета, заболевали и умирали. Документ был передан че-
рез несколько инстанций — канцлера-дасюэши, налоговое управление, военного гу-
бернатора-цзянцзюня и его помощника-фудутуна. Адресатами документа № 1 назы-
ваются глава клана-хала Тоо по имени Окопио и глава деревни-гашань по имени  
Тусокурданги. Икэгами Дзиро, один из переводчиков этого документа на японский 
язык, предполагает, что имена Окопио и Тусокурданги — айнские, хотя и указывает, 
что имя клана Тоо является китайским иероглифическим сокращением нивхского 
имени «Торхэну» (Икэгами 1968: 181). Так или иначе, конечным адресатом именно 
этого документа является, по-видимому, «глава деревни-гашань по имени Тусокур-
данги» — очевидно, сахалинский айн, который признавался маньчжурской админист-
рацией «главой деревни» и благодаря этому участвовал в торговле с Китаем через 
Приморье. Этот Тусокурданги, видимо, был предком Яэнкороаину, сахалинского айна 
из Наёро, у которого и хранился документ в течение следующих нескольких десяти-
летий, когда активизировались отношения сахалинских айнов с японской админист-
рацией. 

Сахалинские айны впервые попали в поле зрения японского правительства в 1785 г., 
когда состоялась первая официальная экспедиция в земли айнов — на Сахалин и юж-
ные Курильские острова — в том числе для прояснения слухов о нелегальной торгов-
ле княжества Мацумаэ с русскими после визита российской экспедиции на Хоккайдо 
в 1778–1779 гг. С этого времени чиновники центрального правительства Японии ста-
ли регулярно посещать Сахалин, а княжество Мацумаэ — организовывать там сторо-
жевые посты и сезонные рыболовецкие фактории, пока, наконец, после нападений 
экспедиции Н.А. Хвостова и Г.И. Давыдова в 1806–1807 гг., не было принято решение 
о переводе Сахалина вместе с западной половиной Хоккайдо под прямое управление 
сёгуна. Вскоре японские чиновники предприняли попытку разорвать торговые связи 
сахалинских айнов с материком, выплатив в 1809–1812 гг. их долги, накопившиеся в 
ходе торговли, на общую сумму 5546 шкурок, и таким образом перевести айнское 
                              

1 Браки лидеров местных общин с маньчжурскими женщинами повышали их статус и давали 
больше возможностей для торговли. Подробнее об этом см. (Сасаки 2008). 



1
1
8
 

ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

118 

население юга Сахалина под свой контроль, что им в целом удалось завершить к кон-
цу 1810-х годов (Walker 2001: 150–153). Показательно, что второй из публикуемых 
ниже документов на маньчжурском языке датируется 1816 г. и таким образом являет-
ся, вероятно, последним свидетельством контактов айнов Сахалина с цинской адми-
нистрацией. 

Документ № 1 впервые попал в поле зрения японских чиновников в конце XVIII в. 
Известный японский исследователь северных земель, чиновник военного правитель-
ства Могами Токунаи (1754–1836) увидел его во время своей экспедиции на Сахалин 
в 1792 г., скопировал и отвез копию документа в Эдо (Могами 1972: 468). Тогда же он, 
вероятно, передал Яэнкороаину записку на японском языке, в которой сообщал об 
изготовленной копии и предписывал бережно хранить оригинал документа до после-
дующих указаний от японского правительства. Могами Токунаи посетил Наёро еще 
раз в 1808 г. и тогда, по-видимому, дополнил или переписал свою предыдущую за-
писку, добавив новую дату (документ № 5). Еще прежде этого маньчжурский текст 
документа Яэнкороаину появился на страницах сочинения другого исследователя 
северных земель Кондо Дзюдзо (1771–1829) «Исследование размежевания пригра-
ничных земель по картам» (яп. Хэнъё: бункай дзуко: 辺要分界図考), составленного  
в 1804 г.2. 

Первый перевод маньчжурского документа на японский язык появился на страни-
цах сочинения Мацумото Танэтика (1793–1841) «Записки о плавании по островам 
северных морей» (яп. Хоккай ухакуки 北海烏舶記), а позже был включен в сборник 
документов о внешних отношениях правительства Токугава «Обзор внешних сноше-
ний» (яп. Цу:ко: итиран 通航一覧), составленный не позднее 1853 г. Также известно, 
что копию маньчжурского документа помещал в своем сочинении «Иллюстрирован-
ное описание северного Эдзо» (яп. Кита эдзо дзусэцу 北蝦夷図説) еще один извест-
ный исследователь Сахалина Мамия Риндзо (1780–1844) (Икэгами 1968: 179). 

Согласно документу № 6, в 1832 г. маньчжурские документы, а также записку Мо-
гами Токунаи скопировал и отвез в Мацумаэ посетивший селение Наёро, вероятно, 
чиновник этого княжества по имени Эндо Сигэдзо (документ № 6 — это его записка, 
переданная айнскому старосте селения Сиротома — по-видимому, сыну Яэнкороаи-
ну). Еще один исследователь северных земель Судзуки Сигэхиса (1818–1888) писал 
об увиденных им маньчжурских и китайских документах, а также записке Могами 
Токунаи во время посещения Наёро в 1854 г. в своем сочинении «Дневники Карафу-
то» (яп. Карафуто никки 唐太日記), опубликованном в 1860 г. Там же он разместил 
тексты китайских и японского документов, а также рисунок печати с маньчжурского 
документа. Наконец, документы № 12–13 свидетельствуют о том, что в 1861 г. доку-
менты копировал Могами Кумасабуро, а в 1862 г. — вассал княжества Аидзу Намма 
Цунанори (1823–1909). 

Наконец, уже в начале XX в., после передачи южного Сахалина под власть Япон-
ской империи по результатам русско-японской войны, все вышеупомянутые докумен-
ты (№ 1–13) были вновь обнаружены в селении Наёро на Сахалине. Оба маньчжур-
ских документа были тогда же переведены на японский язык профессором Сиратори 
                              

2 Маньчжурский текст документа № 1 помещен в третьем томе сочинения Кондо Дзюдзо (см., на-
пример, список из коллекции библиотеки Университета Васэда, шифр хранения ル 07 03365, URL: 
https:// archive.wul.waseda.ac.jp/kosho/ru07/ru07_03365/ru07_03365_0002/ru07_ 03365_0002.pdf, л. 11–
13 об). Однако в опубликованном варианте сочинения Кондо Дзюдзо этот документ опущен (Кондо 
1905: 28–29). 



11
9 

ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

119

Куракити (1865–1942), а затем опубликованы вместе с китайскими документами и их 
переводами Огава Умпэй в его книге «Маньчжурия и Карафуто» (Огава 1910: 220–
259). Он же впервые опубликовал и тексты японских документов в другой своей кни-
ге «Япония и материк» (Огава 1923). Наконец, в 1968 г. Икэгами Дзиро осуществил 
первую полную научную публикацию всех вышеупомянутых документов, в том числе 
их фотографии, а также латинскую транслитерацию маньчжурских текстов и их под-
строчный перевод на японский язык (Икэгами 1968: 181–196). 

Нижеследующий перевод маньчжурских текстов на русский язык выполнен 
А.А. Ильюховым по оригинальному тексту свитков, для справки также использова-
лись латинская транслитерация текстов и перевод на японский язык, выполненный 
Икэгами Дзиро. Комментарии к переводу, касающиеся маньчжурских и китайских 
терминов и дат, выполнены А.А. Ильюховым, остальные — В.В. Щепкиным. 

 
Документ № 1 

 
Письмо из присутственного места-ямыня [при] помощнике военного губернатора-

фудутуна3, представленное главе клана-хала Тоо4 [по имени] Окопио и главе деревни-
гашань5 [по имени] Тусокурданги6. Ради доведения до сведения. В двенадцатый день 
третьего месяца7 из присутственного места-ямыня [при] военном губернаторе-
цзянцзюне пришло письмо, [в котором] говорится: «С целью уведомления. Представ-
ленная [информация из] налогового управления [содержит следующее]: „Принято в 
первую декаду третьего месяца 40-го года [правления] Цяньлуна8. Письмо, посланное 
канцлером-дасюэши, начальником императорских телохранителей Чжунъюн-гуном9, 

                              
3 Система управления Маньчжурией во время правления Цяньлуна (1735–1796) имела следующий 

вид: вся территория делилась на три провинции, во главе каждой из которых стоял военный губерна-
тор-цзянцзюнь (кит. 將軍; маньчж. чжянгюнь); один из них располагался в Мукдене, второй в Гири-
не, третий в Цицикаре. В свою очередь, маньчжурские провинции (маньчж. дэрги илань голо; кит. дун 
сань шэн 東三省) делились на военные округа под началом помощников военных губернаторов 
(маньчж. мэирэнь-и чжангин; кит. фу дутун 副都統). В представленном тексте речь идет о провин-
ции Гирин, в которой находилось шесть военных округов с центрами в следующих городах: Гирин, 
Нингута, Бэдунэ, Илань, Алчука и Лалинь. Эти гарнизоны были ответственны за выполнение целого 
ряда задач: охрана фронтира с Россией, контроль над местными торговыми путями, привлечение 
местного населения на службу в знамённые войска, колонизация земель выходцами из пекинских 
знамённых, ведение контактов с народами бассейна Амура и Сахалина. Данное письмо было отправ-
лено в присутственное место при помощнике военного губернаторе в Илане, поскольку именно в его 
юрисдикцию входила связь с населением Сахалина (Дин 2003: 78–81). 

4 Согласно примечанию Икэгами Дзиро, «Тоо» — вероятнее всего, имя нивхского клана (в доку-
менте № 3 на китайском языке такое же имя записано иероглифом 陶): Огава Умпэй, ссылаясь на 
сочинение Мамия Риндзо «Иллюстрированное описание северного Эдзо [Сахалина. — В.Щ.]», пи-
шет, что такую фамилию носил нивх Торухэну из селения Итои. 

5 Род-хала (кит. 哈拉) и деревня-гашань (кит. 嘎栅) представляли собой традиционные территори-
ально-родственные объединения у чжурчжэней. При взаимодействии с народами северного фронти-
ра цинская бюрократия использовала привычную им родоплеменную терминологию для лучшего 
понимания иерархии внутри местных сообществ (Лю 1995: 20–35, 46–57; Сасаки 2008: 66). 

6 Икэгами Дзиро транскрибирует эти имена как «ok’obkio» и «tusokurdenggi», предполагая их 
айнское происхождение. 

7 11 апреля 1775 г. (здесь и далее даты переводятся в григорианский календарь). 
8 31 марта — 9 апреля 1775 г. 
9 В представленном в письме периоде времени титулом Чжунъюн-гун (маньчж. тоньдо батуру 

гун; кит. 忠勇公) обладал командир истинного белого знамени Фулунгань. В качестве канцлера 



1
2
0
 

ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

120 

[содержит следующее:] ‚В пятый день первой декады второго месяца 40-го года 
[правления] Цяньлуна10 [император] своим указом доводит следующее: ‘Недавно Ли-
дака из амурских нивхов11, приезжающих в Пекин, скончался от оспы, и поскольку и 
раньше случались подобные случаи, судя по всему, все они [ранее] не переболели. 
Они приезжают с данью издалека ради получения жены и прибывают в столицу, где 
умирают от оспы, что весьма прискорбно. Поскольку от их родины до столицы доро-
га длинная, [по их прибытии] в Пекин зима [уже] заканчивается и наступает весна — 
[и как раз в это] время вспыхивает эпидемия, что для них не несет никакой пользы. 
Ввиду холодов в это время года было бы хорошо приглашать их чуть пораньше и как 
можно быстрее приводить [их] дела в порядок, а затем отсылать [их к себе] обратно. 
С того момента, как это [письмо] при случае будет доставлено военному губернатору-
цзянцзюню в Гирине, если [среди] амурских нивхов [найдутся] те, которые желают 
прибыть в Пекин с данью и получить жену, [ни в коем случае] не позволять им, как 
прежде, излишне задерживаться и отправляться в Пекин зимой. В любом случае, если 
кто поспеет к прохладному сезону седьмого, восьмого или девятого месяца, со сторо-
ны местных властей [надлежит] тут же без промедления подготовить для него жену в 
соответствии с законом, после чего пусть отправится обратно в свои земли. Если [по-
ступить] так, для них самих будет огромная польза’‘ — благоговейно следуйте таким 
образом! Посему [письмо] с такими словами было отправлено‛. Письмо [надлежит] 
доставить в присутственные места-ямынь [при] помощниках командира провинци-
альных гарнизонов в Илане и в Нингуте для вручения и оглашения амурским и саха-
линским нивхам12. Впоследствии, если будут те, кто [пожелает поехать] в Пекин с 
данью для получения невесты, [пускай] непременно поспеют управить [дела] к вось-
мому или девятому месяцу, воспользовавшись прохладной порой, после чего пусть 
посылаются [обратно], о чем было подано донесение с представлением на утвержде-
ние“ — о чем и доводится до Вашего сведения». Поэтому, согласно указу, если среди 
вас, сахалинских нивхов, есть те, которые собираются прибыть с данью в столицу 
ради получения жены, пусть приезжают в Пекин пораньше, чтобы оказались там  
в прохладное время седьмого, восьмого или девятого месяца. Посему [указ] доводит-
ся до сведения.  

20-й день третьего месяца 40-го года [правления] Цяньлуна13. 
                                                                                                                                                                                         
(маньчж. алиха битхэи да; кит. дасюэши 大學士) в его обязанности входило обнародование импера-
торских указов; будучи начальником императорских телохранителей, он имел прямой доступ к мо-
нарху. В тексте указана лишь малая часть должностей Фулунганя; для лучшего понимания контекста 
важно отметить, что он  возглавлял палату внешних сношений (маньчж. тулэрги голо бэ дасара 
чжургань; кит. лифаньюань 理籓院), ответственную  за контакты с северными территориями (Hum-
mel 1943: 259–260). 

10 6 марта 1775 г. 
11 В маньчжурском оригинале «heje fiyaka». Согласно комментарию Икэгами Дзиро, под словом 

«fiyaka» понимались нивхи, в то время как слово «heje» восходит к самоназванию одной из групп 
нанайцев (гольдов). Поскольку в сочетании «heje fiyaka» слово «heje» стоит в позиции определения, 
вероятно, здесь оно употреблено для уточнения географической принадлежности нивхов. Таким 
образом, «heje fiyaka» здесь означает «амурские нивхи». 

12 В маньчжурском оригинале «kuye fiyaka». Слово «kuye», очевидно, восходит к экзониму айнов 
«куи» (у нивхов, орочей и др.). Сочетание «kuye fiyaka» таким образом может означать или собст-
венно айнов, или «йнских нивхов», т.е. сахалинских нивхов. Вероятно, представители цинской ад-
министрации не разделяли сахалинских нивхов и айнов, считая их принадлежащими к одному роду 
(хала), в данном случае Тоо. 

13 19 марта 1775 г. 



12
1 

ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

121

Документ № 2 
 
Командир роты-нируи чжангинь14 Нэибунгэ, прибывший в 21-й год [правления] 

Цзяцина15 [с целью] пожаловать дарами нынешнего главу рода-хала [по имени] Сирэ-
тумаину16, [который] наследовал [по праву своего происхождения] первопредкам [по 
имени] Йочидану17 и Янгурану18, вверил [главе рода следующее поручение]: Если 
люди с Сахалина прибывают без этого заверенного документа, глава рода не [имеет 
права] носить служебное [одеяние]. По прибытии переводчика [по фамилии] Я этот 
документ был заверен печатью. 

25-й день шестого вставного месяца19. 
 

Литература 
 
Дин 2003 — Дин Ичжуан 定宜庄. Цин дай ба ци чжуфан яньцзю 清代八旗驻防研究 [Ис-

следование восьмизнамённых гарнизонов эпохи Цин]. Шэньян: Ляонин миньцзу чубаньшэ, 
2003. 

Икэгами 1968 — Икэгами Дзиро 池上次郎. Карафуто-но Наёро мондзё-но мансю:бун 樺太の 
ナヨロ文書の満州文 [Маньчжурские тексты «Документов из Наёро на Карафуто»] // Хоппо: 
бунка кэнкю: 北方文化研究 [Исследования северных культур]. 1968. № 3. С. 179–196. 

Кайхо 1990 — Кайхо Минэо 海保嶺夫. Хоппо: ко:эки то тю:сэй эдзо сякай 北方交易と中世 
蝦夷社会 [Северная торговля и общество айнов в Средние века] // Нихонкай то хоккоку 
бунка: уми то рэтто: бунка 日本海と北国文化：海と列島文化 [Японское море и культура 
северных провинций: культуры моря и архипелага] / Под ред. Амино Ёсихико. Токио: 
Сё:гакукан, 1990. 

Кондо 1905 — Кондо Дзюдзо 近藤重蔵. Хэнъё: бункай дзуко: 辺要分界図考 [Исследование по 
картам размежевания в приграничных землях] // Кондо: Сэйсай дзэнсю 近藤正斎全集 
[Полное собрание сочинений Кондо Сэйсай]. Т. 1. Токио: Кокусё канко:кай, 1905. 

Лю 1995 — Лю Сяомэн 刘小萌. Маньцзу дэ було юй гоцзя 满族的部落与国家 [Племена и 
государство маньчжуров]. Гирин: Цзилинь вэньши чубаньшэ, 1995. 

Лю 2008 — Лю Сяомэн 刘小萌. Цин дай Бэйцзин цижэнь шэхуэй 清代北京旗人社会 
[Общество пекинских знамённых эпохи Цин]. Пекин: Чжунго шэхуэй кэсюэ чубаньшэ, 
2008. 

Мамия 1990 — [Мамия Риндзо]. Описание Северного Эдзо, сделанное Мамия Риндзо / Пер. [с 
англ.] В.В. Переславцева // Краеведческий бюллетень. 1990. № 2. С. 85–130. 

                              
14 Рота-ниру являлась наименьшим подразделением в составе восьмизнамённой системы. Количе-

ство бойцов в составе таких рот сильно различалось; согласно указу Нурхаци от 1601 г., в одной роте 
рекомендовалось содержать порядка 300 бойцов. Во главе роты изначально стоял ниру эчжэнь, кото-
рого впоследствии сменил ниру чжангинь (Лю 2008: 12). 

15 1816 г. 
16 В документе № 3 упоминается сахалинский айн «Сиротома». В третьем томе сочинения Мацуда 

Дэндзюро «Рассказы о северных варварах» упоминается «Сиротомааино», который назван младшим 
братом Яэнкуруаину (Мацуда 1969: 109) и, по-видимому, был его преемником в качестве признанно-
го цинской администрацией «старейшины деревни» Наёро. Мамия Риндзо в сочинении «Иллюстри-
рованное описание северного Эдзо» прямо называет его «ка:синта» (гашань-и-да), т.е. старостой 
селения Наёро (Мамия 1990: 128–129). 

17 По-видимому, упоминается Могами Токунаи как получивший от маньчжурских чиновников ки-
таизированное имя «Ётютэй» (кит. «Янчжунчжэнь» 揚忠貞). Мамия Риндзо называет его сыном 
«Яэнхиракан», старосты Наёро, по имени «Ё:титэаино».  

18 Очевидно, Яэнкороаину, староста селения Наёро, преемник Ётитэаину и предшественник Си-
ротомааину, по имени которого называются все упомянутые в статье документы.  

19 18 августа (1816 г.). 



1
2
2
 

ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

122 

Мацуда 1969 — Мацуда Дэндзюро 松田伝十郎. Хокуидан 北夷談 [Рассказы о северных 
варварах] // Нихон сёмин сэйкацу сирё: сю:сэй 日本庶民生活史料集成 [Собрание источ-
ников о жизни простого народа Японии]. Т. 4. Токио: Санъити сёбо:, 1969. С. 77–175. 

Могами 1972 — Могами Токунаи 最上徳内. Эдзо со:си ко:хэн 蝦夷草紙後編 [Продолжение 
айнских тетрадей] // Хокумон со:сё 北門叢書 [Библиотека Севера]. Т. 5. Токио: Кокусё 
канко:кай, 1972. С. 447–479. 

Огава 1910 — Огава Умпэй 小川運平. Мансю: оёби Карафуто 満州及樺太 [Маньчжурия и Са-
халин]. Токио: Хакубункан, 1910. 

Огава 1923 — Огава Умпэй 小川運平. Ниппон то тайрику 日本と大陸 [Япония и материк]. 
[Осака]: Хокусин гаккай, 1923. 

Сасаки 2008 — Сасаки Сиро. Межэтнические браки коренных народов Нижнего Амура и Са-
халина // Россия и АТР. 2008. № 2. С. 64–74. 

 
Hummel 1943 — Hummel A.W. (ed.). Eminent Chinese of the Ch’ing Period (1644–1912). Vol. I:  

A–O. Washington: United States Government Printing Office, 1943. 
Stephan 1971 — Stephan J.J. Sakhalin: A History. Oxford: Clarendon Press, 1971. 
Walker 2001 — Walker B.L. The Conquest of Ainu Lands: Ecology and Culture in Japanese 

Expansion 1590–1800. Berkeley and Los Angeles: University of California Press, 2001. 
 
References 
 
Ding Yizhuang 定宜庄. Qing dai ba qi zhufang yanju 清代八旗驻防研究 [A Study of the Eight 

Banner Garrisons of the Qing Dynasty]. Shen’yang: Liaoning minzu chubanshe, 2003 (in 
Chinese). 

Hummel, Arthur W. (ed.). Eminent Chinese of the Ch’ing Period (1644–1912). Vol. I: A-O. Wa-
shington: United States Government Printing Office, 1943 (in English). 

Ikegami Jiro 池上次郎. “Karafuto-no Nayoro monjo-no manshubun” 樺太のナヨロ文書の満州文 
[Manchurian Texts of “Karafuto Nayoro Documents”]. Hoppo bunka kenkyu 北方文化研究 
[Studies of Northern Cultures], 1968, no. 3, pp. 179–196 (in Japanese). 

Kaiho Mineo 海保嶺夫. “Hoppo koeki to chusei ezo shakai” 北方交易と中世蝦夷社会 [Northern 
Trade and Ainu Society in the Middle Ages]. In: Nihonkai to hokkoku bunka: umi to retto bunka 
日本海と北国文化：海と列島文化 [The Japan Sea and Northern Provinces Culture: Maritime 
and Archipelago Cultures]. Ed. by Amino Yoshihiko. Tokyo: Shogakukan, 1990 (in Japanese). 

Kondo Juzo 近藤重蔵. Hen’yo bunkai zuko 辺要分界図考 [Study Based on Maps of Demarcation in 
Borderlands]. Kondo Seisai zenshu 近藤正斎全集 [A Complete Set of Works by Kondo Seisai]. 
Vol. 1. Tokyo: Kokusho kankokai, 1905 (in Japanese). 

Lu Xiaomeng 刘小萌. Manzu de buluo yui guojia 满族的部落与国家 [Tribes and the State of the 
Manchus]. Girin: Jilin wenshi chubanshe, 1995 (in Chinese). 

Lu Xiaomeng 刘小萌. Qing dai Beijing qiren shehui 清代北京旗人社会 [The Beijing Banner 
Society of the Qing Dynasty]. Beijing: Zhungguo shehui kexue chubanshe, 2008 (in Chinese). 

Matsuda Denjuro 松田伝十郎. “Hokuidan” 北夷談 [Tales of the Northern Barbarians]. In: Nihon 
shomin seikatsu shiryo shusei 日本庶民生活史料集成 [A Collection of Sources about the Lives 
of Ordinary People in Japan]. Vol. 4. Tokyo: San’ichi shobo, 1969, pp. 77–175 (in Japanese). 

Mogami Tokunai 最上徳内. “Ezo soshi kohen” 蝦夷草紙後編 [The Continuing of the Ainu 
Notebooks]. In: Hokumon sosho 北門叢書 [The Northern Library]. Vol. 5. Tokyo: Kokusho 
kankokai, 1972, pp. 447–479 (in Japanese). 

Ogawa Umpei 小川運平. Manshu oyobi Karafuto 満州及樺太 [Manchuria and Sakhalin]. Tokyo: 
Hakubunkan, 1910 (in Japanese). 

Ogawa Umpei 小川運平. Nippon to tairiku 日本と大陸 [Japan and the Continent]. [Osaka]: Ho-
kushin gakkai, 1923 (in Japanese). 

“Opisanie Severnogo Ezo, sdelannoe Mamiya Rinzo” [A Description of Northern Ezo Made by 
Mamiya Rizo]. Translated [from English] by V.V. Pereslavtsev. Kraevedcheskii Bulleten’, 1990, 
no. 2, pp. 85–130 (in Russian). 



12
3 

ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

123

Sasaki Shiro. “Mezhetnicheskiie braki korennykh narodov Nizhnego Amura i Sakhalina” [Interethnic 
Marriages of Indigenous Peoples of the Lower Amur and Sakhalin]. Rossiia i ATR [Russia and the 
Asia-Pacific Region]. 2008, no. 2, pp. 64–74 (in Russian). 

Stephan, John J. Sakhalin: A History. Oxford: Clarendon Press, 1971 (in English). 
Walker, Brett L. The Conquest of Ainu Lands: Ecology and Culture in Japanese Expansion 1590–

1800. Berkeley and Los Angeles: University of California Press, 2001 (in English). 
 
 
 
 
 
 

Documents in Manchu on the Relations of the Sakhalin Ainu  
with the Qing Empire in the 18–19 Centuries from the Hokkaido 
University Collection 
 
Vasilii V. SHCHEPKIN 
Institute of Oriental Manuscripts RAS 
St. Petersburg, Russian Federation 
 
Aleksandr A. ILIUKHOV 
Institue of Oriental Manuscripts RAS 
St. Petersburg, Russian Federation 
 

Received 18.06.2025. 
 
A b s t ra c t : The article introduces into scholarly circulation a Russian translation of two Manchu 
documents related to the contacts of the Sakhalin Ainu with the administration of the Qing Empire in 
the late 18th and early 19th centuries. It also describes the history of these documents and their study 
by Japanese researchers, as well as the historical context of their appearance. Data are provided on the 
place of the Sakhalin Ainu in the system of trade relations in Northeast Asia in the specified period. 
 
Ke y  w o rd s : Qing Empire, Sakhalin, Ainu, Manchus, Primorye. 
 
Ac k n o w l ed g e m e n t s :  The study was funded by the Russian Science Foundation grant No. 24-28-
00764 (https://rscf.ru/en/project/24-28-00764/). 
 
Fo r  c i ta t i o n : Shchepkin, Vasilii V. & Iliukhov, Aleksandr A. “Documents in Manchu on the 
Relations of the Sakhalin Ainu with the Qing Empire in the 18–19 Centuries from the Hokkaido 
University Collection”. Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2025, vol. 22, no. 4 (iss. 63), pp. 114–123 (in 
Russian). DOI: 10.55512/WMO691524. 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r : Vas i l i i  V.  SHCHEPKIN, Cand. Sci. (History), Senior Researcher, 
Department of Far Eastern Studies, Institute of Oriental Manuscripts, Russian Academy of Sciences 
(St. Petersburg, Russian Federation) (vshepkin@gmail.com). ORCID: 0000-0003-0007-1143. 
Aleksandr  A.  ILIUKHOV, Junior Researcher, Department of Far Eastern Studies, Institute of 
Oriental Manuscripts, Russian Academy of Sciences (St. Petersburg, Russian Federation) 
(alexsmol96@gmail.com). ORCID: 0000-0002-4169-9052. 



ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 

 

124 

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 124–131 

М. Руджиери: жизнеописание иезуита-миссионера 
 
Н.Г. ПЧЕЛИН 
Государственный Эрмитаж 
Санкт-Петербург, Россия 
 
DOI: 10.55512/WMO692197 
 

Статья поступила в редакцию 02.06.2025. 
 
А н н о т а ц и я : В статье представлены сведения о жизни и разносторонней деятельности из-
вестного в мировом китаеведении миссионера-иезуита, китаиста и картографа, автора-соста-
вителя общего «Атласа Китая» Мишеля Руджиери (1543–1607). На примере составленной им 
подробной карты о-ва Хайнань показан процесс его глубоких исследований географии, внут-
ренней политики и этнографии современного ему Китая. 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а : Китай, Хайнань, Миссия Иезуитского ордена, провинция Гуандун. 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я :  Пчелин Н.Г. М. Руджиери: жизнеописание иезуита-миссионера // Пись-
менные памятники Востока. 2025. Т. 22. № 4 (вып. 63). С. 124–131. DOI: 10.55512/ 
WMO692197. 
 
О б  а в т о р е : ПЧЕЛИН Николай Георгиевич, кандидат исторических наук, старший 
научный сотрудник, Сектор Дальнего Востока, Отдел Востока, Государственный Эрмитаж 
(Санкт-Петербург, Россия) (ng.pchelin@mail.ru). 
 

© Пчелин Н.Г., 2025 

 
 
 

Прекрасной Т.А. Пан посвящается 
 
В мировом китаеведении, понимаемом как бесконечный процесс изучения древ-

нейшей на Земле, живой и уникальной китайской цивилизации, есть знаковые лично-
сти, навсегда оставшиеся непревзойденными исследователями феномена и тайн вла-
дений Дракона. 

Одним из таких подвижников был Мишель Руджиери (1543–1607), виднейший 
представитель западноевропейской цивилизации. Ее лучшие деятели, вырвавшись за 
пределы западной оконечности Евразийского материка, развернули борьбу за кон-
троль над новыми землями и морским пространством. Первый раздел мира, оформ-
ленный международными Тордесильясским (1494) и Сарагосским (1529) договорами, 
создал уникальную геополитическую ситуацию — океаническое пространство фор-
мально оказалось в монопольном владении Португалии и Испании, которые первыми 
вступили на путь колониальной экспансии. Здесь тенденции цивилизационного раз-



ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 

 

125

вития определялись в первую очередь способностью властей управлять вооружен-
ными силами и проводить захват территорий других государств. В том числе, и для 
этого в испанской и португальской империях был создан мощный военно-полити-
ческий инструмент в поддержку духовной и светской власти, получивший название 
Иезуитский орден. Однако в ходе исторического развития стало понятно, что ис-
панская и португальская империи, представлявшие собой закрытые колониальные 
системы, оказались не в состоянии обеспечить достаточный контроль над всем «за-
хваченным» пространством. Последнее обстоятельство и обусловило формирование 
особых периферийных колониальных зон, открытых для конкурентного проникно-
вения. 

На помощь властям этих империй встают лучшие представители Общества Иису-
са. Отличаясь строжайшей дисциплиной, целеустремленностью, полным пренебре-
жением к собственной жизни, иезуиты своим появлением сначала на юге Китая от-
крыли качественно новый этап в истории деятельности европейцев, и миссионеров в 
частности, в этой стране. Хорошо нравственно и физически подготовленные, с глу-
бокими знаниями достижений европейской науки в самых разных областях, члены 
Общества Иисуса долго и настойчиво доказывали элите Китая необходимость и важ-
ность своего присутствия там. Они первыми, осознав первостепенность скорейшего 
преодоления языковых барьеров, сумели и в Европе организовать в сравнительно 
короткие сроки языковую и культурологическую подготовку новых членов Миссии 
Иезуитского ордена в Китае. В результате, приезжая в Поднебесную, новые иезуиты-
миссионеры уже были знакомы с азами китайского языка, культурой и народными 
обычаями. Благодаря такой тактике именно иезуиты познакомили элиту Китая с ев-
ропейскими научными и культурными достижениями, а Европу — с загадочной ки-
тайской цивилизацией. 

Годом начала работы в Поднебесной империи (Le P. Louis Pfister. S.J. 1932) Мис-
сии Иезуитского ордена традиционно считается 1579-й, первый год деятельности 
иезуита, итальянца А. Валиньяно (1539–1606). Будучи великолепным организатором, 
А. Валиньяно определял направленность усилий коллектива Миссии Иезуитского 
ордена на территории Китая в конце XVI в. В 1583 г. в Аомэнь прибывает Маттео 
Риччи (1551–1610). Вместе с М. Риччи в первом составе Миссии иезуитского ордена 
в Китае работали иезуиты: Ф. Пазио (1582–1612), А. Алмейда (1585–1591), Э. де 
Санди (1585–1600), Ф. де Петрис (1590–1593), Л. Каттанео (1594–1640), Д. Суериу 
(1595–1607), Н. Лонгобарди (1597–1654), Д. ди Роша (1598–1623), Д. де Пантоха 
(1599–1618), Э. Диаш (1601–1639), Г. Ферейра (1604–1649), П. Рибейру (1604–1640), 
Б. Тедеск (1604–1609), Ж. Родригиш (1605–1630), Ф. да Силва (1605–1614), 
А. Ваньони (1605–1640), Б. ди Гойш (1605–1607), Э. Перейра (1605–1630), А. Лейтао 
(1605–1611), С. Де Урсис (1606–1620). 

Отметим, что, как видно из этого списка, заметную роль в процессе освоения Ки-
тая католическими миссионерами сыграли иезуиты португальской национальности. 
Начиная с Бенедито ди Гойша (1562–1607), его последователи родом из Португалии 
неизменно были активными участниками разных предприятий Миссии. Но предста-
вители Италии от них не отставали. 

В этой плеяде подвижников католической церкви особо следует выделить италь-
янца по происхождению иезуита Мишеля Руджиери (1543–1607), также члена Мис-
сии Иезуитского ордена в Китае. Он родился в г. Спинацзола, епархия Веноза, распо-
ложенном на юге Италии. В неаполитанском королевстве при дворе он занимал 



ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 

 

126 

должность доктора права. В 29 лет, в октябре 1572 г. он вступил в ряды Общества 
Иисуса, а в марте 1578 г. был возведен в сан священника. Чувствуя призвание к мис-
сионерской деятельности, он получил от своего руководства разрешение на отъезд в 
Индию еще до окончания курса теологии. В конце марта 1578 г. вместе со святыми 
отцами Р. Аквавивой, Ф. Пацио, М. Риччи и Н. Спинолой он отправился в Лиссабон. 
Впоследствии все эти люди стали гордостью Иезуитского ордена, прославив на века 
достижения Миссии в Китае. Уже в июле 1579 г., после посещения Гоа, он прибыл  
в Аомэнь. По прибытии выяснилось, что его непосредственный начальник А. Ва-
линьяно только что уехал и оставил для М. Руджиери подробные наставления, кото-
рые были учтены в дальнейшей работе. Помня о долге послушания, молодой, начи-
нающий миссионер был охвачен стремлением исполнять все требования до послед-
ней буквы. С этого момента его ничто не могло остановить в намерениях осуществ-
лять меры по спасению будущих неофитов при обращении в лоно католической 
церкви. Для этого была необходима очень серьезная подготовка, и на этом этапе под-
держку ему оказал отец Гомес. Вернувшийся из небольшой поездки по Китаю, 
А. Валиньяно много работал с М. Руджиери над расширением разнообразных кон-
тактов иезуитов с китайской интеллигенцией. 

М. Руджиери пришлось столкнуться с трудностями из-за своих взаимоотношений 
с руководством Иезуитского колледжа в Аомэне. Считалось, что он никогда не смо-
жет свободно говорить на китайском языке и принимать непосредственное участие в 
миссионерской работе. На его защиту встал А. Валиньяно. Он написал руководству 
Иезуитского колледжа в Аомэне обращение, в котором потребовал не отвлекать 
М. Руджиери от исполнения порученного ему дела — тщательной подготовки к мис-
сионерской деятельности. Благодаря стараниям А. Валиньяно первым преподавате-
лем для М. Руджиери стал один из местных китайских художников. С кистью в руках 
этот китаец настойчиво объяснял молодому европейцу значение и силу уникальных 
тоновых особенностей своего языка. Усердие и целеустремленность ученика сделали 
свое дело. Как только М. Руджиери поверил, что у него сложилось достаточное пред-
ставление о правильности своего произношения, он задумал и разработал маршруты 
нескольких поездок из Аомэня на север, в глубь материка. Кроме этого, важным ре-
шением стало возможное расширение собственных контактов с местным чиновниче-
ством. Получив информацию от своих преподавателей о существовании и широком 
использовании в государственных документах и специальной литературе особой раз-
новидности вэньяня — письменного языка чиновников, талантливый ученый из Ита-
лии предпринял все меры к изучению и освоению этого языкового явления и решил 
использовать любые возможности. Дважды в год иезуитам разрешалось посещать 
пригороды Гуанчжоу. М. Руджиери воспользовался этими обстоятельствами, чтобы 
свести знакомства с несколькими чиновниками. Затем он написал прошение руково-
дству с целью испросить разрешение тратить значительно больше времени на тесное 
общение с новыми друзьями. При этом в прошении он указывал, что никогда не за-
будет о тех обязательствах, которые давал Богу, — каждый день приносить Господу 
истинную жертву. В 1580 г. эта просьба начальством была оценена как справедливая 
и воспринята хорошо. А чиновникам г. Гуанчжоу было лестно видеть перед собой 
европейца, который прикладывает все усилия для изучения и последующего исполь-
зования именно их письменных языковых формул. М. Руджиери не только глубоко 
изучил материал, но и смог общаться в письменной и устной форме на этом сложном 
для европейца, наречии. Для ускорения процесса обучения ему было разрешено ме-



ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 

 

127

стными властями разместиться в здании, предназначенном для проживания членов 
дипломатической миссии государства Сиам. Эта дипломатическая миссия ранее от-
правилась в Пекин. Такая благосклонность со стороны властей сразу же была отме-
чена китайцами, проживавшими в Аомэне. Многие из них с течением времени стали 
высказывать желание ближе познакомиться с христианством и даже принять креще-
ние. В дни своего пребывания в Аомэне М. Руджиери дарил всю свою заботу и доб-
роту тем, кто ему поверил и стал неофитом в этом гостеприимном доме. 

Полное подтверждение своих догадок о важности хорошего владения официаль-
ным наречием китайского языка М. Руджиери получил осенью 1582 г., когда ему по 
необходимости пришлось участвовать в официальных переговорах с китайскими го-
сударственными служащими высокого ранга, посвященных статусу членов Миссии 
Иезуитского ордена, проживавших и работавших в провинции Гуандун. Как это час-
то бывает, и не только в Китае, все споры и распри между чиновниками на самых 
разных уровнях были успешно разрешены с помощью богатых подарков, поднесен-
ных в оговоренное время и в тихой обстановке. В этой цепочке неофициальных ме-
роприятий основным стало торжественное вручение 18.XII.1582 наместнику импера-
тора Китая в провинции Гуандун привезенных из Европы часов-курантов в золоче-
ном корпусе, которое осуществил М. Руджиери вместе с иезуитом Пацио от имени 
коллектива Миссии Иезуитского ордена в Китае. Они оба 27.XII.1582 получили дав-
но ожидаемое, письменно подтвержденное право остаться в буддийском храме вос-
точного пригорода г. Гуанчжоу. Как считается историками Миссии, это была первая 
неофициальная резиденция Миссии Иезуитского ордена в Китае. 

Под руководством А. Валиньяно М. Руджиери добился заметных успехов в обще-
нии с местным населением и чиновниками, налаживая различные контакты. Ему уда-
лось добиться разрешения посещать населенные пункты в провинции Гуандун, где 
он проявлял активность как ученый-миссионер. Будучи целеустремленным челове-
ком, М. Руджиери настойчиво изучал китайский язык — как разговорный, так и 
письменный. Постепенно, по прошествии небольшого количества времени он смог 
понимать разговорный язык, частично читать и понимать несложные, небольшие 
тексты. Всё это сделало для него возможным переводить на итальянский язык неко-
торые главы из произведений конфуцианских классиков. Своим трудолюбием он 
снискал глубокое уважение своих китайских друзей, оценивших его лингвистические 
способности и энтузиазм как ученого. Постигая специфику обстановки на юге Китая, 
в отличие от М. Риччи, М. Руджиери начал обдумывать для себя возможность все-
сторонне ознакомиться с идеями и практиками буддистов. Как талантливый исследо-
ватель, М. Руджиери надеялся, что это поможет ему как в дальнейшем изучении 
страны пребывания, так и в миссионерской практике — для понимания менталитета 
жителей Китая. 

При разборе современными исследователями обширного личного архива М. Ру-
джиери среди сочинений были обнаружены его многочисленные письма и другие 
личные документы. Один из них наиболее ценен со многих точек зрения — это спи-
сок коротких вопросов и ответов, связанных с миссионерской работой М. Руджиери 
на юге Китая. Ценным и важным этот документ представляется потому, что показы-
вает, как мучительно трудно было для иезуитов из первого состава Миссии Иезуит-
ского ордена в Китае подобрать «правильные слова» на новом для них тоновом ки-
тайском языке и найти «нужный тон», что было необходимо для объяснения и пере-
дачи сущности и основных идей католицизма не только ученым-книжникам с широ-



ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 

 

128 

кими духовными устремлениями из числа китайской интеллигенции, но и торговцу 
или рыбаку, к примеру, на прибрежном рынке о-ва Хайнань. 

Настал момент указать на то, что главным достижением в жизни выдающегося ки-
таеведа М. Руджиери, оставившего яркий след в истории изучения Китая, является 
составление «Атласа Китая». Началом этой огромной работы стала подготовка за 
относительно небольшой срок подробной карты о-ва Хайнань. М. Руджиери не был 
первым европейским автором, собиравшим разнообразную информацию об этом ост-
рове и прилегающих к нему морских районах. 

В XIV–XVI вв. из бухт континентальной части Юго-Восточной Азии корабли до-
стигали южного побережья Китая, следуя вдоль южной и восточной береговой линии 
о-ва Хайнань, направляясь в порты китайских провинций Гуандун и Фуцзянь. Даже 
когда знаменитый Чжэн Хэ (1351–1433) и другие придворные евнухи вели большие 
флотилии к берегам Юго-Восточной Азии, в порты по берегам Индийского океана,  
в Персидский залив и бухты Восточной Африки, Хайнань оставался в тени товарных 
потоков большого масштаба. Очень редко корабли бросали якорь в бухте г. Вэньчан 
и других значительных портах о-ва Хайнань, что объяснялось слабым до определенно-
го времени экономическим развитием острова. До конца правления династии Юань, 
60-х годов XIV в., экономика острова находилась на зачаточном уровне. От присталь-
ного внимания М. Руджиери не ускользнули тексты на китайском языке, содержащие 
короткие описания жизни и торговли в это время. С приходом во власть чиновников 
следующей династии Мин в 1368 г. сельскохозяйственная продукция о-ва Хайнань 
была задействована в интернациональной торговле этого южного региона. 

В рамках дальнейшего экономического курса правительства династии Мин, как 
выяснил М. Руджиери, происходит активизация нелегальных частных торговцев, ко-
торых современные исследователи в XXI в. прямо называют бандитами. По его за-
ключению, источники, датируемые временем правления династии Мин, более де-
тально описывают географическое положение и текущую обстановку на интересую-
щем М. Руджиери о-ве Хайнань, нежели более ранние китайские работы на эту тему. 
В руках этого иезуита оказалась и наиболее ранняя, сохранившаяся локальная китай-
ская хроника, достаточно полно описывающая ситуацию на о-ве Хайнань. Хроника 
под названием “Qiong tai zhi” («Подробное описание округа Цюн на острове Хай-
нань») была создана в период правления императора династии Мин У-цзуна (1506–
1521). Для столь дотошного европейского исследователя она оказалась чрезвычайно 
важной. Ее автором среди прочей нужной информации были включены подробные 
заметки о городах и деревнях на о-ве Хайнань, о демографии и административном 
устройстве, о системе береговой обороны, количестве и состоянии храмов, других 
больших зданиях, размещении школ, об ученых, работающих на острове, его флоре и 
фауне. В этой книге, к счастью миссионера, нашлись сведения о продаваемых до-
машних и морских продуктах, существующих ремеслах и других интересных для 
европейца вещах. 

В хронике было отмечено, что Хайнань регулярно встречается на ранних евро-
пейских картах. Здесь подчеркивалось, что эти ранние картографические описания  
о-ва Хайнань часто имеют сходство с изображениями, датируемыми второй полови-
ной времени правления династии Юань и первыми годами правления династии Мин. 
На ранних китайских картах нередко Хайнань имеет ровную овальную форму и рас-
полагается близко к побережью провинции Гуандун. В нескольких случаях остров 
предстает «врезанным» в сложную береговую линию этой провинции. При этом ост-



ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 

 

129

ров изображался то слишком маленьким, то длиннее, чем на самом деле. М. Руджие-
ри был удивлен тем, что на нескольких китайских картах Хайнань был изображен  
в составе цепочки островов, которая заканчивается около устья р. Жемчужная. 

Как отмечает М. Руджиери, картографические описания этого района далеко не 
всегда были плохими. Он сумел поработать с вполне реалистичными описаниями  
о-ва Хайнань, недостатками которых оказались срезанные или закругленные углы 
основной береговой линии. Обозначение расположения портов и удобных бухт при 
проверке на местности оказалось правильным. Тщательное изучение и сопоставление 
многочисленных картографических материалов позволило М. Руджиери дополнитель-
но перепроверить полученные сведения для размещения их в его «Атласе Китая». 

Среди наиболее ранних некитайских картографических письменных источников, 
которые могли оказаться в распоряжении М. Руджиери, с подтвержденными или, 
возможно, опосредованными картографическими описаниями о-ва Хайнань, следует 
отметить несколько средневековых персидских и арабских карт. Фундаментом для 
картографической деятельности М. Руджиери на юге Китая также послужили труды 
на португальском языке, авторами которых были Кристов Виейра и Васко Кальво. Их 
работы содержали много подробностей, что свидетельствует о том, что авторы добы-
вали информацию непосредственно на местах, будучи заинтересованными в ее точ-
ности. К. Виейра и В. Кальво не только собрали сведения по картографии о-ва Хай-
нань, но и узнали о многих фактах из истории и современной жизни на острове. Эти 
двое исследователей из состава Миссии Иезуитского ордена в Китае стали обладате-
лями существенных и разнообразных подробных данных об административной 
структуре на острове, предлагаемых товарах на местных рынках, пригодных для вы-
воза за его пределы. Кроме того, К. Виейра начал изучение местной фауны с целью 
оценить возможность использования части ее представителей для различных нужд.  
В частности, его внимание привлекли лошади небольших размеров, несколько табу-
нов которых обитали здесь. Такие лошади были удобны для перевозки на парусни-
ках, неприхотливы и не требовали много корма. 

В работе, сделанной В. Кальво, наиболее важными для М. Руджиери были сведе-
ния, которые этот иезуит собрал, изучая оборонительную систему о-ва Хайнань. 
В. Кальво писал, что данная система слаба и ненадежна и может быть легко преодо-
лена десантом с кораблей. В своих пояснениях он делал вывод о возможности завое-
вать остров для Португалии, использовав для такой экспедиции сравнительно не-
большое количество военных кораблей и пехотинцев. Выгодное географическое по-
ложение по отношению к популярным морским торговым путям в то время способ-
ствовало разработке планов по его дальнейшему освоению европейцами. 

В распоряжении М. Руджиери и других членов Миссии Иезуитского ордена оказа-
лись и другие материалы, документы и письменные источники, предоставлявшие 
иезуитам разнообразную информацию о бухтах, городах и жизни населения на ост-
рове. Продолжив исследования и подведя промежуточные итоги, М. Руджиери и его 
коллеги были вынуждены признать, что в сложившейся ситуации, когда войска Пор-
тугалии фактически распылены по небольшим портам вдоль берегов Индийско- 
го океана и основные усилия направлены на удержание и укрепление Гоа, захват  
о-ва Хайнань невозможен. Кроме того, неожиданно М. Руджиери получил известие  
о пленении В. Кальво и К. Виейры китайскими властями на территории провинции 
Гуандун. Через некоторое время от пленников пришло письмо, в котором они проси-
ли предпринять меры для их освобождения и выражали надежду на скорое начало 



ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 

 

130 

строительства крепости на Дальнем Востоке как оплота для европейцев, которые го-
товы работать в местных условиях. 

Оценив сложившиеся условия для работы и поняв, насколько ценными сведения-
ми он располагает, М. Руджиери с утроенной силой принялся обрабатывать карто-
графические, экономические и политические тексты, в том числе и на китайском 
языке, необходимые при подготовке обзоров и составлении большого «Атласа Ки-
тая». Он был нацелен в первую очередь на изучение материалов и фиксацию резуль-
татов своей работы, если использовать современный термин, по политической гео-
графии о-ва Хайнань и Китая в целом. М. Руджиери были интересны этнографиче-
ские особенности городов, разметка административных границ на о-ве Хайнань и 
провинций материкового Китая, глубина рек и количество мостов на них, состояние 
береговых линий острова и материка напротив этого острова. Он отметил на своих 
картах 13 городов и в специальных таблицах представил их состояние и значимость 
для экономики острова. Не забыл показать расположение военных баз и складов, 
оценив их значимость в условиях военных конфликтов. При этом становится понят-
ным, что М. Руджиери оценивает и лично перепроверяет те сведения, которые были 
получены благодаря работам его предшественников — Кальво и Виейры. Предметом 
изучения для этого талантливого ученого стали картографические особенности рав-
нин, а добытые сведения о равнинах он тщательно сравнивал с сеткой основных то-
пографических реперов, которая заранее была перепроверена его предшественника-
ми из Миссии Иезуитского ордена. Снова и снова он сопоставлял и дополнял соб-
ранные сведения о флоре и фауне острова, о производимых продуктах питания и то-
варах, предназначенных для дальнейшей переработки, а также отмечал постепенное 
совершенствование системы торговли, связанной с поставками на материк. Результа-
ты работы он подробно отразил на страницах составленного им «Атласа Китая». На-
пример, удивляет наличие в «Атласе Китая» списка имен современных М. Руджиери 
чиновников действующей на острове администрации. «Атлас Китая» содержит не 
только подробные карты о-ва Хайнань и других частей китайской территории, но  
и раздельные описания местных топонимов, снабженных основными географически-
ми координатами. Выдающимся результатом его трудов стал подробный географиче-
ский обзор всей территории Китая. 

На примере о-ва Хайнань легко проследить и оценить масштабы проделанной 
М. Руджиери работы. В его «Атласе Китая» остров представлен на шести листах, где 
на каждом имеются различия в конфигурации береговой линии, а также обозначены 
разные местные топонимы. Из этого следует, что автор стремился пользоваться не 
только традиционными китайскими картами, но и добывал любую ценную информа-
цию о конкретном месте из всех доступных источников. Сведения брались не только 
в книгах и письменных документах, но и в ходе длительных поездок по о-ву Хай-
нань, в разговорах с местными жителями, при осмотре местных достопримечатель-
ностей. 

Отметим, что отдельные разделы «Атласа Китая» М. Руджиери (Ptak Roderich 
2014) снабжены дополнительными очерками, а часть представляют собой полно-
стью законченные картографические произведения. Такие различия обусловлены 
использованием автором большого количества морских карт и карт береговой ли-
нии Поднебесной. Создается впечатление, что к моменту издания «Атласа Китая» 
не все картографические источники были полностью изучены из-за их большого ко-
личества. 



ИС ТОРИОГРА ФИЯ  И   ИС ТОЧН ИКО ВЕДЕН ИЕ 

 

131

С точки зрения многих пользователей, «Атлас Китая», созданный М. Руджиери, во 
многом превосходит по своему качеству знаменитый «Атлас мира» М. Риччи. В пер-
вую очередь из-за того, что «Атлас мира» М. Риччи издан в значительно более круп-
ном масштабе. «Атлас Китая» М. Руджиери является первой работой европейского 
автора, где представлен структурированный образ Поднебесной. Это хорошо видно 
на примере картографирования о-ва Хайнань, многоплановым изучением которого 
М. Руджиери специально занимался в целях использования в системе международ-
ной торговли. 

 
Литература 
 
Le P. Louis Pfister. S.J. 1932 — Le P. Louis Pfister. S.J. Notices Biographiques et Bibliographiques 

sur les Jesuites de l’Ancienne Mission de Chine. 1552–1773. Chang-hai, 1932. No. 7. P. 15–21. 
Ptak Roderich 2014 — Ptak Roderich. Notes on Ruggieri’s Chinese Atlas: Observations on the 

Products of Hainan // Zhong ditu ji (Географический Атлас Китая). Instituto Cultural do 
Governo da R.A.E. de Macau. Macao, 2014. P. 8–29. 

 
References 
 
Le P. Louis Pfister. S.J. Notices Biographiques et Bibliographiques sur les Jesuites de l’Ancienne 

Mission de Chine. 1552–1773. Chang-hai, 1932, no. 7, pp. 15–21 (in French). 
Ptak Roderich. “Notes on Ruggieri’s Chinese Atlas: Observatins on the Products of Hainan”. In: 

Zhong ditu ji [Geographical Atlas of China]. Instituto Cultural do Governo da R.A.E. de Macau. 
Macao, 2014, pp. 8–29 (in English). 

 
 
 

M. Ruggieri: A Jesuit Missionary’s Biography 
 
Nicolas G. PCHELIN 
State Hermitage Museum 
St. Petersburg, Russian Federation 
 

Received 02.06.2025. 
 
A b s t r a c t : This publication presents some data on the life and multifarious activity of M. Ruggieri 
(1543–1607), a Jesuit missionary and an eminent cartographer and researcher of China, widely known 
in international Sinological community. It also demonstrates, using his detailed map of Hainan island 
as an example, the process of his profound research into the geography, home policy and ethnology of 
China of his time. 
 
K e y  w o r d s : China, Hainan, Jesuit Order Mission, Guangdong province. 
 
F o r  c i t a t i o n :  Pchelin, Nicolas G. “M. Ruggieri: A Jesuit Missionary’s Biography”. Pis’mennye 
pamiatniki Vostoka, 2025, vol. 22, no. 4 (iss. 63), pp. 124–131 (in Russian). DOI: 10.55512/ 
WMO692197. 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r : Nicolas G. PCHELIN, Cand. Sci. (History), Senior Research Fellow, Far East 
Sector, Oriental Department, State Hermitage Museum (St. Petersburg, Russian Federation) 
(ng.pchelin@mail.ru). 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

132 

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 132–145 

Источники жизнеописания Куан Юя в рукописи 
«Ле сянь чжуань» из собрания ИВР РАН 
 
А.Э. ТЕРЕХОВ 
Институт восточных рукописей РАН 
Санкт-Петербург, Россия 
 
DOI: 10.55512/WMO691504 

 
Статья поступила в редакцию 30.06.2025. 

 
А н н о т а ц и я : В данной публикации ставится вопрос об источниках биографии Куан Юя, вклю-
ченной в состав рукописи «Ле сянь чжуань» («Выстроенные по порядку предания о бессмерт-
ных») из собрания ИВР РАН. За счет обращения к более ранним собраниям даосской агиогра-
фии и еще одному содержащемуся в рассматриваемом манускрипте жизнеописанию, героем 
которого является другой персонаж — Лю Юэ, удалось установить, что текст стал результатом 
слияния двух текстов из сборника «Ле сянь цюань чжуань» (1600): один из них, достаточно 
короткий, посвящен Куан Юю, а другой, более пространный — Лю Юэ и его встрече с персо-
нажем по имени Куан Сюй. Таким образом, во включенном в рукопись жизнеописании были 
объединены истории двух персонажей — Куан Юя и Куан Сюя. Дальнейшие попытки просле-
дить историю преданий о них, проведенные на материале сохранившихся фрагментов утрачен-
ных памятников эпохи Лючао (220–589), позволили установить, что образы обоих восходят  
к легенде о Куан Су, распространившейся в IV–V вв. в районе гор Лушань. Помимо прочего,  
в публикации приведен полный перевод содержащихся в манускрипте биографий Куан Юя и 
Лю Юэ на русский язык. 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а : «Ле сянь чжуань», даосская агиография, Куан Юй, Куан Сюй, Куан Су, Лю 
Юэ. 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я :  Терехов А.Э. Источники жизнеописания Куан Юя в рукописи «Ле сянь 
чжуань» из собрания ИВР РАН // Письменные памятники Востока. 2025. Т. 22. № 4 (вып. 63). 
С. 132–145. DOI: 10.55512/WMO691504. 
 
О б  а в т о р е : ТЕРЕХОВ Антон Эдуардович, кандидат исторических наук, научный сотруд-
ник, Отдел Дальнего Востока, Институт восточных рукописей, Российская академия наук 
(Санкт-Петербург, Россия) (aterekhoff@gmail.com). ORCID: 0000-0003-4599-3424. 

 
© Терехов А.Э., 2025 

 
 
Созданная в XIX в. иллюстрированная рукопись «Ле сянь чжуань» 列仙傳 («Вы-

строенные по порядку предания о бессмертных») из собрания ИВР РАН (фонд NOVA, 
H56)1 представляет собой интересный объект для источниковедческого анализа. Хотя 
                              

1 Подробнее о ней см. (Терехов 2024: 6). К изложенному там стоит добавить, что недавно мною 
были обнаружены еще четыре листа манускрипта, хранящиеся в Российской государственной биб-
лиотеке (РГБ) (ЗВ 2-фол/51), и вместе с ними число дошедших до нас жизнеописаний составляет 
213. Кроме того, в результате дискуссий с А.И. Кобзевым и Т.А. Сафиным на конференции «Об-



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

133

в самом манускрипте указаний на произведения, из которых заимствованы включен-
ные в него жизнеописания, не содержится, в большинстве случаев их прототипы 
можно обнаружить в более ранних собраниях — в первую очередь в приписываемой 
Ван Ши-чжэню 王世貞 (1526–1590) и впервые изданной в 1600 г. работе «Ле сянь 
цюань чжуань» 列仙全傳 («Полное [собрание] выстроенных по порядку преданий о 
бессмертных»), откуда заимствовано и большинство иллюстраций, а также в состав-
ленном в 1693 г. Ван Цзянь-чжаном 王建章 (1645–1718) сборнике «Ли дай шэнь сянь 
ши» 歷代神仙史 («История божественных бессмертных минувших династий»). Тем 
не менее в процессе редактуры многие истории подвергались значительной пере-
работке, проявлявшейся как в перефразировании и сокращении текстов, соединении 
информации из разных источников, так и в дополнении их сюжетами, неизвестными 
по другим произведениям и, вероятно, изобретенными самими анонимными соста-
вителями текста рукописи. 

Проблемы определения источников включенных в манускрипт биографий можно 
увидеть на примере содержащегося в ней жизнеописания Куан Юя 匡裕: 

 
匡裕先生，又名續，周武王時人。兄弟七人，皆有道術。先生結廬於九江府最高

一山南嶂虎溪上。時有一少年數來相訪，言論奇偉。先生異之，問鄉邦姓字。答 
曰：「姓劉，名越，居此山左。敢邀一顧。山下有石高二丈許；叩之，即當相 
迎。」先生如其言訪之。果有大石峙立。叩之，石忽自開，一小鬟出迎。行數十 
步，漸見臺榭宮宇，中有一人，即劉越也。接見甚歡，飲以玉酒三爵，更令小鬟進
延齡保命湯。先生一啜而出。既返顧，所叩之石宛然如初。自是得道，乘雲仙去。
惟空廬在焉，故名其山曰廬山，又名匡廬。漢武帝慕其道，封裕為廬山君。後唐 
詩人錢起江行，望廬山高入雲霄，疑六朝多有高僧止息其上。欲登山訪之，行至半
途，為風雨所阻，舟中仰望，但見雲霧迷漫而已。因作詩曰：「咫尺愁風雨，匡廬
不可登，祇疑雲霧窟，猶有六朝僧。」先生道術繫人思慕如此。 
 

Учитель Куан Юй, также [носивший] личное имя Сюй, был человеком времен 
чжоуского царя У2. [Его] братья — семь человек — все обладали техниками Дао-
Пути. Учитель построил хижину у Тигриного ручья (Хуси 虎溪) на южном пике 
самой высокой горы округа Цзюцзян3. В это время некий юноша несколько раз 
приходил к нему с визитом, [причем] речи и рассуждения [его были] причудливы  
и необычны. Учитель дивился на него и спросил [о его] родном крае, фамилии  
и официальном имени. [Юноша] в ответ сказал: «[Моя] фамилия — Лю, личное 
имя — Юэ, и живу [я] слева от этой горы. Осмелюсь пригласить [Вас] удостоить 
[меня] посещением. У подножия горы есть камень высотой в два чжана4 с лиш-
ним; отвесьте ему земной поклон, и тогда [Вас] должны будут встретить». Учитель 
[отправился] нанести ему визит, как тот и сказал. [У подножия горы] действитель-

                                                                                                                                                                                         
щество и государство в Китае» (19–22 мая 2025 г.) в ИВ РАН (г. Москва) мной был переосмыслен 
перевод названия рукописи, которое я прежде переводил как «Жизнеописания выдающихся небожи-
телей». 

2 Чжоуский царь У (У-ван 武王, прав. 1046–1043 гг. до н.э.) — основатель государства Чжоу 周 
(1046–256 гг. до н.э.). 

3 Имеются в виду горы Лушань 廬山. Древнее название — Наньчжаншань 南障山, также извест-
ны как Куаншань 匡山 и Куанлу 匡廬. Расположены к югу от современного города Цзюцзян 九江 
провинции Цзянси (Чжунго лиши димин да цыдянь 2005: 2953). 

4 Чжан 丈 — традиционная китайская мера длины, в разные периоды составлявшая от 2,3 до 
3,3 м. 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

134 

но стоял стоймя большой камень. [Юй] отвесил ему земной поклон, и камень вне-
запно сам собою раскрылся, [а из него] вышла, [чтобы] встретить [его], девочка-
служанка. Пройдя несколько десятков шагов, [он] сразу же увидел башни с шатра-
ми и дворец, внутри [которого] был один человек — тот самый Лю Юэ. [Он] 
встретил [Юя] с великой радостью, напоил его тремя чарками нефритового вина,  
а кроме того, приказал девочке-служанке принести отвар, продлевающий годы и 
сохраняющий жизнь. Учитель попробовал его и вышел. Оглянувшись, [он увидел, 
что] камень, которому он кланялся, [снова стал целым] — в точности [таким], как 
вначале. С тех [пор Юй] обрел Дао-Путь, уселся на облако и, [став] бессмертным, 
покинул [дольний мир]. Там осталась только [его] пустая хижина, и поэтому ту го-
ру [стали] называть Лушань («Гора Хижины»), а также Куанлу («Хижина Куана»). 
Ханьский император У5 восхищался его Дао-Путем и пожаловал Юя титулом  
Государя Лушань. Позже танский поэт Цянь Ци6 путешествовал по Цзяну7, увидел 
вдалеке [гору] Лушань, вершиной уходящую в заоблачные дали, и предположил, 
что на ней [со времен] Лючао8 останавливается множество достойных монахов. 
[Он] хотел взобраться на гору, чтобы нанести им визит, прошел полпути и был ос-
тановлен ветром и дождем. [Позже он, сидя] в лодке, смотрел [на нее], подняв го-
лову, но видел лишь застилающие ее облака и туманы, да и только. Поэтому [он] 
написал стихотворение, [в котором] говорилось: 
 

Так близко — но грусть навевают ветра и дожди: 
На [гору] Куановой хижины мне не подняться. 
Лишь думаю: в гротах, там, где облака и туман, 
Доныне ютятся монахи [эпохи] Лючао. 

 
Вот как даосские искусства учителя [Юя] заставляли людей [думать о нем] с ува-

жением и любовью! (H56/3. Л. 8) 
 
Очевидно, последняя часть биографии, состоящая из стихотворения и его парафра-

за (в рассказе о Цянь Ци встречаются 11 из 20 знаков, составляющих стихотворение), 
добавлена редакторами рукописи для того, чтобы довести объем жизнеописания до 
288 знаков — единого размера для всех включенных в манускрипт биографий. Тем не 
менее источник основного текста жизнеописания не очевиден. 

В «Ле сянь цюань чжуань» биография Куан Юя составляет всего 41 знак: 
 

匡裕，周武王時人，兄弟七人，皆有道術，結廬山中，後得仙去，惟空廬在焉，
故曰廬山。漢武帝封裕爲廬山君。 
 

Куан Юй [был] человеком времен чжоуского царя У, [и его] братья — семь чело-
век — все обладали техниками Дао-Пути. Соорудил хижину в горах, позже обрел 

                              
5 Ханьский император У (У-ди 武帝, прав. 141–87 гг. до н.э.) — один из наиболее выдающихся 

правителей эпохи Западная Хань (Си Хань 西漢, 206/202 г. до н.э. — 9 г. н.э.). 
6 Цянь Ци 錢起 (710–782) — поэт эпохи Тан 唐 (618–907). 
7 Цзян 江 — древнее название современной реки Чанцзян 長江 (Янцзы). 
8 Лючао 六朝 («Шесть династий», по названию числа государств со столицей на месте нынешне- 

го города Нанкин в провинции Цзянсу, 220–589) — период китайской истории, охватывающий эпо- 
хи Вэй 魏 (220–265), Цзинь 晉 (265–420) и Южных и Северных династий (Наньбэйчао 南北朝,  
420–589). 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

135

бессмертие и покинул [дольний мир]. Там осталась лишь пустая хижина, поэтому 
[горы, в которых он жил], назвали Лушань («Горы хижины»). Ханьский император 
У пожаловал Юя [титулом] Государя Лушань (Лушань-цзюнь) (Ле сянь цюань 
чжуань 2018, цз. 1: 62). 
 
Практически весь этот текст (39 знаков, 95%) был включен в рукопись, однако он 

составляет лишь незначительную (13,5%) ее часть. При этом стоит отметить, что 
«Сюем» Куан Юй в «Ле сянь цюань чжуань» не называется. В то же время там со-
держится отдельное жизнеописание Куан Сюя, насчитывающее уже 290 знаков. Оно 
состоит из пяти тематических блоков. Первый из них, посвященный ранней жизни 
героя, имеет смысл привести целиком: 

 
匡續，字君平，南楚人，號匡阜先生。生而神靈，兒時便有物外志。周武王時

師老聃，得長生之道。結茅南障山虎溪之上，隠焉。室中無所有，惟置一榻、簡
書數篇而巳。武王屢徴不起。 
 

Куан Сюй, официальное имя Цзюнь-пин, был человеком из южного [княжества] 
Чу9 и носил прозвище учитель Куан-фу («Учитель с холмов Куан»). От рождения 
был божественно-чудесным и уже в детстве обладал устремлениями, [направлен-
ными] за пределы [мира] вещей. Во времена чжоуского царя У учился у Лао Даня10 
и обрел Дао-Путь долгой жизни. Соорудил тростниковую [хижину] у Тигриного 
ручья в горах Наньчжан и жил там отшельником. В [его] жилище не было ниче-
го — была там лишь одна лежанка, да несколько связок книг на бамбуковых план-
ках, только и всего. Царь У неоднократно приглашал [его на службу, но он] не шел 
(Ле сянь цюань чжуань 2018, цз. 1: 70). 
 
Во втором блоке излагается история о его встрече с Лю Юэ, путешествии в мир 

внутри камня и последующем вознесении, в третьем говорится о почестях, оказан-
ных ему ханьским императором У, в четвертом рассказывается о том, как в эпоху 
Восточная Цзинь (Дун Цзинь 東晉, 317–420) буддийский монах Хуэй-юань 惠遠 
(334–416), путешествовавший в этих местах, увидел во сне учителя Куана, который 
повелел установить на месте посвященной ему кумирни буддийский монастырь, а в 
последнем — о том, как в эпоху Тан 唐 (618–907) его кумирня, к тому времени пере-
несенная на другое место, была перестроена в Храм Бессмертного (Сяньмяо 仙廟) 
(Ле сянь цюань чжуань 2018, цз. 1: 70–72). Несмотря на то что первые три блока со-
держательно близки к версии рукописи, текстуальные совпадения между ними огра-
ничиваются 44 знаками (15% обоих текстов). Таким образом, можно утверждать, что 
основным источником для включенной в манускрипт биографии Куан Юя послужил 
другой текст. 

Ситуацию помогает прояснить другое жизнеописание из рукописи, посвященное 
тому самому Лю Юэ, который пригласил Куан Юя в свое жилище внутри камня: 
                              

  9 Княжество (с 704 г. до н.э. — царство) Чу 楚 (XI в. — 223 г. до н.э.) располагалось на юге Ки-
тая, преимущественно на территории современных провинций Хунань и Хубэй, однако в эпоху сво-
его расцвета (с VI в. до н.э.) также включало части провинций Хэнань, Шэньси, Шаньдун, Гуанси,  
а с конца IV в. до н.э. — провинций Цзянсу и Чжэцзян (Чжунго лиши димин да цыдянь 2005: 2674). 

10 Лао Дань 老聃 — легендарный даосский мудрец, более известный под именем Лао-цзы 老子 
(трад. VI–V вв. до н.э.). 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

136 

劉越。周時有匡先生，名續，修道於南嶂山，結廬虎溪上。後有一少年，數來 
相訪，言論奇偉。先生異之，問曰：「覩子風猷有日矣！請問鄉邦姓字。」答曰：
「姓劉，名越，居此山之左。敢邀一顧。山下有石高二丈許。叩之，即應，當相 
延。」先生如其語訪之。果有大石峙立。叩之，石忽自開，雙扇洞啟，一小鬟出 
迎。行數十步，復有二青衣執絳節前導，漸見臺榭叄差，金碧交映，珍禽奇獸，草
木殊異，瓊宮玉宇，中有一真人，冠玉冠，組朱綬，劍佩來迎，即前少年也。接見
甚歡，飲以玉酒三爵。先生知非凡境，意欲留居之。真人謂曰：「子陰功未滿，後會 
可期。他日相從未晚也。」更令青衣進延齡保命湯。一啜而出。先生既返顧，所叩
之石，宛然如初。他日復叩，無所應矣。後先生得道，復遊南楚，始與真人相遇。
相傳廬山太平興國宮三門外，即石建亭，名曰仙石，石上尚有「劉仙」二字存焉。 
 

[Что до] Лю Юэ, [то] во времена Чжоу был учитель Куан, [носивший] личное 
имя Сюй. [Он] взращивал Дао-Путь в горах Наньчжан и соорудил хижину у Тиг-
риного ручья. Позже появился один юноша. [Он] несколько раз приходил [к Куану] 
с визитом, и речи и суждения [его были] причудливы и необычны. Учитель дивил-
ся на него и, спрашивая, сказал: «Прошло [немало] дней, [как я] наблюдаю за Ва-
шими манерами и замыслами. Прошу позволения спросить [о Вашем] родном 
крае, фамилии и официальном имени». [Юноша] в ответ сказал: «Фамилия [моя] 
Лю, а личное имя — Юэ, живу [я] слева от этой горы. Осмелюсь пригласить [Вас] 
заглянуть [ко мне]. У подножия горы есть камень высотой в два с лишним чжана. 
Поклонитесь ему, и [он] сразу же откликнется [на это, а Вас] тут же примут. Учи-
тель, как и было [ему] сказано, [отправился] к нему с визитом. [В указанном месте] 
действительно стоял стоймя большой камень. [Куан] поклонился ему, и камень 
внезапно сам собою раскрылся, две [его] створки широко распахнулись, [и из него] 
вышла навстречу [Куану] девочка-служанка. [Когда они] прошли несколько десят-
ков шагов, появились еще два [прислужника] в зеленых одеждах, [которые], держа 
в руках вишневые верительные бирки, [шли] впереди и указывали дорогу. Посте-
пенно [Куан начал] видеть башни и вышки, что вздымались одна за другой, золото 
и лазурь, что сверкали на фоне друг друга, диковинных птиц и причудливых зве-
рей, травы и деревья, необыкновенные и удивительные, яшмовые дворцы и нефри-
товые чертоги. Внутри был совершенный человек, одетый в [украшенную] нефри-
том шапку и [подпоясанный] витым багряным шнуром, [с висящими на нем] мечом 
и подвесками. [Он] подошел встретить [учителя], и оказалось, что это юноша,  
[с которым он говорил] прежде. [Юноша] принял его очень радушно и напоил тре-
мя кубками нефритового вина. Учитель понял, что это необыкновенное место, и в 
мыслях захотел остаться жить там. Совершенный человек, обращаясь [к нему], 
сказал: «Ваши тайные благодеяния еще не [достигли] полноты, [однако] после-
дующей встречи можно ожидать. В другой день последовать [за мной] еще не бу-
дет поздно». Тем не менее [он] приказал [прислужникам] в зеленых одеждах под-
нести отвар, продлевающий годы и сохраняющий жизнь. [Учитель сделал] один 
глоток и вышел. Когда учитель оглянулся назад, [оказалось, что] камень, которому 
[он] кланялся, [снова стал целым] — в точности [таким], как вначале. В другой 
день [Куан] вновь поклонился [камню, но это] не возымело отклика. Впоследствии 
учитель обрел Дао-Путь и вновь [отправился] путешествовать в южном [княжест-
ве] Чу, [где] впервые повстречался с совершенным человеком. По преданию, за 
тремя воротами дворца Тай-пин син-го [в горах] Лушань около камня построили 
беседку, [которую] назвали «Камнем Бессмертных». На камне все еще видны два 
иероглифа — «Бессмертный Лю» (H56/10. Л. 10). 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

137

Несложно заметить, что здесь излагается та же самая история, что и в биографии 
Куан Юя, причем близки эти два жизнеописания не только сюжетно: в них совпадает 
136 знаков, т.е. 46% объема каждого из текстов (а если убрать из биографии Куан Сюя 
последнюю часть, рассказывающую о Цянь Ци, — то все 67%). 

Это заставляет задаться вопросом об источнике рассказа о Лю Юэ. Посвященное ему 
жизнеописание также содержится в «Ле сянь цюань чжуань», где располагается непо-
средственно перед биографией Куан Сюя (Ле сянь цюань чжуань 2018, цз. 1: 68–70). 
Оно насчитывает 233 знака, однако, несмотря на сюжетное сходство, в текстуальном 
плане биографии этих двух персонажей в «Ле сянь цюань чжуань» различны: совпада-
ют лишь 32 знака (11% жизнеописания Куан Сюя и 14% биографии Лю Юэ). В то же 
время, если сравнивать текст жизнеописаний Лю Юэ в рукописи и в «Ле сянь цюань 
чжуань», обнаружится, что совпадает 221 знак (77% текста манускрипта и 94% текста 
из «Ле сянь цюань чжуань»), что позволяет утверждать, что именно жизнеописание Лю 
Юэ из «Ле сянь цюань чжуань» легло в основу биографий Куан Юя и Лю Юэ в рукописи. 

В то же время оно, судя по всему, было не единственным источником, исполь-
зованным составителями манускрипта: большое число совпадений — 273 знака  
(84% текста жизнеописания в рукописи и 89% текста биографии из «Ле сянь цюань 
чжуань»), — в том числе во фрагментах, отсутствующих в «Ле сянь цюань чжуань», 
жизнеописание Лю Юэ в рукописи демонстрирует с биографией учителя Куана (Куан 
сянь-шэн 匡先生) в «Ли дай шэнь сянь ши». В этом тексте, как и в манускрипте, 
предпринимается попытка связать Куан Сюя с другим Куаном — на сей раз не Куан 
Юем, а Куан Су 匡俗, причем не путем прямого отождествления, а посредством род-
ственных отношений: 

 
匡先生名續，即匡俗之次弟。 

 
Учитель Куан по имени Сюй был третьим [по старшинству] братом Куан Су (Ли 

дай шэнь сянь ши 1979, цз. 1: 32). 
 
Таким образом, можно сделать промежуточные выводы: жизнеописания Куан Юя 

и Лю Юэ в рукописи «Ле сянь чжуань» восходят к одному и тому же тексту — био-
графии Лю Юэ из «Ле сянь цюань чжуань», причем при составлении жизнеописания 
Лю Юэ также использовался вариант из «Ли дай шэнь сянь ши». В рассказ о Куан Юе 
включен текст жизнеописания Куан Юя из «Ле сянь цюань чжуань», отличного от 
биографии Куан Сюя из того же сборника. В результате в нем объединяются истории 
двух персонажей — Куан Юя и Куан Сюя. Можно было бы предположить, что соста-
вители рукописи просто объединили двух изначально разных персонажей с одной 
фамилией. Однако в реальности всё несколько сложнее. 

Начать стоит с имени Куан Юя. Его биография встречается помимо рукописи толь-
ко в двух специализированных коллекциях: «Ле сянь цюань чжуань» и (в том же  
виде) в изданном в 1583 г. сборнике Чжан Вэнь-цзе 張文介 (XVI в.) «Гуан ле сянь 
чжуань» 廣列仙傳 («Расширенное [собрание] жизнеописаний выдающихся бессмерт-
ных») (Гуан ле сянь чжуань 1994, цз. 1: 438). В более ранних собраниях даосских 
агиографий Куан Юй не фигурирует. Тем не менее там встречаются жизнеописания 
Куан Су, являвшегося, по версии «Ли дай шэнь сянь ши», его старшим братом. 

Наиболее раннее из сохранившихся упоминаний о Куан Су относится к эпохе 
Цзинь 晉 (265–420) и содержится во фрагменте ныне утраченного памятника «Юй-



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

138 

чжан цзю чжи» 豫章舊志 («Старый трактат о Юйчжане11»), составленного великим 
блюстителем (тайшоу 太守) округа Куайцзи 會稽12 по имени Сюн Мо 熊默. Соответ-
ствующий фрагмент этого сочинения приводится (с небольшими вариациями) в двух 
практически синхронных работах — «Шуй цзин чжу» 水經注 («Комментарий к „Ка-
нону рек“») Ли Дао-юаня 郦道元 (466/472–527) и в комментарии Лю Сяо-бяо 劉孝標 
(462–521) к «Ши шо синь юй» 世說新語 («Новое изложение рассказов, в свете [ходя-
щих]») Лю И-цина 劉義慶 (403–444). В последней из них цитата из «Юйчжан цзю 
чжи» выглядит следующим образом: 

 
廬俗字君孝，本姓匡，夏禹苗裔，東野王之子。秦末，百越君長與吳芮助漢定

天下，野王亡軍中。漢八年，封俗鄢陵男，食邑茲部，印曰廬君。俗兄弟七人，皆
好道術，遂寓于洞庭之山，故世謂廬山。孝武元封五年，南巡狩，浮江，親睹神
靈，乃封俗為大明公，四時秩祭焉。 
 

Куан Су, официальное имя Цзюнь-сяо, изначально носил фамилию Куан и был 
потомком сяского Юя13 и сыном царя Дунъе14. В конце Цинь15 [он был] государем-
старейшиной ста [племен] юэ16 и вместе с У Жуем17 помогал Хань18 утвердить [по-
рядок] в Поднебесной. [Сам] царь [Дунъ]е погиб в сражении. На восьмом году 
[правления] Хань [император] пожаловал Су [титулом] князя-нань Яньлина19 и от-
дал [ему] в кормление города в этом регионе, [и надпись на его] печати гласила: 
«Государь Лу (Лу-цзюнь 廬君)»20. Братья Су — семь человек — все любили техни-
ки Дао-Пути. В конце концов [они] поселились в горах Дунтин21, и поэтому в миру 

                              
11 Юйчжан 豫章 — округ (цзюнь 郡), созданный в 201 г. до н.э. на территории современной про-

винции Цзянси с центром в уезде Наньчан 南昌 (в восточной части совр. г. Наньчан) (Чжунго лиши 
димин да цыдянь 2005: 2897). 

12 Куайцзи 會稽 — округ, созданный в 222 г. на стыке современных провинций Цзянсу, Чжэцзян  
и Аньхуэй и впоследствии включавший также всю территорию современных провинций Чжэцзян и 
Фуцзянь (Чжунго лиши димин да цыдянь 2005: 1036). 

13 Сяский Юй 禹 (трад. прав. 2205–2196 гг. до н.э.) — мифический основатель легендарного госу-
дарства Ся 夏 (трад. 2205–1767 гг. до н.э.), известный также как усмиритель мирового потопа. В вер-
сии «Шуй цзин чжу» фраза о происхождении Куан Су от Юя отсутствует. 

14 Топоним Дунъе 東野 в словаре географических названий отсутствует. Можно предположить, 
что имеется в виду одна из «варварских» политий юго-востока современного Китая. «Царь Дунъе», 
равно как и сам Куан Су, в исторических сочинениях не упоминается. 

15 Империя Цинь 秦 существовала на территории Китая в 221–207 гг. до н.э. 
16 Сто [племен] юэ (бай юэ 百越) — обобщенное название малых народностей, населявших в 

древности юг и юго-восток современного Китая. Считаются предками современных вьетов. 
17 У Жуй 吳芮 (ум. 202 г. до н.э.) — начальник уезда Поян 鄱陽, выступивший против Цинь.  

В 206 г. получил титул царя Хэншань 衡山, а в 202 г. — царя Чанша 長沙. 
18 Империя Хань 漢 существовала на территории Китая в 206/202 г. до н.э. — 220 г. н.э. 
19 Название Яньлин 鄢陵 носили местности на территории современных провинций Шаньдун и 

Хэнань (Чжунго лиши димин да цыдянь 2005: 2647). В версии «Шуй цзин чжу» ранг Су не указан,  
а пожалованная местность называется Цяоян 鄡陽. Уезд с таким названием был создан в 201 г. до н.э. 
на территории современного уезда Дучан 都昌 в провинции Цзянси и включен в округ Юйчжан 
(Чжунго лиши димин да цыдянь 2005: 2157). Географическая близость Цяояна к горе Лушань позво-
ляет считать вариант «Шуй цзин чжу» предпочтительным. 

20 В версии «Шуй цзин чжу» его титул указан как «Государь Лу [племен] юэ» (Юэ Лу-цзюнь 
越廬君). Что мог означать иероглиф лу в данном контексте, неясно. 

21 Горы Дунтин 洞庭 располагаются на юго-западе современного уезда У 吳 провинции Цзянсу 
(Чжунго лиши димин да цыдянь 2005: 1979). В версии «Шуй цзин чжу» горы названы Гунтин 宮亭. 
В словаре географических названий подобная гора не упоминается, однако сообщается об одно-



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

139

[эти горы стали] называть Лушань. На пятом году [правления под девизом] Юань-
фэн (106 г. до н.э.) Почтительный к родителям [император] У [отправился в] ин-
спекционную поездку на юг, плыл по Цзяну, лично узрел [его] божественную чу-
десность и тогда пожаловал Су [титулом] Князя Великой Ясности (Дамин-гун 
大明公) [и повелел] приносить ему жертвы [в каждый из] четырех сезонов (Ши шо 
синь юй 2002, цз. 10, § 689: 490; ср.: Шуй цзин чжу шу 1989, цз. 39: 3258–3259). 
 
Иной вариант истории о Куан Су рассказан современником Сюн Мо — уже упоми-

навшимся выше Хуэй-юанем — в его произведении «Лушань цзи» 廬山記 («Записи  
[о горе] Лушань»), также известном как «Лушань люэ цзи» 廬山畧記 («Краткие запи-
си [о горе] Лушань»). Фрагмент из него также сохранился (опять же с некоторыми 
различиями) в составе работ Ли Дао-юаня и Лю Сяо-бяо. В частности, в комментарии 
к «Ши шо синь юй» он приведен в следующем виде: 

 
…有匡俗先生，出自殷、周之際，遁世隱時，潛居其下。或云：匡俗受道於仙

人，而共遊其嶺，遂託室崖岫，即巖成館，故時人謂為神仙之廬而命焉。 
 

…Был учитель Куан Су, [который] появился на рубеже Инь22 и Чжоу, бежал от 
мира, скрывался от современников и уединенно жил у подножия этих [гор] (Лу-
шань. — А.Т.). Некоторые говорят: Куан Су получил Дао-Путь от бессмертного че-
ловека, вместе [с ним] странствовал по тамошним хребтам и в конце концов посе-
лился в пещере на утесе — это и было «Жилище возвышенных свершений» (Янь-
чэн-гуань 巖成館). Поэтому современники утверждают, что назвали [эти горы]  
в честь хижины (лу) божественного бессмертного (Ши шо синь юй 2002, цз. 10, 
§ 689: 490; ср.: Шуй цзин чжу шу 1989, цз. 39: 3259). 
 
Похожая история излагается в одноименной работе Чжоу Цзин-ши 周景式 (V в.?), 

фрагмент которой приводится в «Шуй цзин чжу» (Шуй цзин чжу шу 1989, цз. 39: 
3259–3260; ср.: И вэнь лэй цзюй 1965, цз. 7: 134). 

Таким образом, в IV –VI вв. существовало две версии истории о Куан Су, но об-
щими в них были только имя главного героя и географическая привязка к горе Лу-
шань; в остальном истории отличались как по сюжету, так и по трактовке образа са-
мого Куан Су — времени его жизни, происхождении, семье, обстоятельствах ухода в 
горы и т.д. При этом Ли Дао-юань, например, отдавал предпочтение версии «Юйчжан 
цзю чжи», утверждая, что рассказанное Хуэй-юанем и Чжоу Цзин-ши — «рассужде-
ния, передаваемые на ухо [как слухи], а не достоверные свидетельства» (эр чуань 
чжи тань фэй ши чжэн е 耳傳之談非實證也) (Шуй цзин чжу шу 1989, цз. 39: 3260). 

Тем не менее этими двумя версиями дело не ограничивалось: так, в ныне утрачен-
ном собрании «Дун сянь чжуань» 洞仙傳 («Предания о бессмертных из пещер»), ав-
тор которого, живший, вероятно, в V–VI вв., скрывался за псевдонимом Цзяньсу-цзы 
見素子, содержалась еще одна история о Куан Су. Она дошла до нас в составе даос-
ской энциклопедии «Юнь цзи ци цянь» 雲笈七籤 («Семь отделов облачного храни-
лища»), составленной Чжан Цзюнь-фаном 張君房 (X–XI вв.) в 1017–1021 гг.: 
                                                                                                                                                                                         
именном озере, более известном как Поянху 鄱陽湖 (Чжунго лиши димин да цыдянь 2005: 2005), 
рядом с ним располагается гора Лушань. В этом свете вариант «Шуй цзин чжу» выглядит предпоч-
тительнее. 

22 Инь 殷, также известное как Шан 商 — государство, существовавшее в центральном Китае  
в XVII–XI вв. до н.э. 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

140 

匡俗，字子希，少以孝悌著稱，召聘不起，至心學真，游諸名山。至覆笥山，見
山上有湖，周回數里，多生靈草異物，不可識。其傍有石井，泉通湖中；又有石
雁，至春秋時，皆能群飛；復有小石笥，中有玉牒，多記名山福地，及得道人姓
名。後服食得道。 
 

Куан Су, официальное имя Цзы-си, с детства славился сыновней почтительно-
стью и уважением к старшим. [Когда его] призывали [ко двору] с приглашением 
[на должность], не отправлялся, всем сердцем изучал [техники] совершенных и 
путешествовал по множеству знаменитых гор. Дойдя до горы Фусы («Прикрытого 
короба»)23, увидел, что на [вершине] горы есть озеро в несколько ли в окружности, 
[а также] во множестве присутствуют чудесные травы и необычные животные,  
узнать [которых было] невозможно. Рядом с этим [озером] был каменный колодец, 
[и питавший его] источник сообщался с озером. Также [там] были каменные гуси, 
и ко временам Вёсен и осеней24 все [они] смогли стаей улететь [прочь]. Еще [там] 
был маленький каменный короб, а внутри имелась нефритовая табличка, [на кото-
рой были] во множестве записаны [названия] знаменитых гор и счастливых земель,  
а также фамилии и имена людей, обретших Дао-Путь. Позже [Куан Су] принял 
пищу [бессмертия] и обрел Дао-Путь (Юнь цзи ци цянь 2003, цз. 110: 2398–2399). 
 
Здесь от предыдущих историй остается только имя героя: изменяется даже место 

действия, которое хотя и остается в том же регионе, но теряет привязку к горе Лу-
шань. 

Наконец, стоит отметить еще одно раннее сочинение — «Цзю вэй чжи» 九微志 
(«Трактат о девяти сокровенных [местностях]»), ныне утраченный даосский текст25,  
в сохранившейся цитате из которого содержится следующая история: 

 
武王時，方輔先生與李老跨白驢入山煉丹，得道仙去。惟廬存，故名廬山。 

 
Во времена царя У учитель Фан-фу и Ли-лао26, оседлав белого осла, отправи-

лись в горы выплавлять киноварное [снадобье], обрели Дао-Путь и, [став] бес-
смертными, покинули [дольний мир]. [На земле] осталась только [их] хижина, по-
этому [горы, в которых они жили], назвали Лушань (Тяньчжун цзи 2007, цз. 7: 
227). 
 
Хотя главного героя этой истории зовут иначе, она может быть отнесена к орбите 

рассказов о Куан Су: совпадают и время (по крайней мере, согласно версии Хуэй-
юаня и Чжоу Цзин-ши), и место действия. Стоит отметить и появление в этой исто-
рии Лао-цзы, также фигурирующего в жизнеописании Куан Сюя из «Ле сянь цюань 
чжуань». 
                              

23 Гора Фусы 覆笥 располагается в северной части уезда Синго 興國 провинции Цзянси (Чжунго 
лиши димин да цыдянь 2005: 2953), приблизительно в 400 км к югу от гор Лушань. 

24 Период Вёсен и осеней (Чуньцю 春秋), названный так в честь одноименной летописи, продол-
жался с 770 по 475 г. (или, по другим версиям, 481, 453 или 403 г.) до н.э. 

25 Об этом сочинении практически ничего не известно, однако оно упоминается в «Шу и цзи» 
述異記 («Записи, излагающие странное») Жэнь Фана 任昉 (460–508) (Жэнь Фан 1985, цз. 2: 41), что 
позволяет отнести его создание к III–V вв. 

26 Судя по всему, имеется в виду легендарный Лао-цзы, носивший, согласно традиции, фамилию 
Ли 李. 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

141

Во всех приведенных выше фрагментах, кроме последнего, речь идет о Куан Су. 
Наиболее древний источник, в котором появляется имя «Куан Сюй», — сделанная Се 
Хао 謝顥 (446–502) надпись на стеле в обители Гуанфу-гуань 廣福觀 («Обитель Об-
ширного счастья») (Тяньчжун цзи 2007, цз. 7: 227–228). 

Самый ранний известный мне памятник, содержащий историю про Лю Юэ и пу-
тешествие в мир внутри камня, — собрание «Ли ши чжэнь сянь ти дао тун цзянь» 
歷世真仙體道通鑑 («Всеобщее зерцало воплотивших Дао-Путь совершенных бес-
смертных минувших эпох»), составленное Чжао Дао-и 趙道一 (XIII в.). Содержа-
щееся там жизнеописание Куан Сюя, также названного «Учителем с холмов Куан» 
(Куан-фу сянь-шэн 匡阜先生), весьма объемно (1152 знака) и состоит из десяти тема-
тических блоков. Первый из них практически полностью совпадает с процитирован-
ным ранее фрагментом биографии Куан Сюя из «Ле сянь цюань чжуань» (и, очевид-
но, стал для нее основой), однако в нем приводятся еще два варианта его официаль-
ного имени — Цзы-сяо 子孝 и Цзюнь-цзи 君季, а также упоминается, что он был по-
томком сяского Юя. Во втором блоке рассказывается о Лю Юэ и путешествии внутрь 
камня; в третьем — о дальнейшей судьбе Куан Сюя, в частности при правителях Дин-
ване 定王 (прав. 606–586 гг. до н.э.) и Вэйле-ване 威烈王 (прав. 425–402 гг. до н.э.), 
безуспешно пытавшихся пригласить его на службу; именно в эпоху правления второ-
го из них Куан Сюй, согласно этому тексту, и достиг бессмертия, оставив после себя 
лишь хижину, которая и дала название горе. В четвертом блоке говорится о том, как 
после вознесения Верховный владыка (Шан-ди 上帝) повелел ему заведовать навод-
нениями и засухами в царствах У27 и Чу; в пятом сообщается о двух его учениках и 
связываемых с ними достопримечательностях горы Лушань; в шестом — о титулах, 
дарованных Куан Сюю ханьским императором У; в седьмом — об упоминавшемся 
выше сне Хуэй-юаня, а в восьмом — о перестройке кумирни Куан Сюя в храм при 
правителях государств Тан, Южная Тан (Нань Тан 南唐, 937–975) и Сун 宋 (960–1279). 
Девятый блок представляет собой посвященное Куан Сюю стихотворение даоса Бай 
Юй-чаня 白玉蟾 (1134–1229) в 30 семисловных строк. Наконец, заканчивается жизне-
описание (что совсем не характерно для этого собрания) прямой речью самого Чжан 
Дао-и, который восхваляет Куан Сюя за его неоднократный отказ идти на службу, 
ставший примером для последующих поколений даосов (Ли ши чжэнь сянь 2004, 
цз. 10: 293–294). 

Интересно, что в этом сборнике содержится и жизнеописание Куан Су, в целом по-
вторяющее приведенную выше историю, восходящую к «Дун сянь чжуань» (Ли ши 
чжэнь сянь 2004, цз. 7: 278). 

Подобные сложности с фигурой учителя Куана не ускользнули от внимания китай-
ских книжников. Так, интеллектуал и библиофил эпохи Мин 明 (1368–1644) Ху Ин-
линь 胡應麟 (1551–1602) в одной из своих работ отмечал: 

 
匡續居廬山。匡俗字子希，居覆笥山。二字音相近。今詩家互用，非是。 

 
Куан Сюй жил [в горах] Лушань. Куан Су [носил] официальное имя Цзы-си  

и жил в горах Фусы. Звучания двух иероглифов близки друг к другу. Ныне поэты 
                              

27 Царство У 吳 (XII в.? — 473 г. до н.э.) располагалось на территории современной провинции 
Цзянсу, а в эпоху расцвета (кон. VI — нач. V в. до н.э.) также занимало части провинций Чжэцзян  
и Аньхуэй (Чжунго лиши димин да цыдянь 2005: 2158). 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

142 

используют [их как] взаимозаменяемые, [но это] неправильно (Ху Ин-линь 1958, 
цз. 44: 604)28. 
 
Тем не менее заслуживает внимания подкрепленное филологическими изыскания-

ми мнение другого интеллектуала — Фан И-чжи 方以智 (1611–1671), который писал: 
 

匡續，字子孝，隠廬山。漢武封之，故名匡廬。此載志書⋯⋯皆作匡俗。且有云：
字子希者，《萬姓統譜》作匡裕，《唐類函》亦作匡裕。按字子孝，則取似續之
意。當以續為是。俗乃音之訛。希乃孝之訛，裕乃俗之訛耳。 
 

Куан Сюй, официальное имя Цзы-сяо 子孝, жил отшельником [в горах] Лушань. 
Ханьский [император] У наделил его [владением в горах Лушань], поэтому [их и] на-
звали Куанлу. Эта [информация] содержится в книгах, [представляющих собой гео-
графические] трактаты… и везде [его имя] записано как Куан Су. К тому же есть [те, 
кто] говорят, [что он носил] официальное имя Цзы-си 子希. В «Общем реестре деся-
ти тысяч фамилий»29 [его имя] записано как Куан Юй и в «Футляре [книг эпохи] Тан 
[с классификацией] по родам»30 тоже записано как Куан Юй. Замечу, [его] офици-
альное имя — Цзы-сяо («Господин, почтительный к родителям»), то есть [для него] 
выбраны [иероглифы] со значением, похожим на сюй 續 («продолжать»). Следует 
считать верным [вариант] «Сюй». Су (MC zjowk) [вместо сюй (MC zjowk)] — это 
ошибка, [вызванная схожим] звучанием, си 希 — ошибочное [написание] сяо 孝,  
а юй 裕 — ошибочное [написание] су 俗, только и всего (Фан И-чжи 1990, цз. 20: 263). 
 
Вероятно, Фан И-чжи прав в том, что Куан Сюй, Куан Юй и Куан Су — варианты 

одного и того же имени. Судя по всему, предание о нем появилось в IV–V вв. в районе 
гор Лушань в двух вариантах, согласно одному из которых (возможно, даже имевше-
му какие-то реальные основания) он был варваром-юэ эпохи Хань, а согласно друго-
му (ставшему основным впоследствии) — учеником Лао-цзы, жившим в эпоху Чжоу. 
К XIII в. легенда о нем дополнилась сюжетом о Лю Юэ и путешествии в мир внутри 
камня. Кроме того, к VI в. появилась в значительной степени самостоятельная исто-
рия о Куан Су, попавшем на гору Фусы. Не исключено, что изначально ее героем был 
какой-то другой персонаж, однако в итоге она оказалась связанной с уже достаточно 
популярным Куан Су. Так или иначе, в конечном счете один персонаж оказался разде-
ленным на трех — Куан Юя, имевшего семь братьев, Куан Су, жившего на горе Фусы, 
и Куан Сюя, повстречавшего Лю Юэ и попавшего в волшебный мир, сокрытый в 
камне. Датировать «распад» его образа определенным периодом сложно, но к XIII в., 
когда был составлен «Ли ши чжэнь сянь ти дао тун цзянь», по крайней мере Куан Су 
и Куан Сюй уже воспринимались как два разных человека. 

Возвращаясь к рукописи «Ле сянь чжуань», можно сделать вывод, что во включен-
ном в нее жизнеописании происходит «воссоединение» двух из трех ипостасей учи-
                              

28 Похожее заявление делает он и в другой главе своего труда, где, говоря о «государе Куане» (Куан-
цзюнь 匡君) с личным именем Сюй и официальным именем Цзюнь-пин (или Гун-цзи 公季), в коммен-
тарии отмечает: «Также был Куан Су, носивший официальное имя Цзы-си. [Это] — не государь Куан» 
(Ю ю Куан Су цзы Цзы-си фэй Куан-цзюнь 又有匡俗字子希非匡君) (Ху Ин-линь 1958, цз. 43: 586). 

29 «Общий реестр десяти тысяч фамилий» («Вань син тун пу» 萬姓統譜) — трактат Лин Ди-чжи 
凌迪知 (1532–1601) о происхождении, распространении и генеалогии фамилий. 

30 «Футляр [книг эпохи] Тан [с классификацией] по родам» («Тан лэй хань» 唐類函) — состав-
ленное Юй Ань-ци 俞安期 (1574–1654) собрание фрагментов энциклопедических работ эпохи Тан. 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

143

теля Куана. Впрочем, едва ли составители манускрипта настолько углублялись в ис-
торию своего персонажа — вполне вероятно, что они просто объединили двух «од-
нофамильцев», восстановив, сами того не зная, его образ в изначальной полноте. 

 
Литература 
 
Гуан ле сянь чжуань 1994 — Гуан ле сянь чжуань 廣列仙傳 (Расширенное [собрание] жизне-

описаний выдающихся бессмертных) / Сост. Чжан Вэнь-цзе 張文介 // Цзан вай дао шу 
道藏外書 (Даосские книги, [оставшиеся] за пределами «Сокровищницы [Дао-Пути]»). 
Чэнду: Ба Шу шушэ 巴蜀書社, 1994. Т. 18. С. 423–561. 

Жэнь Фан 1985 — Жэнь Фан 任昉. Шу и цзи 述異記 (Записи, излагающие странное) // Цуншу 
цзичэн синь бянь 叢書集成新編 (Новая редакция «Полного собрания книг из [различных] 
коллекций»). Тайбэй: Синьвэньфэн чубань гунсы 新文豐出版公司, 1985. Т. 82. С. 33–42. 

И вэнь лэй цзюй 1965 — И вэнь лэй цзюй 藝文類聚 ([Классифицированное] по родам собрание 
[записей из] классической литературы и изящной словесности) / Сост. Оуян Сю 歐陽修 и др. 
В 2 т. Шанхай: Шанхай гуцзи чубаньшэ 上海古籍出版社, 1965. 

Ле сянь цюань чжуань 2018 — Ле сянь цюань чжуань 列仙全傳 (Полное [собрание] 
выстроенных по порядку преданий о бессмертных) / Сост. Ван Ши-чжэнь 王世貞. В 2 т. 
Пекин: Вэньу чубаньшэ 文物出版社, 2018. 

Ли дай шэнь сянь ши 1979 — Ли дай шэнь сянь ши 歷代神仙史 (История божественных 
бессмертных минувших династий) / Сост. Ван Цзянь-чжан 王建章. Тайбэй: Синьвэньфэн 
чубань гунсы 新文豐出版公司, 1979. 

Ли ши чжэнь сянь 2004 — Ли ши чжэнь сянь ти дао тун цзянь 歷世真仙體道通鑑 (Всеобщее 
зерцало воплотивших Дао-Путь совершенных бессмертных минувших эпох) / Сост. Чжао 
Дао-и 趙道一 // Чжун хуа дао цзан 中華道藏 (Китайская сокровищница Дао-Пути). Пекин: 
Хуася чубаньшэ 華夏出版社, 2004. Т. 47. С. 213–578. 

Терехов 2024 — Терехов А.Э. Биографии из ханьского сборника «Ле сянь чжуань» («Жизне-
описания выдающихся небожителей») и их аналоги в одноименной рукописи из коллекции 
ИВР РАН // Письменные памятники Востока. 2024. Т. 21. № 2 (вып. 57). С. 5–16. 

Тяньчжун цзи 2007 — Тяньчжун цзи 天中記 (Записи [с гор] Тяньчжун) / Сост. Чэнь Яо-вэнь 
陳耀文. Янчжоу: Гуанлин шушэ 廣陵書社, 2007. 

Фан И-чжи 1990 — Фан И-чжи 方以智. Тун я 通雅 (Всеобъемлющее «[Приближение к] 
классике»). Пекин: Чжунго шудянь 中國書店, 1990. 

Ху Ин-линь 1958 — Ху Ин-линь 胡應麟. Шао ши шань фан би цун 少室山房筆叢 (Заметки из 
Горного кабинета Немногих комнат). Пекин: Чжунхуа шуцзюй 中華書局, 1958. 

Чжунго лиши димин да цыдянь 2005 — Чжунго лиши димин да цыдянь 中國歷史地名大辭典 
(Большой словарь исторических топонимов Китая) / Гл. ред. Ши Вэй-лэ 史為樂. Пекин: 
Чжунго шэхуэй кэсюэ чубаньшэ 中國社會科學出版社, 2005. 

Ши шо синь юй 2002 — Ши шо синь юй хуэй цзяо цзи чжу 世說新語彙校集注 («Новое из-
ложение рассказов, в свете [ходящих]» с собранием исправлений и сводным коммента-
рием) / Сост. Лю И-цин 劉義慶, коммент. Лю Сяо-бяо 劉孝標, Чжу Чжу-юй 朱鑄禹. Шан-
хай: Шанхай гуцзи чубаньшэ 上海古籍出版社, 2002. 

Шуй цзин чжу шу 1989 — Шуй цзин чжу шу 水經注疏 («Комментарий к „Канону рек“» с суб-
комментарием) / Коммент. Ли Дао-юаня 郦道元, субкоммент. Ян Шоу-цзина 楊守敬, Сюн 
Хуэй-чжэня 熊會貞. В 3 т. Нанкин: Цзянсу гуцзи чубаньшэ 江蘇古籍出版社, 1989. 

Юнь цзи ци цянь 2003 — Юнь цзи ци цянь 雲笈七籤 (Семь отделов Облачного хранилища) / 
Сост. Чжан Цзюнь-фан 張君房. В 5 т. Пекин: Чжунхуа шуцзюй 中華書局, 2003. 

 
References 
 
Fang Yizhi 方以智. Tongya 通雅 [Comprehensive Elegance]. Beijing: Zhongguo shudian 中國書店, 

1990 (in Chinese). 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

144 

“Guang lie xian zhuan” 廣列仙傳 [Extended Arranged Traditions of Transcendents]. Comp. by Zhang 
Wenjie 張文介. Zangwai waishu 藏外道書 [Daoist Books outside the Canon]. Chengdu: Ba Shu 
shushe 巴蜀書社, 1994, vol. 18, pp. 423–561 (in Chinese). 

Hu Yinglin 胡應麟. Shaoshi Shanfang bicong 少室山房筆叢 [Notes from the Mountain Studio of 
Few Rooms]. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 1958 (in Chinese). 

Lidai shenxian shi 歷代神仙史 [History of the Divine Transcendents of Past Dynasties]. Comp. by 
Wang Jianzhang 王建章. Taibei: Xinwenfeng chuban gongsi 新文豐出版公司, 1979 (in Chinese). 

Liexian quanzhuan 列仙全傳 [Full Collection of Arranged Traditions of Transcendents]. Comp. by 
Wang Shizhen 王世貞. 2 vols. Beijing: Wenwu chubanshe 文物出版社, 2018 (in Chinese). 

“Lishi zhenxian tidao tongjian” 歷世真仙體道通鑑 [The Comprehensive Mirror of True Trans-
cendents Who Embodied the Dao of All Ages]. Comp. by Zhao Daoyi 趙道一. Zhonghua daozang 
中華道藏 [Chinese Daoist Canon]. Beijing: Huaxia chubanshe 華夏出版社, 2004, vol. 47, 
pp. 213–578 (in Chinese). 

Ren Fang 任昉. “Shuyiji” 述異記 [Tales of Strange Matters]. Congshu jicheng xinbian 叢書 
集成新編 [New Edition of the Collected Serial Publications]. Taibei: Xinwenfeng chuban gongsi 
新文豐出版公司, 1985, vol. 82, pp. 33–42 (in Chinese). 

Shishuo xinyu huijiao jizhu 世說新語彙校集注 [A New Account of the Tales of the World with the 
Assembled Emendations and Collected Commentaries]. Comp. by Liu Yiqing 劉義慶, comment. 
by Liu Xiaobiao 劉孝標, Zhu Zhuyu 朱鑄禹. Shanghai: Shanghai guji chubanshe 上海古籍出 
版社, 2002 (in Chinese). 

Shuijing zhu shu 水經注疏 [Commentary on the Water Classic with Subcommentary]. Comment. by 
Li Daoyuan 郦道元, subcomment. by Yang Shoujing 楊守敬, Xiong Huizhen 熊會貞. 3 vols. 
Nanjing: Jiangsu guji chubanshe 江蘇古籍出版社, 1989 (in Chinese). 

Terekhov, Anthony E. “Biografii iz han’skogo sbornika ‘Le syan’ chzhuan’ ’ (“Zhizneopisaniia 
vydaiushchikhsia nebozhitelei”) i ikh analogi v odnoimennoi rukopisi iz kollektsii IVR RAN” 
[Biographies from the Han Collection Liexianzhuan (Biographies of Outstanding Transcendents) 
and Their Analogues in the Manuscript of the Same Name from the Collection of the IOM RAS]. 
Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2024, vol. 21, no. 2 (iss. 57), pp. 5–16 (in Russian). 

Tianzhongji 天中記 [Records from Mt. Tianzhong]. Comp. by Chen Yaowen 陳耀文. Yangzhou: 
Guangling shushe 廣陵書社, 2007 (in Chinese). 

Yiwen leiju 藝文類聚 [A Classified Collection Based on the Classics and Other Literature]. Comp. by 
Ouyang Xiu 歐陽修et al. 2 vols. Shanghai: Shanghai guji chubanshe 上海古籍出版社, 1965 (in 
Chinese). 

Yunji qiqian 雲笈七籤 [Seven Lots from the Bookbag of the Clouds]. Comp. by Zhang Junfang 
張君房. 5 vols. Beijing: Zhonghua shuju 中華書局, 2003 (in Chinese). 

Zhongguo lishi diming da cidian 中國歷史地名大辭典 [A Comprehensive Dictionary of Historical 
Toponyms of China]. Ed. by Shi Weile 史為樂. Beijing: Zhongguo shehui kexue chubanshe 北京: 
中國社會科學出版社, 2005 (in Chinese). 

 
 

Sources of Kuang Yu’s Biography in the Liexianzhuan Manuscript from 
the Collection of IOM RAS 
 
Anthony E. TEREKHOV 
Institute of Oriental Manuscripts RAS 
St. Petersburg, Russian Federation 
 

Received 30.06.2025. 
 
A b s t ra c t : This publication raises the question of the sources of Kuang Yu’s biography included in the 
manuscript titled Liexianzhuan (Arranged Traditions of Transcendents) from the collection of the 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

145

Institute of Oriental Manuscripts of the Russian Academy of Sciences. By referring to earlier collec-
tions of Taoist hagiography and another biography contained in the manuscript — the one of Liu Yue, 
it was possible to establish that the text was the result of the merger of two biographies from the col-
lection Liexian quanzhuan (1600): a short biography of Kuang Yu and a more extensive biography of 
Liu Yue, in which one of the heroes bears the name Kuang Xu. Thus, the biography included in the 
manuscript combined the stories of two characters — Kuang Yu and Kuang Xu. Further attempts to 
trace the history of legends about them, conducted on the material of the surviving fragments of lost 
records of the Liuchao era (220–589) allowed us to establish that the images of both go back to the 
legend of Kuang Su, which was popular in the 4th–5th centuries in the region of the Lushan moun-
tains. Among other things, the publication provides a complete Russian translation of the biographies 
of Kuang Yu and Liu Yue contained in the manuscript. 
 
Ke y  w o rd s : “Liexianzhuan”, Taoist hagiography, Kuang Yu, Kuang Xu, Kuang Su, Liu Yue. 
 
Fo r  c i ta t i o n :  Terekhov, Anthony E. “Sources of Kuang Yu’s Biography in the Liexianzhuan Manu-
script from the Collection of IOM RAS”. Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2025, vol. 22, no. 4 
(iss. 63), pp. 132–145 (in Russian). DOI: 10.55512/WMO691504. 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r : Anthony E.  TEREKHOV, Cand. Sci. (History), Researcher, Department of 
Far Eastern Studies, Institute of Oriental Manuscripts, Russian Academy of Sciences (St. Petersburg, 
Russian Federation) (aterekhoff@gmail.com). ORCID: 0000-0003-4599-3424. 
 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

146 

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). C. 146–155 

A Note on the Chinese Fragment in Tibetan Script PT1249 
 
TAKATA Tokio 
Toyo Bunko, Library Department Head 
Tokyo, Japan 
 
 
DOI: 10.55512/WMO692172 
 

Received 11.06.2025. 
 
A b s t ra c t : PT1249 is a fragmentary Chinese text written in Tibetan script that earlier has not yet been 
identified. The recent research by the writer of this paper reveals that the text is a part of the 
interrogation of śikṣamāṇā, who should be to receive the commandments of Buddhism. The text 
consists of the part of Biqiuni jiandu 比丘尼揵度第十七 in the ‘Four-Part Vinaya’ Sifenlü 四分律 with 
an introductory passage. Hitherto, no Chinese vinaya texts in Tibetan script have been known.  
A Chinese text that completely corresponds to this fragment also does not exist. Nevertheless, this kind 
of precept is indispensable for the śikṣamāṇā at the ceremony of receiving the commandments, and she 
had to learn the passage by heart. One may say that even an illiterate śikṣamāṇā could receive the 
commandments and become a formal nun. From a phonetic characteristics, the transcription system 
belongs to the period of Tibetan rule. A transliterated text with the corresponding Chinese characters, 
part of which was recovered from the transcription, is presented in this paper. The presence of the 
fragment provides many suggestions regarding the social realities of Buddhism and language situation 
in the Tibetan period of Dunhuang. 
 
Ke y  w o rd s :  Chinese in Tibetan script, vinaya text, Tibetan period of Dunhuang, Dunhuang manu-
scripts. 
 
Fo r  c i ta t i o n :  Takata Tokio. “A Note on the Chinese Fragment in Tibetan Script PT1249”. Pis’mennye 
pamiatniki Vostoka 2025, vol. 22, no. 4 (iss. 63), pp. 146–155. DOI: 10.55512/WMO692172. 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r :  TAKATA Tokio ,  Emeritus Professor, Kyoto University, Library Department 
Head, Toyo Bunko (Tokyo, Japan) (takatatokio@gmail.com). 

 
© Токио Таката, 2025 

 
 
 
 
 
 
 
In the second half of the 1920s, nearly a century ago, it was reported that among the many 

ancient manuscripts discovered in the Dunhuang Cave Library, there were Chinese texts 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

147

written in Tibetan. These were the Diamond Sutra (Thomas, F.W. & Clauson, G.L.M. 1926: 
508–526) and the Amitabha Sutra (Thomas, F.W. & Clauson, G.L.M. 1927: 858–860), both 
of which are common Buddhist scriptures. In terms of phonetic transcription, they belong to 
a relatively early period based on the Chang’an dialect. However, although it is said to be 
‘relatively early’, it was written after the end of period of the Tibetan rule and during the era 
of the Zhang 張 Family of Guiyi Army (Guiyijun 歸義軍). This was a later story, and, at that 
time, the research conditions did not allow for a real judgment of the ages of these two 
manuscripts. Later, Walter Simon discovered a large number of such documents in the British 
collection, as well as in the collection of the Bibliothèque Nationale in Paris. He also 
compared these manuscripts with corresponding Chinese texts (Simon, Walter 1958: 
334–343). His research also introduced a general overview of the content of the ‘Long Scroll’ 
in the British collection, which was a significant contribution into the study (Takata 19881). 
Later, the author almost completely restored the Chinese text corresponding to the ‘Long 
Scroll’ and found that it was based on the phonetic transcription of the Western Chinese 
dialect popular in the Dunhuang area (Takata 1993: 380–313). The phenomenon of using 
Tibetan scripts to write Chinese texts continued in Dunhuang during the Guiyi Army period 
(and even as late as the tenth century during the Cao Family Guiyi Army period). This fact 
deserves attention when examining the language situation in Dunhuang. The use of the 
Tibetan script by the Chinese undoubtedly started during the Tibetan period, but Tibe-
to-Chinese phonetic manuscripts confirmed to have been written during the Tibetan period 
are surprisingly rare. This article intends to introduce a Tibeto-Chinese phonetic frag- 
ment that the author believes to be from the Tibetan period: “Excerpts from the Four-Part 
Vinaya”. 

 
 

1. Fragment of PT1249 
 
The second volume of the Catalogue of Tibetan Manuscripts from Dunhuang compiled by 

Marcelle Lalou (Lalou 1950), includes a collection of Chinese manuscripts written in Tibetan 
script. Most of them are small fragments, and it is difficult to determine their corresponding 
Chinese texts. The author of this paper had worked in the field (Takata 2013: 233–239). Now, 
I am fortunate to have been able to identify a fragment of the Chinese text, and would like to 
take this opportunity to present a report. 

According to the Lalou catalogue, PT1249 is a ‘fragment of Chinese transliteration. It is 
the left half of a leaf, the longest part of which is 9 by 16 cm, with four lines with rules and 
grey edges’ (Lalou, Marcelle: 92: “Fragments de transcription du chinois. 1 morceau 
gauche de f. (9x16 au moins); 4 l., règl. et marges grises”. The catalogue also transcribes 
the first two lines in front of the manuscript and the third (final) line at the back. First, the 
plate2 and transcribed text are provided along with the corresponding Chinese characters3, 
as follows: 

 
                              

1 The author of the monograph used these materials to divide the Chinese documents written in Dunhuang 
Tibetan script into two categories based on the phonological characteristics. 

2 Plate from Gallica:  https://gallica.bnf.fr/. 
3 This text is transcribed using the Wylie transliteration and also used the more common transcription 

method in recent years, which uses the gi-gu inverse transcription with a capital “I”. 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

148 

 
 

Pl. 1: Recto of PT1249 
 

 
 

Pl. 2: Verso of PT1249 
 

[Recto] 
1. ye ’ji tab ’gan ye hag ke / jung bun ’gan tsheng [ ]e … 
以 尼 答 言 已 學 戒  重 問   願  清  淨 

2. she shwar / ye tig ke dza’I da’I seng / li su ceng ce phab kar ’[ ] … 
所  說     已 得 戒 在 大 僧  禮 須 正 知 法 羯 磨 

3. khIr shI’u da’I ke / hwa zhang ’jI ’bu kab shwar tsheng dzeng / ’[ ]… 
乞 受  大  戒  和 尚  尼 某 甲 說  清   淨  無 

4. shi’u da’I ke / hwa zhang ’jI ’bu kab beg zhI shi / … 
受   大 戒   和 尚 尼 某 甲 白 如 是 

[Verso] 
1. hwa zhang ’jI ’bu kab / ’bu kab she shwar tsheng / ’bu c[ ] … 
和 尚 尼 某 甲 某 甲 所  說    清   淨    無 諸 

2. zhIn / [ ]I[ ] [ ] ’bu kab shi’u da’I ke / hwa zhang ’ji ’bu kab c[ ] … 
忍  僧  授  某 甲  受  大 戒  和  尚 尼 某 甲 者 

3. hwa zhang ’jI ‘bu kab / sing zhIn ’big zhan ko shI she / zhI …    
和 尚  尼 某 甲  僧  忍  默  然 故 是 事  如   



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

149

The content of the fragment is shown above in restored in Chinese characters. Examining 
the text, we can find that most of the text on this fragment is almost identical to the “17th 
chapter of Biqiuni jiandu 比丘尼揵度” in volume 48 of the Sifenlü 四分律 (translated by 
Buddhayaśas 佛陀耶舍 of the Later Qin 秦 Dynasty) (Taishō Tripiṭaka, vol. 22, p. 924, 
bottom column). However, the first and second lines on the front page are different from the 
Sifenlü, and there are several numbers that do not appear in the 17th chapter of Biqiuni jiandu 
of the Sifenlü. The text added above based on the sound-based speculation is shown in bold 
font4. One more point needs to be explained: the text in the Sifenlü covered in this article is 
also found almost entirely in the Sifen biqiuni jiemofa 四分比丘尼羯磨法 (Taishō Tripiṭaka, 
vol. 22, p. 1067, upper column), but the first line on the back of the fragment, 某甲所說淸淨 
(A certain person said that it is pure), is different from the 某甲自說淸淨 (A certain person 
said himself that it is pure), in the Sifen biqiuni jiemofa (Taishō Canon, vol. 40, p. 500, upper 
column). In order to provide a glimpse of the context of the text, we carefully record the 
relevant verses of the Sifenlü below (words found in PT1249 are marked with an underscore): 

 
若式叉摩那學戒已，若年滿二十、若滿十二，應與受大戒。白四羯磨，應如是與戒。

將受戒人離聞處著見處，是中戒師應差教授師。『大姊僧聽！此某甲從和尚尼某甲求
受大戒。若僧時到僧忍聽，某甲為教授師。白如是。』教授者應至受戒人所語言：『汝
此安陀會、欝多羅僧、僧伽梨、此僧竭支覆肩衣、此是鉢，此是汝衣鉢不？諦聽！今
是真誠時，我今問汝，有便言有，無當言無。汝字何等？和尚字誰？年滿二十不？衣
鉢具不？父母若夫主為聽汝不？不負人債不？非婢不？是女人不？女人有如是諸
病：癩、白癩、癰疽、乾疽、癲狂、二根、二道合、道小、大小便常漏、大小便涕唾
常出。汝有如是諸病不？』若答言：『無。』應語言：『如我向者所問，僧中亦當如是
問汝。汝亦當作如是答。』彼教授師問已，應還至僧中，如常威儀至舒手及比丘尼處
立，應作白：『大姊僧聽！此某甲從和尚尼某甲求受大戒。若僧時到僧忍聽，我已教
授竟聽使來。白如是。』彼應語言：『來。』來已應為捉鉢，教禮比丘尼僧足，在戒
師前胡跪合掌，白如是言：『大姊僧聽！我某甲從和尚尼某甲求受大戒，我某甲今從
僧乞受大戒，和尚尼某甲。眾僧拔濟我，慈愍故。』如是第二、第三說。是中戒師應
作白：『大姊僧聽！此某甲從和尚尼某甲求受大戒，此某甲今從僧乞受大戒，和尚尼
某甲。若僧時到僧忍聽，我問諸難事。白如是。』『汝諦聽！今是真誠時、實語時。
我今問汝，有當言有，無當言無。汝字何等？和尚字誰？年滿二十不？衣鉢具不？父
母若夫主聽汝不？汝非負人債不？汝非婢不？汝是女人不？女人有如是諸病：癩、白
癩、癰疽、乾痟、癲狂、二根、二道合、道小、大小便常漏、大小便涕唾常出。汝有
如是諸病不？』答言：『無。』應作白：『大姊僧聽！此某甲從和尚尼某甲求受大戒，
此某甲今從僧乞受大戒，和尚尼某甲。某甲所說清淨，無諸難事，年滿二十，衣鉢具
足。若僧時到僧忍聽，為某甲受大戒，和尚尼某甲。白如是。』『大姊僧聽！此某甲
從和尚尼某甲求受大戒，此某甲今從眾僧乞受大戒，和尚尼某甲。某甲所說清淨，無
諸難事，年滿二十、衣鉢具足。僧今授某甲大戒，和尚尼某甲。誰諸大姊忍僧授某甲
大戒、和尚尼某甲者默然，誰不忍者說。是初羯磨竟。』第二、第三亦如是說。『僧
已忍與某甲受大戒竟、和尚尼某甲，僧忍，默然故，是事如是持。』 

 
The Sifenlü here describes the ordination method for bhikshunis. More specifically, it 

explains the method for receiving full ordination after two years of perception in a specific 
subsection of the Vinaya. In Dunhuang, the content related to the use of this text will be 
                              

4 If the text in the first and second lines of the fragment is not in bold, it can always be found in the relevant 
passage in the Sifenlü. 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

150 

described later. In this article, we first examine the nature of the sound, and the date on which 
this fragment was written. 

 
2. Nature of the sound of the PT1249 fragment and its dating 

 
The following table shows the sound of the text below the third line on the front of the 

fragment that can be accurately matched with the text of the Sifenlü5. 
 
Chinese 

Characters 
Phonological category in 

Middle Chinese 
Tibetan 

transcription 
Position of appearance 

和 果合一平戈匣 hwa R3, R4, V1, V2, V3 
故 遇合一去暮見 ko V3 
如 遇合三平魚日 zhI R4, V4 
無 遇合三平虞微 ’bu V1 
大 蟹開一去泰定 da’I R3, R4, V2 
戒 蟹開二去怪見 ke R3, R4, V2 
尼 止開三平脂泥 ’ji, ’jI R3, R4, V1, V2, V3 
是 止開三上紙禪 shi, shI R4, V3 
事 止開三去志崇 shI V3 
受 流開三上有禪 shI’u R3, R4, V2 
某 流開一上厚明 ’bu R3, R4, V1(2), V2(2), V3 
甲 咸開二入狎見 kab R3, R4, V1(2), V2(2), V3 
然 山開三平仙日 zhan V3 
説 山合三入薛書 shwar R3, V1 
忍 臻開三上軫日 zhIn V2, V3 
乞 臻開三入迄溪 khIr R3 
尚 宕開三去漾禪 zhang R3, R4, V1, V2, V3 
僧 曾開一平登心 sing V3 
默 曾開一入德明 ’big V3 
白 梗開二入陌並 beg R4 
清 梗開三平清清 tsheng R3, V1 
淨 梗開三去勁從 dzeng, tsheng R3, V1 

                              
5 The Middle Chinese pronunciation of each character is based on Ding Shengshu 丁聲樹, Gujin ziyin 

duizhao shouce 古今字音對照手册 [A Handbook of Comparative Pronunciation of Ancient and Modern 
Chinese Characters] (Beijing: Zhonghua Shuju, October 1981). The Latin transliteration of the pronunciation 
is given next, and the position of the character in the manuscript is listed last. For example, R3 is the third line 
on the recto, and V1 is the first line on the verso. 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

151

As shown in the table above, there are only 22 unique Chinese characters; however, they 
are indispensable for exploring the nature of their pronunciation and the era in which they 
were written. They are also helpful for supplementing Tibetan transcriptions of Chinese 
texts6. 

As mentioned at the beginning of this article, an observation of the transcription of 
Chinese texts in Tibetan script from Dunhuang reveals two distinct levels: the earlier period 
was based on the pronunciation of Chang’an, while the later period was based on the local 
Hexi 河西 dialect prevalent in the Dunhuang area7. Now, an observation of the transcription 
of this fragment reveals that it is based on the pronunciation of Chang’an, as few elements of 
the Hexi dialect can be found. It inevitably also contains some characteristics of the Hexi 
dialect; for example, the word “ru” 如 is transcribed in Tibetan script as zhi. However, the 
Tibetan script of the Emituojing 阿彌陀經 (O)8 and the Tiandi bayang shenzhoujing 天地八
陽神呪經 (TD) are also written in the same way, which should be the result of the influence 
of the local dialect on the Chang’an dialect that was popular in Dunhuang. On the contrary, 
the clear characteristic of the pronunciation based on the Chang’an dialect is that the nasal 
rhyme endings of the dang 宕 and geng 梗 rhyme groups are retained. Here are some 
examples: 

 
淸 geng rhyme group tsheng (tshe) R3, V1 
淨 geng rhyme group dzeng (dze) R3, tsheng V1. 
尙 dang rhyme group zhang (zho) R3, R4, V1, V2, and V3 
 
The corresponding sounds in parentheses are those of the Hexi dialect, which appear 

universally in the manuscripts from the Cao 曹 Family Guiyi Army period in the 10th century. 
Such loss of nasal consonant endings appears only in the geng and dang categories, and not in 
the tong 通 and zeng 曾 rhyme groups, which also have soft palate nasal consonant endings. 
Although the character seng 僧 appears in the third line of the verso side, it is a first-grade 
character of the zeng rhyme group, and in this fragment as well, the nasal consonant is 
preserved in the third line of the verso side. This is also preserved in the Hexi dialect, so it 
cannot serve as a criterion for distinguishing between new and old pronunciations. 
Incidentally, the character jing 淨 is written as tsheng instead of the standard dzeng in the first 
line of the reverse side, and is likely influenced by the preceding qing 淸 written as tsheng. 
The rhyme ending is correctly written as -ng. Other examples of corresponding sounds do not 
provide clear evidence for distinguishing between the new and old forms; therefore, we will 
not go into detail about individual corresponding sounds here, but overall, this fragment can 
be considered to be from the old form. Furthermore, considering the external characteristic 
that this fragment is bound in the Indian style, it is likely to date back to the Tibetan period. If 
this is indeed from the Tibetan period, it could be one of the oldest examples of Tibetan 
scripts used to write Chinese text. 

 

                              
6 For example, see the Appendix 3: “Sound table of the transcriptions”, from the work by Tokio Takata, 

Tonkф Siryф ni yoru Chыgokugo-shi no Kenkyы (A Study of Chinese Language History Using Dunhuang 
Sources). 

7 See the above-cited Tokio Takata, A Study of Chinese Language History Using Dunhuang Sources, 
pp. 37–38. 

8 Abbreviations such as O and TD are also used in the above-cited work. 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

152 

3. The actual situation of the ordination of śikṣamānā during  
the Tibetan period 

 
This fragment is based on the Sifenlü and specifically records the procedures for the full 

ordination of śikṣamānā and the actual questions and answers that should be recited during it. 
This may have been performed during the ceremony. 

The term śikṣamānā is explained in the Xuanying yinyi 玄應音義 as “zhengxue 正學, 
śikṣamānā in Sanskrit, meaning two-year students of the precepts.” The Shishi yaolan 釋氏
要覽 explains it as “śikṣamānā: this means the female students of the Dharma, similar to the 
long hair of nuns today. The Sifenlü says that at the age of eighteen, young girls should learn 
for two years, meaning that they should train for two years their bodies and train their minds 
with the six methods.” Before a śramaṇerikā reaches the age of 18 and is formally ordained as 
a nun, she must study for two years. During this period, she is called a śikṣamānā in Sanskrit, 
and zhengxue or xuefanü 學法女 in Chinese9. Originally, a śramaṇa did not need to go 
through this stage to become ordained as a monk, but as a woman, she must go through this 
stage to become a śramaṇerikā. During these two years, a śikṣamānā must learn and practice 
the six precepts: no sexual misconduct, no theft, no killing, no lying, no alcohol, and no 
eating or drinking at inappropriate times. Only then are they qualified to receive full 
ordination, and pass the judgment of karma10. 

During the Tibetan period, there were naturally also śikṣamānā ordinations in Dunhuang. 
However, there is little evidence on how these ordinations unfolded. The specific sequence 
and dialogue of the Buddhist ordination ceremony is translated into Chinese as “karmas (羯
磨)”. The texts of the “Shichamona shou dajiefa 式叉摩那受大戒法” in the Biqiuni jiemo 比
丘尼羯磨 (Karmas of the Bhikkhunis) translated by the Cao Wei 曹魏 period monk, Tandi 曇
諦 (Dharmasatya)11, and the text of the “Shichamona shou dajiefa” in the Sifen biqiuni 
jiemofa 四分比丘尼羯磨法 translated by the Liu Song 劉宋 period monk, Guṇabhadra 求那
跋陀羅12, are almost identical. In particular, the latter is almost a verbatim reproduction of 
the text of the Sifenlü, but as mentioned in the first section of this article, there is a ‘difference 
of one character’ between the text and the fragment PT1249. 

There is no other way to examine the nature of a fragment than to carefully examine the 
fragment itself. The statements written in the first and second lines on the front of the 
fragment are not found in the Sifenlü or the Sifen biqiuni jiemofa, which is different from the 
extant literature, or it may be some other kind of literature. If this is the case, it is impossible 
to explain why the third line and below is undoubtedly an excerpt of the “17th chapter of 
Biqiuni jiandu” in the 48th volume of the Sifenlü. The first two lines indicate the exact 
location of the problem. The sentences in them, as mentioned above, are either commonly 
found in the same position in the Sifenlü, or not found at all in the Sifenlü. The above text is 
based only on phonetic deductions. If the phrases ‘nun said that she had already learned the 
precepts’ and ‘the ceremony must be performed with proper knowledge of the Dharma’ 
formulated by the author are correct, then this should be a supplement to the bai 白 (spoken 
words) made in order to guide the person receiving the precepts after the sequence of the 
                              

  9 Fanyi mingyiji 翻譯名義集, vol. 1: “śikṣamānā, which means female student of the Dharma”. 
10 The original meaning of “karma” was a meeting within the monastic community, but it came to refer to 

important issues such as the ordination ceremony, and even to the actions performed during the ceremony. 
11 Taishō Tripiṭaka 1926: 1061, upper column. 
12 Taishō Tripiṭaka 1926: 1066, upper column. 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

153

great precepts of the śikṣamānā in the 17th chapter of Biqiuni jiandu of the Sifenlü is 
abbreviated. In the large excerpt from the Sifenlü quoted in the first section of this text, there 
are questions from the teacher and preceptor interspersed, which are not found in this 
fragment. In this fragment, only the statement that should be made by the śikṣamānā as the 
ordained party is recorded, so it is speculated that it may be a manual for the śikṣamānā. It is 
inferred that there may have been more than one śikṣamānā preparing to take the full 
ordination, and this text was prepared for them. 

From a different perspective, there may be another, rarer scenario: when it was time for an 
illiterate śikṣamānā to take the full ordination, she asked someone to transcribe the necessary 
content from the Sifenlü in Tibetan script; or perhaps she asked for the pronunciation of the 
relevant content and recorded it in Tibetan. However, considering that there are also phrases 
in this fragment that are not found in the Sifenlü, such as ‘yi ni dayan yi xuecheng 以尼答言
已學戒 (as the nun replied that she had already learned the precepts)’, the above inference 
may not be very likely. It is more likely that there is a similar Chinese text in circulation, and 
this fragment was written in Tibetan. 

Returning to the fragment itself, the recto side has four lines, which are the beginning of 
a paragraph, whereas the verso side has only three lines, which are the exact end of a 
paragraph. This makes us feel that the text is complete. It can be seen that the text is short 
and can be written on a piece of paper. In any case, it can be considered that the original 
Chinese text on which it is based is a very short practical fragment; in that light, its loss is 
also reasonable. 

 
Conclusion 

 
The above is a small note on the Chinese fragment in Tibetan script PT1249, which is 

quite interesting as an example of using the Tibetan script to write a Chinese text for the 
precept of śikṣamānā. On the one hand, the Dunhuang community strictly adhered the 
ordination ceremony during the Tibetan period; on the other hand, the people who did not 
know Chinese characters could also receive precepts. From these phenomena, it can be 
inferred that the literacy rate in Dunhuang in the ninth and tenth centuries was relatively low. 
Although the literacy rate of monastics was much higher than that of the general public, there 
were still bhikṣu and bhikṣuṇī who did not know Chinese characters. The Tibeto-Chinese 
phonetic transcription in Tibetan script, the ‘Long scroll’ (IOL Tib J 1772 (C131), Cf. Takata 
1993: 380–313) has 485 lines on both sides. Judging from its phonological characteristics, it 
was produced in the tenth century rule by the Cao Family of Guiyi Army. The front side of 
the ‘Long scroll’ contains questions and answers on religious teachings, while the back side 
contains Buddhist hymns and similar literature. It is also likely used by monks who cannot 
read Chinese characters to participate in daily religious activities. The author of this paper 
believes that the background of the fragment PT1249 discussed should be similar, and that 
the difference between the two lies in the different times of the manuscripts. The fragment 
PT1249 should be a manuscript from the Tibetan rule. 

 
References 
 
Ding Shengshu 1981 — Ding Shengshu 丁聲樹. Gujin ziyin duizhao shouce 古今字音對照手册  

[A Handbook of Comparative Pronunciation of Ancient and Modern Chinese Characters] (Beijing: 
Zhonghua Shuju, October 1981) (in Chinese). 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

154 

Lalou 1950 — Lalou, Marcelle. Inventaire des manuscrits tibétains de Touen-houang conservés à la 
Bibliothèque Nationale. II, Nos 850–1282, Paris: Bibliothèque Nationale, 1950 (in French). 

Simon 1958 — Simon, Walter. “A Note on Chinese Texts in Tibetan Transcription”. BSOAS, (1958), 
vol. 21, no. 1/3, pp. 334–343 (in English). 

Taishō Shinshū Daizōkyō 1926 — Taishō Shinshū Daizōkyō 大正新脩大藏經. Vol. 22. Ed. by 
Takakusu Junjirō 高楠順次郎. Tokyo: Taishō issaikyō kankōkai 大正一切経刊行会, 1926 (in 
Japanese). 

Taishō Shinshū Daizōkyō 1927 — Taishō Shinshū Daizōkyō 大正新脩大藏經 . Vol. 40. Ed. by 
Takakusu Junjirō 高楠順次郎. Tokyo: Taishō issaikyō kankōkai 大正一切経刊行会, 1927 (in 
Japanese). 

Takata 1988 — Takata Tokio 高田時雄. Tonkō Siryō ni yoru Chūgokugo-shi no Kenkyū: 9–10 seiki no 
Kasei Hōgen 敦煌資料による中國語史の研究：九・十世紀の河西方言 [A Study of Chinese 
Language History Using Dunhuang Sources: The Hexi Dialect of the Ninth and Tenth Centuries], 
(Tokyo: Sōbunsha, 1988) (in Japanese). 

Takata 1993 — Takata Tokio 高田時雄. Chibetto moji shosha ‘Chōkan’ no kenkyū (hobun hen) チベッ
ト文字書寫「長卷」の研究（本文編） [A Study of the Tibetan Script ‘Long Scroll’ (Text Part)], 
Tōhō Gakuhō 東方學報, Kyoto, vol. 65 (March 1993), pp. 380–313 (in Japanese). 

Takata 2013 — Takata Tokio 高田時雄. Zangwen shuxie de hanwen ‘Yuan xinlang、Yuan xinfu’ 藏文
書寫的漢文《願新郎、願新婦》 [Chinese text ‘Yuan xinlang’ and ‘Yuan xinfu’ in Tibetan script]. 
In: Wang Sanqing 王三慶 and Cheng A-tsai 鄭阿財 (eds.), 2013 敦煌、吐魯番國際學術研討會論
文集 [2013 Dunhuang and Turfan International Symposium Proceedings], Tainan: Department of 
Chinese Literature, National Cheng Kung University, December 2014, pp. 233–239 (in Chinese). 

Thomas, F.W. & Clauson, G.L.M. 1926 — Thomas, F.W. & Clauson, G.L.M. “A Chinese Buddhist Text 
in Tibetan Writing”. JRAS, 1926, No. 3, pp. 508–526 (in English). 

Thomas, F.W. & Clauson, G.L.M. 1927 — Thomas, F.W. & Clauson, G.L.M. “A Second Chinese 
Buddhist Text in Tibetan Characters”, JRAS, 1927, No. 2, pp. 281–306. Supplementary Note, 
pp. 858–860 (in English). 

 
 
 
 

Заметка о китайском фрагменте в тибетском рукописном 
документе PT1249 
 
ТАКАТА Токио 
заведующий библиотечным отделом Toyo Bunko 
Токио, Япония 
 

Статья поступила в редакцию 11.06.2025. 
 
А н н о т а ц и я :  PT1249, частично сохранившийся текст на китайском языке, записанный тибет-
ским письмом, прежде не был идентифицирован. Автор статьи установил, что данный документ 
представляет собой часть беседы c послушницей śikṣamāṇā, получающей наставления в буд-
дийской вере. Текст содержит часть Бицюни цзяньду 比丘尼揵度第十七 «Винаи из четырех час-
тей» (Сыфэньлюй 四分律), сопровождаемой введением. Прежде китайские тексты винаи, запи-
санные тибетским письмом, известны не были. Тексты на китайском языке, полностью анало-
гичные данному, также не сохранились. Произнесение таких заповедей было неотъемлемой 
частью принятия обета монахиней, и она должна была знать их наизусть. Таким образом, даже 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

155

неграмотная послушница могла быть принята в монашество. Фонетический подход к передаче 
китайского языка характерен периоду тибетского владычества в Дуньхуане. В статье также 
представлен восстановленный по транслитерации китайский иероглифический текст. Данный 
фрагмент дает материал для изучения бытования буддизма, а также языковой ситуации в 
Дуньхуане в период тибетского владычества. 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а : китайский язык тибетским письмом, текст виная, Дуньхуан в период тибет-
ского правления, дуньхуанские рукописи. 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я :  Таката Токио. Заметка о китайском фрагменте тибетским письмом PT1249 // 
Письменные памятники Востока. 2025. Т. 22. № 4 (вып. 63). С. 146–155 (на англ. яз.). DOI: 
10.55512/WMO692172. 
 
О б  а в т о р е :  ТАКАТА Токио,  почетный профессор, Киотский университет, заведующий, 
Библиотечный отдел, Тоё Бунко (Токио, Япония) (takatatokio@gmail.com). 
 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

156 

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 156–167 

О собраниях чуских строф эпохи Сун (960–1279) 
 
М.Е. КРАВЦОВА 
Независимый исследователь 
Санкт-Петербург, Россия 
 
DOI: 10.55512/WMO692199 
 

Статья поступила в редакцию 19.05.2025. 
 
А н н о т а ц и я : В статье анализируются сведения о собраниях чуских строф (чу цы), созданных в 
эпоху Сун (960–1279), которые представлены в сочинениях того времени и в библиографи-
ческом трактате из официального историографического сочинения «Сун ши» («История Сун»). 
Особое внимание уделено информации о собрании «Чу цы чжан цзюй» («„Чуские строфы“  
с построфными и построчными [разъяснениями]») Ван И (II в.) и о редакции «Чу цы бу чжу» 
(«Чуские строфы с восполняющим комментарием») Хун Синцзу (1090–1155), а также их изда-
ниям эпох Мин (1368–1644) и Цин (1644–1911). Проведенный анализ позволяет сделать сле-
дующие выводы. Во-первых, о составе и композиции обоих памятников известно только по 
изданиям эпохи Мин. Велика вероятность, что тогда же утвердилась и версия об их тексту-
альном тождестве. Во-вторых, в эпоху Сун бытовало несколько различных коллекций чуских 
строф, которые могли послужить основой для редакции Хун Синцзу. В-третьих, «классиче-
ский» вариант собрания «Чу цы» — из 17 глав (произведений), расположенных в хронологи-
ческом порядке, — утвердился тоже при Мин, причем под вероятным влиянием редакции «Чу 
цы цзи чжу» («Чуские строфы со сводным комментарием») Чжу Си (1130–1200). 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а :  китайская поэзия, чуские строфы, собрания «Чу цы», эпоха Сун. 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я : Кравцова М.Е. О собраниях чуских строф эпохи Сун (960–1279) //  
Письменные памятники Востока. 2025. Т. 22. № 4 (вып. 63). С. 156–167. DOI: 10.55512/ 
WMO692199. 
 
О б  а в т о р е : КРАВЦОВА Марина Евгеньевна , доктор филологических наук, профессор, 
независимый исследователь (Санкт-Петербург, Россия) (kravtsova_sin@mail.ru). 

 
© Кравцова М.Е., 2025 

 
 
Предложенная публикация продолжает серию авторских статей (Кравцова 2020а; 

2020б), посвященных истории собраний чуских строф. Напомню, что как чуские 
строфы (чу цы/чуцы 楚辭) обозначаются (при наличии и других терминологических 
названий, см. ниже) поэтическая традиция, возникшая в древнем царстве Чу 楚 
(XI в. — 223 г. до н.э.), и относимые к ней отдельные произведения. Сохранилось  
17 таких произведений, все представлены в собрании «Чу цы чжан цзюй/чжанцзюй» 
楚辭章句 («Чуские строфы с построфными и построчными [разъяснениями]», да-
лее — ЧЦЧЦ), которое, как это принято считать, составил Ван И 王逸, малоизвест-
ный в целом книжник первой половины эпохи (империи) Поздняя (Восточная) Хань 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

157

(Хоу/Дун Хань 後/東漢, 25–220)1. Судя по дошедшим до нас редакциям этого собра-
ния (см. ниже), оно состояло из 17 глав (цзюаней 卷), каждую занимало одно произ-
ведение, независимо от его объема. Отчетливо прослеживаются две хронологические 
серии: древние чуские строфы, созданные, по уверениям Ван И2, в IV–III вв. до н.э. 
(период Чжаньго 戰國, «Борющиеся/Сражающиеся царства»), и произведения эпохи 
(империи) Ранняя (Западная) Хань (Цянь/Си Хань 前/西漢, 206 г. до н.э. — 8 г. н.э.).  
К первой из них отнесены (в принятом для ЧЦЧЦ порядке их расположения): № 1 — 
поэма «Ли сао» 離騷 («Обреченный на страдания»)3, № 2 — цикл «Цзю гэ» 九歌 
(«Девять песен»), № 3 — поэма «Тянь вэнь» 天問 («Вопросы к Небу»), № 4 — цикл 
«Цзю чжан» 九章 («Девять элегий»), № 5 — поэма «Юань ю» 遠遊 («Путешествие  
в даль»), № 6–7 — прозопоэтические произведения «Бу цзюй» 卜居 («Гадание о жи-
лье») и «Юй фу» 漁父 («Отец-рыбак»). Все приписаны (Ван И) чускому поэту Цюй 
Юаню 屈原, жившему, по уверению традиции, в период Чжаньго4. Также к первой 
хронологической серии относятся: № 8 — поэма (или цикл) «Цзю бянь» 九辯 («Де-
вять рассуждений») Сун Юя 宋玉 (III в. до н.э.)5; № 9–10 — поэмы «Чжао хунь» 招魂 
(«Призывание души») и «Да чжао» 大招 («Великое призывание»), приписанные либо 
Цюй Юаню, либо другим чуским поэтам (Кравцова 2022: 120–127, 150–151). Ко вто-
рой хронологической серии отнесены раннеханьские чу цы: № 11 — поэма «Си ши» 
惜誓 («Сожаление о клятвах») Цзя И 賈誼 (ок. 201 — 168 гг. до н.э.)6; № 12 — поэма 
«Чжао инь ши» 招隱士 («Призывание сокрывшегося от мира») кого-то из придвор-
ных книжников принца Хуайнань-ван Лю Аня 淮南王劉安 (179–122 гг. до н.э.) либо 
его самого; № 13 — цикл «Ци цзянь» 七諫 («Семь увещеваний») Дунфан Шо 東方朔, 
состоявшего при дворе императора У-ди (Хань У-ди 漢武帝, или Сяо-уди 孝武帝, 
прав. 140–86 гг. до н.э.); № 14 — поэма «Ай ши мин» 哀時命 («Плач о выпавшей 
судьбе») Янь Цзи 嚴忌 (II в. до н.э.); № 15 — цикл «Цзю хуай» 九懷 («Девять пере-
живаний») Ван Бао王褒 (I в. до н.э.); № 16 — цикл «Цзю тань» 九歎 («Девять волне-
ний») знаменитого ученого и литератора Лю Сяна 劉向 (77–6 гг. до н.э.). Сборник 
завершает (№ 17) цикл «Цзю сы» 九思 («Девять дум») самого Ван И. 

Как видим, собрание Ван И достаточно четко построено по хронологическому 
принципу. В аналогичном порядке все 17 произведений чу цы воспроизведены в 
подавляющем большинстве современных изданий (например: Чу цы цзи 2003) и в 
полных переводах ЧЦЧЦ на европейские языки (Ch’u tz’u 1959; Ch’u tz’u 1985; 
Élégies de Chu 2004). Между тем в письменных источниках эпохи Поздняя Хань  
и эпохи Лючао (六朝, «Шесть династий/государств», III–VI вв.) лишь констатиро-
ван факт создания ЧЦЧЦ без указания его объема (в главах) и состава7. Допускают 
даже, что оригинал сборника мог быть утрачен в конце Поздней Хань (Юй Цзяси 
                              

1 Сведения о жизни Ван И и его работе над ЧЦЧЦ см. (Кравцова 2020а). 
2 Ван И не только снабдил каждое произведение развернутыми толкованиями (чжан цзюй), но  

и предпослал им предисловия, в которых указал их авторство. 
3 Название поэмы понимают и переводят по-разному, подробно см. (Кравцова 2022: 196–197). 
4 О проблеме историчности Цюй Юаня и переводах перечисленных произведений на русский 

язык см. (Кравцова 2022: 8–9, 41–47). 
5 Полный перевод и анализ см. (Кравцова 2022: 308–331). 
6 Авторство почти всех названных произведений спорно. Цзя И — один из крупнейших поэтов 

начала Ранней Хань, кому принадлежат в том числе несколько одических произведений (фу 賦) 
(Кравцова 2019: 396–399). 

7 В первую очередь в официальном жизнеописании Ван И из «Хоу Хань шу» 後漢書 «Книга [о] 
Поздней Хань»), составленной в 430–440-е годы (Кравцова 2020а: 57–58). 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

158 

1985, IV: 1227)8. По свидетельству письменных источников эпохи Тан 唐 (VII–
XI вв.), прежде всего библиографических трактатов, входящих в официальные ис-
ториографические сочинения (чжэнши 正史 «образцовая/династийная история»)9, 
при Лючао и Тан имелись в общей сложности около десяти различных редакций 
чуских строф, ни одна из них не сохранилась, сведения об их составе отсутствуют 
(Кравцова 2020б). Среди них фигурирует и сборник Ван И, но под названием «Чу 
цы» 楚詞 («Словеса Чу») и объемом в 12 или 16 цзюаней, точный состав вновь не 
указан. Вместе с тем следует помнить, что библиографические трактаты (наиболее 
принятые названия — «Цзин цзи чжи» 經籍志 («Трактат о канонах и книжных со-
браниях») и «И вэнь чжи» 藝文志 («Трактат о канонах и книжной словесности»)) 
воспроизводили каталоги императорской библиотеки соответствующих историче-
ских периодов, и, следовательно, нельзя исключать возможность бытования каких-
то рукописей в частных библиотечных коллекциях. 

Впервые для библиографических трактатов из чжэнши собрание Ван И из  
17 цзюаней названо в «И вэнь чжи» из «Сун ши» 宋史 («История Сун»)10 — офици-
ального историографического сочинения, посвященного эпохам Северная Сун (Бэй 
Сун 北宋, 960–1127) и Южная Сун (Нань Сун 南宋, 1127–1279), но составленного в 
первой половине XIV в.11. Важно, что в этот трактат занесены преимущественно пе-
чатные издания12. Сохранились также сведения (Цзян Лянфу 1961: 11) о двух ксило-
графических изданиях сборника под названием «Чу цы чжан цзюй ши ци цзюань» 
楚辭章句十七卷 («Чуские строфы с построфными и построчными [разъяснениями]  
в 17 главах»): в годы под девизами правления Цзин-кан 靖康 (1-й месяц 1126 —  
6-й месяц 1127 г.) и Цянь-дао 乾道 (1165–1174). Сообщение о первом из них видится 
малоправдоподобным: Цзин-кан — обозначение фактически номинального времени 
правления императора Цинь-цзуна 欽宗, когда столица империи Северная Сун (на 
месте современного г. Кайфэн) находилась в осаде чжурчжэней (нюйжэнь 女真)13. 
Девиз Цянь-дао охватывает первую половину правления второго монарха Южной 
Сун — Сяо-цзуна 孝宗 (прав. 1162–1189), при котором (после подписания мирного 
                              

  8 Книжное наследие обеих империй Хань и последующих исторических эпох понесло поистине 
гигантские и невосполнимые утраты по причине массовой гибели книжных (рукописных) собра-
ний — императорских библиотек и частных коллекций во время историко-политических коллизий 
(междоусобных войн, нашествий и т.д.); см., например (Меньшиков 2005: 44–50). 

  9 Сочинения, создаваемые по августейшему повелению и после гибели соответствующего госу-
дарства. 

10 Занимает восемь глав (цз. 202–209), список редакций чуских строф приведен в начале главы 
208 (Сун ши 1977, XVI: 5327). 

11 В эпоху Юань 元 (1271–1368), т.е. во времена монгольского владычества в Китае; подробно об 
истории создания «Сун ши» см. (История Китая 2016: 39). 

12 В технике ксилографической печати (с резных досок-матриц), которая утвердилась при Север-
ной Сун (История Китая 2016: 588–591). 

13 Напомню, что чжурчжэни начали масштабное наступление на империю Сун в 1125 г. Хуэй-цзун 
徽宗 (1100–1126) отрекся от трона в пользу сына (Цинь-цзуна), кто пытался не столько организовать 
оборону страны, сколько договориться о мире с грозным противником. Чжурчжэни осадили столицу 
в конце 1-го месяца 1126 г., и через год город сдался на милость победителей. Хуэй-цзуна и Цинь-
цзуна увезли в плен. Власти Цзинь, объявив о низложении сунского правящего дома (Чжао 趙), за-
хватили большую часть регионов р. Хуанхэ. Сопротивление возглавил один из младших сыновей 
Хуэй-цзуна (Чжао Гоу 趙構, 1107–1187), ему удалось отстоять Юг страны (регионы бассейна Янцзы) 
и стать первым монархом (Гао-цзун 高宗, прав. 1127–1162) Южной Сун (подробно см.: История 
Китая 2016: 263–288). 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

159

договора с чжурчжэнями, 1142 г.) власти предприняли активные усилия по реставра-
ции устоев национальной государственности (История Китая 2016: 306–307). Еще в 
начале 1140-х годов приступили к восстановлению фондов императорской библиоте-
ки, бывшей одним из символов духовного величия империи (Cambridge History 2009: 
692). Чиновникам на местах было велено отыскивать книги в частных библиотеках и 
за казенный счет снимать с них копии. Власти активно поддерживали книгопечата-
ние. Известно, что при Южной Сун функционировало в общей сложности около 
двухсот печатен, большинство были частные, многие находились на периферии 
(Чжао Гуайсюнь 2011: 44–45). Владельцев печатен обязали посылать в император-
скую библиотеку экземпляры изданных книг. Значит, сборник Ван И действительно 
мог быть издан, и велика вероятность — с манускрипта из частной коллекции. Одна-
ко до нас дошли издания «Чу цы чжан цзюй ши ци цзюань», выполненные уже в эпо-
ху Мин 明 (1368–1644), когда реставрировали собственно китайскую империю. Са-
мое раннее из них датировано 1518 г. (13-й год под девизом Чжэн-дэ 正德, 1506–
1522) и содержит указание, что оно напечатано с сунского ксилографа, но в редакции, 
подготовленной Хуан Шэнцзэном 黄省曾 (1496–1545) (Цзян Лянфу 1961: 12). Два 
других издания — середины годов под девизом Цзя-цзин 嘉靖 (1522–1567) и 1571 г. 
(5-й год под девизом Лун-цин 隆慶, 1567–1572) — тоже объявлены выполненными  
с сунских ксилографов (Хун Чжаньхоу 1984: 8). Однако полной уверенности в их  
аутентичности нет. 

Всего в «Сун ши» числятся 10 различных редакций чуских строф (Сун ши 1977, 
XVI: 5327). Список открывает собрание «Чу цы» 楚辭 в 16 цзюаней, «составленное 
чуским Цюй Юанем и другими» (Чу Цюй Юань дэн чжуань 楚屈原等撰), что вновь 
указывает на возможность бытования нескольких текстуальных версий собрания  
чуских строф, возводимого к сборнику Ван И. Еще 15 различных сборников (или 
редакций) упомянуты в источниках сунского времени (Чжао Гуайсюнь 2011: 9–12). 

Наибольшее внимание привлекает редакция «Чу цы бу чжу» 楚辭補注 («Чуские 
строфы с восполняющим комментарием», далее — ЧЦБЧ), подготовленная Хун Син-
цзу 洪興祖 (1090–1155), ибо принято считать, что сборник Ван И сохранился именно 
в ее составе. Согласно официальному жизнеописанию («Сун шу», цз. 433), Хун Син-
цзу (второе имя — Циншань 慶善) сдал экзамен на чиновничью должность и посту-
пил на службу в 1118 г., после падения столицы бежал на Юг, в 1133–1134 гг. получил 
назначение (для того времени во многих отношениях номинальное) на должность 
чжэнцзы 正字 («правщик»)14 в императорскую библиотеку и незадолго до смерти 
был сослан за критику политического курса на замирение с чжурчжэнями (Сун ши 
1977, XXXLII: 12255–12257). В новейших исследованиях завершение работы над 
ЧЦБЧ уверенно датируют 1123 г. (Чу цы чжуцзо 2003: 17), что заставляет усомниться 
в вероятности быстрой публикации труда Хун Синцзу. Известно о существовании 
авторского предисловия к нему, но его утратили (Чу цы бу чжу 2006: 3). В жизнеопи-
сании Хун Синцзу сказано о создании им сочинения (объем не указан) «Ли сао чу цы 
као и» 離騷楚辭考異 (Сун ши 1977, XXXLII: 12257), название которого можно понять 
как «Исследование различий [между собраниями] ли сао и чу цы». Поясню, что соче-
тание «ли сао» еще в эпоху Хань эпизодически употребляли в качестве терминологи-
                              

14 Должность в «низшем» (техническом) штате императорской библиотеки. Состоявшие в этой 
должности книжники занимались сверкой и правкой книжных рукописей и документации (Меньши-
ков 2005: 300). 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

160 

ческого синонима чу цы, что дополнительно осложняет понимание названий утрачен-
ных текстов. Например, известно о сочинении Ма Жуна 馬融 (78–166) «Ли сао чжу» 
離騷注, которое могло быть комментированной редакцией и поэмы «Ли сао», и некой 
коллекции чуских строф (Кравцова 2020а: 61). Что касается «Ли сао чу цы као и», 
то в «Сун ши» отдельно занесены «Чу цы бу чжу» в 17 глав и «И као» 考異 в одну 
главу, второе выступает как бы вспомогательным текстом к первому (Чжао Гуай-
сюнь 2011: 10). Еще более значимо, что сочинение под названием «Чу цы бу чжу» 
отсутствует в списке редакций чуских строф, данном в знаменитом компендиуме 
«Тун чжи» 通志 («Общее обозрение») прославленного ученого-энциклопедиста 
Чжэн Цяо 鄭樵 (1104–1162) (Чжэн Цяо 1990: 689)15. Чжэн Цяо завершил «Тун чжи»  
в 1161 г., поэтому объяснение, что он не занес туда редакцию Хун Синцзу по при-
чине ее еще малой известности (Цзян Лянфу 1961: 32), выглядит малоубедитель-
ным. В библиографическом трактате «Цзюнь чжай ду шу чжи» 郡齋讀書志 («Трак-
тат о прочтенных книгах в кабинете [губернатора] области», в 4-х цзюанях) Чао 
Гунъу 晁公武 (второе имя — Цзычжи 子止, 1105–1180), основанном на книжном 
собрании автора и завершенном в 1151 г. (Ли Юйань, Чэнь Чжуаньи 1989: 87), чис-
лится сочинение «Бу чжу чу цы ши ци цюань и као и цзюань» 補注楚辭十七卷考 
異一卷, название которого можно понять как «„Восполняющий комментарий к чус-
ким строфам“ в 17 главах [и к] „Исследованию различий“ в одну главу» (Чао Гунъу 
1990: 806). В его библиографическом описании сказано: «Неизвестно, кем состав-
лено. „Чжан цзюй“ Ван И, [но] с отсутствующими там восполняющими коммента-
риями». Предполагают, что в библиотеку Чао Гунъу попал небрежно выполненный 
ксилограф: «В „Трактате“ Чао сказано „неизвестно, кем составлено…“. Но ведь кни-
га Хуна, когда ее впервые напечатали, могла быть под заглавием „Чжан цзюй“, без 
указания имени Синцзуна» (Цзян Лянфу 1961: 32). 

За главное доказательство факта создания ЧЦБЧ и его тождества со сборником 
Ван И принимают (в том числе Чжао Гуайсюнь 2011: 20) рассказ о комментаторской 
деятельности Хун Синцзу из трактата «Чжи чжай шу лу цзе ти» 直齋書錄解題 («Ан-
нотированная библиография книг из кабинета Чжичжай», в 22-х цзюанях) Чэнь Чжэнь-
суня 陳振孫 (второе имя — Боюй 伯玉, 1179/1183 — ок. 1262), тоже основанного на 
личном собрании автора (из 51 480 книжных свитков: Ли Юйань, Чэнь Чжуаньи 1989: 
94). Читаем (цз. 15): «Синцзу в молодые годы получил от Люй Чжаньжу 柳展如 [ру-
копись] в 10 цзюаней с правкой, внесенной рукою [самого] Дунпо 東坡16, и просто 
отметил различия и сходство между двумя текстами: этим и имевшимся у него. За- 
тем получил [книгу] от Хун Юйфу 洪玉父 с различными исправлениями, сделанными 
14–15 учеными, и использовал ее в качестве основного текста. Кто начал создавать 
восполняющие комментарии к „Чжан цзюй“ Ван И, установить невозможно. Когда же 
закончил свою книгу, еще получил текст от Яо Яньхуэя 姚延輝 и тогда создал „Као 
и“, в качестве приложения внес туда древний текст „Ши вэнь“17. И наконец, получил 
текст с правками Оуяна Юншу 歐陽永叔18, Сунь Синьлао 孫莘老, Су Цзыжуна 
蘇子容19… и внес их все в „Као и“» (Чэнь Чжэньсунь 1987: 434). 

                              
15 О названных там редакциях чу цы см. (Кравцова 2020б: 30). 
16 Знаменитый мыслитель, ученый и литератор Су Ши 蘇軾 (1036–1101). 
17 Об этом тексте см. ниже. 
18 Знаменитый ученый-историк и литератор Оуян Сю 歐陽修 (1007–1072). 
19 Лица из близкого окружения Су Ши (Цзян Лянфу 1984: 388). 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

161

Во-первых, в приведенном пассаже о ЧЦБЧ вообще не упоминается, все в нем ска-
занное относится исключительно к «Као и», фигурирующему здесь под названием 
«Чу цы као и» 楚辭考異 («Изучение различий [между собраниями] чуских строф»), 
объемом в одну главу. Во-вторых, если предположить, что Чэнь Чжэньсунь все же 
имел в виду работу Хун Синцзу над ЧЦБЧ, то его комментарии должны были вклю-
чать в себя толкования, принадлежавшие приблизительно 20 книжникам конца Се-
верной Сун во главе с Су Ши и Оуян Сю. Подсчитано, что Хун Синцзу снабдил про-
изведения из ЧЦЧЦ в общей сложности 409 дополнительными пояснениями, но они 
основаны преимущественно на книгах I–X вв. (Лю Хунбо 2010: 6–7). Ссылки на тол-
кования северосунских книжников если и присутствуют, то в мизерном числе. 

Редакция Хун Синцзу дошла до нас исключительно в изданиях эпохи Мин; наибо-
лее аутентичной признана версия, напечатанная в середине годов Чун-чжэнь 崇禎 
(1628–1645) в широко известной тогда столичной частной типографии «Цзигугэ» 
汲古閣, с которой выполнено подавляющее большинство ксилографов XVII–XIX вв. 
(Хун Чжаньхоу 1984: 16; Цзян Лянфу 1961: 34–36). Точка зрения о тождестве ЧЦБЧ  
и ЧЦЧЦ надежно прослеживается тоже только с конца эпохи Мин, когда появились 
«объединенные» издания: три под названием «Чу цы ши ци цзюань. Ван И чжан 
цзюй, Хун Синцзу бу чжу» 楚辭十七卷.王逸章句；洪興祖補注 («Чуские строфы в  
17 главах“. Построфные и построчные [разъяснения] Ван И; восполняющий коммен-
тарий Хун Синцзу») и два «Чу цы чжан цзюй ши ци цзюань. Ван И чжуань, Хун 
Синцзу бу чжу» 楚辭章句十七卷.王逸撰；洪興祖補注 («„Чуские строфы с построф-
ными и построчными [разъяснениями] в 17 главах“. Составлены Ван И, восполняю-
щий комментарий Хун Синцзу»), некоторые переизданы в самом начале эпохи Цин 清 
(1644–1911) в типографии «Цзигугэ» (Чу цы чжан цзюй 2007, V: 3034–3035, 3037). 
Окончательно же эта точка зрения утвердилась во второй половине эпохи Цин и во 
многом благодаря авторитету каталога императорской библиотеки «Сы ку цюань шу 
цзун му ти яо» 四庫全書總目提要 («Пояснения к сводному каталогу всех книг по че-
тырем хранилищам»)20. Там (цз. 148) «Чу цы бу чжу» стоит вслед за «Чу цы чжан 
цзюй» с разъяснением, что Хун Синцзу истолковывал и дополнительно пояснял ком-
ментарии Ван И (Сы ку цюань шу 1965, II: 1268). 

По признанию самого Хун Синцзу, он использовал редакцию «Чу цы ши вэнь» 
楚辭釋文 («Чуские строфы с комментариями к отдельным знакам»), и в его толкова-
ниях вычленяют 118 ссылок на нее (Цзян Лянфу 1984: 402–411). Об этой редакции 
(как анонимном сочинении) тоже говорится в трактатах Чао Гунъу (Чао Гунъу 1990: 
805) и Чэнь Чжэньсуня (Чэнь Чжэньсунь 1987: 433–434), где она, соответственно, 
фигурирует под названиями «Чу цы ши вэнь» и «Ли сао ши вэнь» 離騷釋文 («[Про-
изведения]-лисао с комментариями к отдельным знакам»). В обоих трактатах содер-
жится и краткое описание памятника, судя по которому он, несмотря на указанный 
его объем всего в одну цзюань, вмещал в себя все 17 чу цы, но расположенные в 
ином, чем в сборнике Ван И, порядке: «Ли сао», «Цзю бянь» Сун Юя, «Цзю гэ», 
«Тянь вэнь», «Цзю чжан», «Юань ю», «Бу цзюй», «Юй фу», «Чжао инь ши», «Чжао 
хунь», «Цзю хуай» Ван Бао, «Ци цзянь» Дунфан Шо, «Цзю тань» Лю Сяна, «Ай ши 
мин» Янь Цзи, «Си ши» Цзя И, «Да чжао» и цикл Ван И21. 
                              

20 Самый полный аннотированный каталог императорской библиотеки на момент состояния ее 
фондов в XVIII в., в 200 цзюаней, составленный в 1773–1789 гг. 

21 Все сведения о «Чу цы ши вэнь» из сунских источников были впервые собраны и систематизи-
рованы в (Юй Цзяси 1985, IV: 1227–1228). 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

162 

В «Тун чжи» Чжэн Цяо данная редакция отсутствует. В «Сун шу» собрание под на-
званием «Чу цы ши вэнь» помещено в подраздел (цз. 209), посвященный различным 
литературным антологиям, а его составителем указан Ван И (Сун ши 1977, XVI: 
5393). По мнению комментаторов «Сун ши» (Там же: 5412), Ван И назван ошибочно 
вместо Ван Мяня 王勉, о котором бегло упоминается в некоторых других сунских 
источниках. Предполагают (впервые: Юй Цзяси 1985, IV: 1227–1228), что он жил в 
царстве Южное Тан (Нань Тан, 937–977/6)22 эпохи Удай Шиго 五代十國 («Пять дина-
стий/государств и десять царств», 907–960). Однако многие современные исследова-
тели допускают, что «Чу цы ши вэнь» есть древнейшая версия собрания чуских 
строф, которая сохранилась к XI в., а «схема „Ши вэнь“» была исходно присуща не 
только редакции Хун Синцзу, но и сборнику Ван И (например: Лю Хунбо 2010: 38; 
Чжао Гуайсюнь 2011: 106–110)23. 

Еще одна схема расположения произведений представлена в редакции «Чжун бянь 
чу цы» 重編楚辭 («Заново составленное [собрание] „Чуские строфы“») Чао Бучжи 
晁補之 (второе имя — Уцзю 無咎, 1053–1100)24. Отсутствующая в «Сун ши», эта схе-
ма занесена (с библиографическим описанием) в трактаты Чао Гунъу (Чао Гунъу 
1990: 807) и Чэнь Чжэньсуня (Чэнь Чжэньсунь 1987: 436). Проследить ее текстуаль-
ную судьбу после эпохи Сун невозможно (Цзян Лянфу 1961: 27), однако книга под 
таким названием была напечатана в 1831 г. в одной из частных типографий (Чу цы 
чжуцзо 2003: 17). Ее открывает «Ли сао синь сюй» 離騷新序 («Новое предисловие к 
поэзии/произведениям ли сао») из трех разделов (пянь 篇): «верхний», «средний»  
и «низший», — которое, несмотря на сомнения в аутентичности всего издания, отне-
сено к числу важнейших источников по истории собраний чуских строф (Чу цы чжан 
цзюй 2007, V: 2969–2975). К тому же его содержание совпадает с библиографическим 
описанием редакции Чао Бучжи из сунских трактатов. Основной корпус «Чжун бянь 
чу цы» состоял из 16 глав, распадающихся на «верхнюю» (шан 上) и «нижнюю» (ся 
下) части, по восемь глав в каждой. В «верхнюю» часть входили только произведения 
Цюй Юаня, в «нижнюю» — все остальные чу цы, начиная с «Цзю бянь» Сун Юя. 
Цикл Ван И был выпущен. Произведения Цюй Юаня были расположены в следую-
щем порядке: «Ли сао», «Юань ю», «Цзю чжан», «Цзю гэ», «Тянь вэнь», «Буй цзюй», 
«Юй фу» и «Да чжао». В «нижней» части соблюден хронологический принцип: «Цзю 
бянь», «Чжао хунь» (за авторством Сун Юя), «Си ши» Цзя И, «Ци цзянь» Дунфан 
Шо, «Ай ши мин» Янь Цзи, «Чжао инь ши», «Цзю хуай» Ван Бао и «Цзю тань» Лю 
Сяна. Цикл Ван И выпущен. Порядок расположения произведений поясняется в «Но-
вом предисловии…» («средний» раздел): в «Ли сао», «Юань ю» и «Цзю чжан» изло-
жены первоначальные чаяния Цюй Юаня; «Цзю гэ» и «Тянь вэнь» были созданы во 
время ссылки и к тому же повествуют о «делах, связанных с почитанием духов и бо-
жеств в чуских святилищах» (Чу цымяо гуйшэнь чжи ши 楚祠廟鬼神之事); «Бу 
                              

22 Располагалось в районах нижнего течения Янцзы (современная провинция Цзянсу и северная 
половина Аньхой) и было одним из важных культурных центров того времени (История Китая 2016: 
129–130). 

23 По «схеме „Ши вэнь“» построено и новейшее комментированное издание ЧЦЧЦ (Чу цы чжан 
цзюй 2007), подготовленное Хуан Лингэном 黃靈庚 (род. 1943). 

24 Официальное жизнеописание представлено в «Сун ши» (цз. 444). Сказано, что он обладал вы-
дающимися литературными дарованиями, привлек к себе внимание самого Су Ши, занимал доста-
точно высокие должности в провинциальных и затем в правительственных административных 
структурах и добровольно ушел со службы в возрасте около 50 лет. Особо отмечена его увлечен-
ность чускими строфами (Сун ши 1977, XXXVII: 13111–13112). 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

163

цзюй» и «Юй фу» — предсмертная исповедь поэта; а в «Да чжао» он поведал о своих 
самых сокровенных мыслях (ци ао 其奥) (цит. по: Чу цы чжан цзюй 2007, V: 2971). 
Одни исследователи соглашаются с тем, что «верхняя» часть структурирована по те-
матическому принципу, выделяя в ней три основных содержательных блока: произве-
дения, сосредоточенные в делах управления страною («Ли сао», «Юань ю» и «Цзю 
чжан»), воспроизводящие религиозные представления («Цзю гэ» и «Тянь вэнь») и с 
биографическими мотивами («Юй фу» и «Бу цзюй»). И заключают, что Чао Бучжи 
предпринял первую попытку классификации произведений Цюй Юаня, исходя из их 
содержания (Чжао Гуайсюнь 2011: 16–17). Согласно альтернативному предположе-
нию, Чао Бучжи использовал изначальную для собрания (собраний) чуских строф ком-
позиционную схему (Сы ку цюань шу 1965, II: 1163–1164; Чу цы чжуцзо 2003: 16). 

Отдельного разговора заслуживает редакция «Чу цы цзи чжу» 楚辭集注/註 («Чус-
кие строфы со сводным комментарием») великого мыслителя Чжу Си 朱熹 (1130–
1200), с которой единодушно соотносят начало качественно нового этапа в истории 
комментаторской традиции чу цы и зарождение оппозиционного по отношению к 
«школе Ван И и Хун Синцзу» направления (И Чжунлянь 1991: 293–313; Чжао Гуай-
сюнь 2011: 83–104; Sukhu 2012: 11–18)25. Редакция Чжу Си отличается от ЧЦБЧ по 
набору ханьских чуских строф: выпущены «Ци цзянь» Дунфан Шо, «Цзю хуай» Ван 
Бао, «Цзю тань» Лю Сяна и «Цзю сы» Ван И, и включены еще две поэмы Цзя И 
(цз. 8). Однако в ней представлены все те же древние чуские строфы (цз. 1–7), кото-
рые расположены в том же, что у Хун Синцзу, порядке (Чу цы цзи чжу 2001: 5–140). 
Редакция Чжу Си является единственным собранием чуских строф, которое дошло 
до нас в изданиях Южной Сун, причем четырежды выполненных за полвека с не-
большим (Цзян Лянфу 1961: 42–44): самое раннее — от 1199/1200 г. (4-й год под де-
визом Цин-юань 慶元, 1195–1200) сохранилось в Японии, самое позднее — от 1267 г. 
(3-й год под девизом Сянь-чунь 咸淳, 1264–1275). Наиболее авторитетны (Хун 
Чжаньхоу 1984: 31) издания от 1213 г. (6-й год под девизом Цзя-дин 嘉定, 1208–1225) 
и от 1235/36 г. (2-й год под девизом Дуань-пин 端平, 1234–1237). Множественность 
изданий и их сохранность, безусловно, указывают на особый авторитет изысканий 
Чжу Си в чуских строфах. Поэтому не исключено, что минские книжники при подго-
товке к печати и ЧЦЧЦ, и ЧЦБЧ ориентировались на редакцию Чжу Си. 

Итак, подлинную текстуальную историю сборника Ван И, его исходный состав  
и композиционные особенности установить невозможно. Тезис о тождестве ЧЦЧЦ  
и редакции Хун Синцзу тоже оказывается далеко не бесспорным. Имеющиеся пись-
менные свидетельства указывают на возможность существования до эпохи Сун и в 
X–XIII вв. нескольких версий собрания чуских строф, которые существенно различа-
лись по порядку расположения в них произведений. Дошедшие до нас издания ЧЦЧЦ 
и ЧЦБЧ вполне могли опираться на редакцию Чжу Си. 
 
Литература 
 
История Китая 2016 — История Китая с древнейших времен до начала XXI века. В 10 т. / Под 

ред. акад. Л.С. Тихвинского. Т. IV. Период Пяти династий, империя Сун, государства Ляо, 
Цзинь, Си Ся: 907–1279 / Под ред. И.Ф. Поповой. М.: Наука — Вост. лит., 2016. 

Кравцова 2019 — Кравцова М.Е. Словарь китайских поэтов с V в. до н.э. по X в. н.э. СПб.: 
Петербургское Востоковедение, 2019. 

                              
25 Полный перевод редакции Чжу Си (Songs of Chu 2017). 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

164 

Кравцова 2020а — Кравцова М.Е. О собраниях чуских строф: «Чу цы чжанцзюй» Ван И 
(II в.) // Письменные памятники Востока. 2020. Т. 17. № 1 (вып. 40). С. 56–66. 

Кравцова 2020б — Кравцова М.Е. О собраниях чуских строф III–X вв. // Письменные памят-
ники Востока. 2020. Т. 17. № 3 (вып. 42). С. 25–33. 

Кравцова 2022 — Чуские строфы: Избранные произведения в переводах Марины Кравцовой. 
СПб.: Петербургское Востоковедение, 2022. 

Меньшиков 2005 — Меньшиков Л.Н. Из истории китайской книги. СПб.: Нестор-История, 2005. 
И Чжунлянь 1991 — И Чжунлянь 易重廉. Чжунго чуцы-сюэ ши 中国楚辞学史 (История 

китайского чуцыведения). Чанша: Хунань чубаньшэ, 1991. 
Ли Юйань, Чэнь Чжуаньи 1989 — Ли Юйань 李玉安, Чэнь Чжуаньи 陈传艺. Чжунго цзаншу 

цзя цыдянь 中国藏书家辞典 (Словарь китайских библиофилов). Ухань: Хубэй цзяоюй 
чубаньшэ, 1989. 

Лю Хунбо 2010 — Лю Хунбо 刘洪波. Чаньши-сюэ шие ся дэ «Чу цы бу чжу» яньцзю 阐释 
学视野下的“楚辞补注”研究 (Исследование «Чуских строф с восполняющим комментарием» 
[Хун Син-цзу], исходя из герменевтической ретроспективы). Боши-сюэли луньвэнь 博士学 
位论文 (Дисс. на соиск. ученой степени доктора наук). Дунбэй шифань-дасюэ 东北师范大学 
(Северо-восточный Педагогический университет). [Шэньян], 2010. 

Сун ши 1977 — Сун ши 宋史 (История Сун). В 40 т. / Сост. Токто 脫脫 и др. Пекин: Чжунхуа 
шуцзюй, 1977. 

Сы ку цюань шу 1965 — Сы ку цюань шу цзун му ти яо 四庫全書總目提要 (Пояснения к 
сводному каталогу всех книг по четырем хранилищам). В 2 т. / Сост. Юнжун 永瑢, Цзи Юнь 
記昀 и др. Пекин: Чжунхуа шуцзюй, 1965. 

Хун Чжаньхоу 1984 — Чу цы яо цзи цзе ти 楚辞要籍解题 (Аннотированный каталог важ-
нейших изданий чуских строф [и исследований о собраниях чуских строф]) / Под ред. Хун 
Чжаньхоу 洪湛侯. Ухань: Хубэй жэньминь чубаньшэ, 1984. 

Цзян Лянфу 1961 — Цзян Лянфу 姜亮夫. Чу цы шуму у чжун 楚辭書目五種 (Библиография 
«Чуских строф» в пяти разделах). Пекин: Чжунхуа шуцзюй, 1961. 

Цзян Лянфу 1984 — Цзян Лянфу 姜亮夫. Чу цы сюэ луньвэнь цзи 楚辭學論文集 (Сборник 
научных статей о чуских строфах). Шанхай: Гуцзи чубаньшэ, 1984. 

Чао Гунъу 1990 — Чао Гунъу 晁公武. Цзюнь чжай ду шу чжи цзяо чжэн 郡齋讀書志校證 
(«Трактат о прочтенных книгах в кабинете [губернатора] области»: выверенный текст с ар-
гументированными разъяснениями) / Коммент. Сунь Мэна 孫猛. Шанхай: Гуцзи чубаньшэ, 
1990. 

Чжао Гуайсюнь 2011 — Чжао Гуайсюнь 赵乖勋. Сундай чуцы-сюэ 宋代楚辞学 (Чуцы-ведение 
эпохи Сун). Боши сюэвэй луньвэнь 博士学位论文 (Дисс. на соиск. ученой степени доктора 
наук). Сычуань Шифань-дасюэ 四川师范大学 (Сычуаньский Педагогический университет). 
Чэнду, 2011. 

Чжэн Цяо 1990 — Чжэн Цяо 鄭樵. Тун чжи люэ 通志略 (Очерки [ко] Всеобщему обозрению). 
Шанхай: Гуцзи чубаньшэ, 1990. 

Чу цы бу чжу 2006 — Чу цы бу чжу 楚辭補注 (Чуские строфы с восполняющим коммента-
рием) / Сост. Хун Синцзу 洪興祖; пунктуация и выверка текста Бай Хуавэнь 白化文 и др. 
Пекин: Чжунхуа шуцзюй, 2006. 

Чу цы цзи 2003 — Чу цы цзи цзяо цзи ши 楚辭集校集釋 ([Собрание] «Чуские строфы»: 
выверенное и с объединенными толкованиями) / Под ред. Цуй Фу-чжана 崔富章 и Ли Да-
мина 李大明. В 2 т. Ухань: Хубэй цзяосюй чубаньшэ, 2003. 

Чу цы цзи чжу 2001 — Чу цы цзи чжу 楚辭集注 (Чуские строфы со сводным комментарием). 
Сост. Чжу Си 朱熹; выверенный текст Цзян Лифу 蔣立甫. Шанхай: Гуцзи чубаньшэ, 2001. 

Чу цы чжан цзюй 2007 — Чу цы чжан цзюй шу чжэн 楚辭章句疏證 («Чуские строфы с 
построфными и построчными [разъяснениями]» с пояснениями и дополнениями). В 5 т. 
Коммент. Хуан Лингэна 黃灵庚. Пекин: Чжунхуа шуцзюй, 2007. 

Чу цы чжуцзо 2003 — Чу цы чжуцзо тияо 楚辞著作提要 (Библиографический обзор авторских 
работ о чуских строфах) / Под ред. Пань Сяолуна 潘啸龙 и Мао Цина 毛庆. Ухань: Хубэй 
цзяоюй чубаньшэ, 2003. 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

165

Чэнь Чжэньсунь 1987 — Чэнь Чжэньсунь 陳振孫. Чжи чжай шу лу цзе ти 直齋書錄解題 (До-
полнительные пояснения к каталогу книг из основного кабинета). Шанхай: Гуцзи чубаньшэ, 
1987. 

Юй Цзяси 1985 — Юй Цзяси 余嘉錫. Сы ку ти яо бянь чжэн 四庫提要辨證 (Критические 
дополнения к «Пояснениям [к сводному каталогу всех книг по] четырем хранилищам»).  
В 4 т. Пекин: Чжунхуа шуцзюй, 1985. 

 
Cambridge History 2009 — The Cambridge History of China. Vol. 5. Part One: The Sung Dynasty 

and Its Precursors, 907–1279 / Ed. by David Twitchett, Peter J. Smith. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2009. 

Ch’u tz’u 1959 — Ch’u tz’u: The Songs of the South, an Ancient Chinese Anthology / Transl. by 
David Hawks. Oxford: Clarendon Press, 1959. 

Ch’u tz’u 1985 — Ch’u tz’u: The Songs of the South, an Anthology of Ancient Chinese Poems by Qu 
Yuan and other Poets / Transl. by David Hawks. New York: Penguin, 1985. 

Élégies de Chu 2004 — Élégies de Chu: Chu ci 楚辭. Attributées à Qu Yuan, Song Yu et autres poètes 
chinois de l’Antiquité IVe siècle av. J.-C. — II siècle apr. J.-C. / Trad., présentées et annot. par 
Rémi Mathieu. Paris: Gallimard, 2004. 

Songs of Chu 2017 — The Songs of Chu. An Anthology of Ancient Chinese Poetry by Qu Yuan and 
Others / Ed. and transl. by Gopal Sukhu. New York: Columbia University Press, 2017. 

Sukhu 2012 — Sukhu G. The Shaman and the Heresiarch: A New Interpretation of the Li sao. New 
York: State University of New York, SUNY Press, 2012. 

 
References 
 
The Cambridge History of China. Vol. 5. Part One: The Sung Dynasty and Its Precursors, 907–1279. 

Ed. by David Twitchett, Peter J. Smith. Cambridge: Cambridge University Press, 2009 (in 
English). 

Chao Gongwu 晁公武. Jun zhai du shu zhi jiao zheng 郡齋讀書志校證 [Notes on Reading Books in 
the Office of the Chief of the District]. Sun Meng jiao zheng 孫猛校證 [Ed. by Sun Meng]. 
Shanghai: Shanghai guji chubanshe, 1990 (in Chinese). 

Chen Zhensun 陳振孫. Zhi zhai shu lu jie ti 直齋書錄解題 [Notes on Books from Zhizhai’s Office]. 
Xu Xiaoman, Gu Meihua dian jiao 徐小蠻，顧美華點校 [Ed. by Xu Xiaoman and Gu Meihua]. 
Shanghai: Guji chubanshe, 1987 (in Chinese). 

Chuskie strofy: Izbrannye proizvedeniia v perevodakh Mariny Kravtsovoi [Verses of Chu: Selected 
Works in the Translations of Marina Kravtsova]. St. Petersburg: Peterburgskoe Vostokovedenie, 
2022 (in Russian). 

Chuci buzhu 楚辭補注 (Verses of Chu with Supplementary Commentary). Hong Xingzu zhuan 
洪興祖撰; Bi Huawen deng dian jiao 白化文等點校 [Compiled by Hong Xingzu; comment. by 
Bai Huawen, et. al.]. Beijing: Zhonghua shuju, 2006 (in Chinese). 

Chu ci ji jiao jishi 楚辞集校集释 (Critical Text of the “Verses of Chu” Collection with Complex 
Comments). Quan er ce 全二册 [In 2 vol.]. Cui Fuzhang, Li Daming zhubian 崔富章, 李大明 
主编 [Ed. by Cui Fuzhang, Li Daming]. Wuhan: Hubei jiaoyu chubanshe, 2003 (In Chinese). 

Chuci jizhu 楚辭集注 (Verses of Chu with Complex Commentaries). Zhu Xi zhuan 朱熹撰; Jiang Liu 
jiao dian 蔣立甫校點 [Compiled by Zhu Xi; comment. by Jiang Lifu]. Shanghai: Guji chubanshe, 
2001 (in Chinese). 

Chuci zhangju shuzheng 楚辭章句疏證 (“Chapter and Verse Commentary to the Verses of Chu” with 
Additional Explanations). Huang Linggeng zhu 黃灵庚注 [Comments by Huang Linggeng]. Quan 
wu ce 全五册 [In 5 vol.]. Beijing: Zhonghua shuju, 2007 (in Chinese). 

Chuci zhuzuo tiyao 楚辞著作提要 [Bibliographical Review of the Works on the Verses of Chu]. Pan 
Xiaolong, Mao Qing zhubian 潘啸龙,毛庆主编 [Ed. by Pan Xiaolong, Mao Qing]. Wuhan: Hubei 
jiaoyu chubanshe, 2003 (in Chinese). 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

166 

Chuci yaoji jieti 楚辞要籍解题 [Annotated Catalogue of the Major Editions of the Verses of Chu 
Collections]. Hong Zhanhou zhubian 洪湛侯主编. [Ed. by Hong Zhanhou]. Wuhan: Hubei renmin 
chubanshe, 1984 (in Chinese). 

Ch’u tz’u: The Songs of the South, an Ancient Chinese Anthology. Transl. by David Hawks. Oxford: 
Clarendon Press, 1959. 

Ch’u tz’u: The Songs of the South, an Anthology of Ancient Chinese Poems by Qu Yuan and other 
Poets. Transl. by David Hawks. New York: Penguin, 1985. 

Élégies de Chu: Chu ci 楚辭. Attributées a Qu Yuan, Song Yu et autres poètes chinois de l’Antiquité 
IVe siècle av. J.-C. — II siècle apr. J.-C. Trad., présentées et annot. par Rémi Mathieu. Paris: 
Gallimard, 2004 (in French). 

Istoriia Kitaia s drevneishikh vremion do nachala XXI veka. V desiati tomakh. Pod red. akad. 
L.S. Tikhvinskogo. Tom IV. Period Piati dinastii, imperiia Sun, gosudarstva Lyao, Tszin’, Si Sya: 
907–1279. Pod red. I.F. Popovoi [The History of China from Ancient Times to the Beginning of 
the 21st Century. In 10 volumes. Ed. by Academician L.S. Tikhvinski. Volume IV. The Five 
Dynasties Period, the Song Empire, the states of Liao, Jin, and Xi Xia: 907–1279. Ed. by 
I.F. Popova]. Moscow: Nauka, Vostochnaya literatura, 2016 (in Russian). 

Jiang Liangfu 姜亮夫. Chuci shumu wu zhong 楚辭書目五種 [Bibliography of the “Verses of Chu” 
Editions in Five Parts]. Beijing: Zhonghua shuju, 1961 (in Chinese). 

Jiang Liangfu 姜亮夫. Chuci lunwen ji 楚辭論文集 (Collection of Articles on the Verses of Chu). 
Shanghai: Guji chubanshe, 1984 (in Chinese). 

Kravtsova, Marina Ye. Slovar’ kitaiskikh poetov s V v. do n.e. po X v. n.e. [A Dictionary of Chinese 
Poets from 5th C. B.C. up to 10th C. A.D.]. St. Petersburg: Peterburgskoe Vostokovedenie, 2019 
(in Russian). 

Kravtsova, Marina Ye. “O sobraniyakh chuskikh strof: ‘Chu tsy chzhantszyuy’ Van I (II v.)” [On the 
Collections of the Verses of Chu (chuci): Chuci zhangju by Wang Yi (2nd century A.D.)]. 
Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2020, vol. 17, no. 1 (iss. 40), pp. 56–66 (in Russian). 

Kravtsova, Marina Ye. “O sobraniyakh chuskikh strof III–X vv.” [On the Collections of the Chu 
Verses (chuci) of the 3rd–10th Centuries]. Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2020, vol. 17, no. 3 
(iss. 40), pp. 25–33 (in Russian). 

Li Yüan 李玉安 & Chen Zhuanyi 陈传艺. Zhonguo zangshu jia cidian 中国藏书家辞典 [Dictionary 
of Chinese Bibliophiles]. Wuhan: Hubei jiaoyu chubanshe, 1989 (in Chinese). 

Liu Hongbo 刘洪波. Chanshi-xue shiye xia de “Chuci buzhu” yanjiu 阐释学视野下的“楚辞补 
注”研究 [Studying Hong-Xingzu’s Chu Ci Bu Zhu from the Hermeneutic Perspective]. Boshi 
xuewei lunwen 博士学位论文 [Ph. Diss.]. Dongbei-shifan-daxue 东北师范大学 [Dongbei 
Normal University]. [Shenyang], 2010 (in Chinese). 

Men’shikov, Lev N. Iz istorii kitaiskoi knigi [On the History of Chinese Books]. St. Petersburg: 
Nestor-Istoriia, 2005 (in Russian). 

Siku quan shu zongmu tiyao 四庫全書總目提要 [Explanations of the General Catalogue of All Books 
Housed in Four Storehouses]. Yongrong, Ji Yun deng zhuan 永瑢，記昀等撰 [Complied by 
Yongrong, Ji Yun, et. al.]. Quan er ce 全二册 [In 2 vol.]. Beijing: Zhonghua shuju, 1965 (in 
Chinese). 

Songshi 宋史 [History of Song]. Tuotuo deng zhuan 脫脫等撰 [Compiled by Tuotuo, et. al.]. Quan si 
shi ce 全四十册 [In 40 vol.]. Beijing: Zhonghua shuju, 1977 (in Chinese). 

The Songs of Chu. An Anthology of Ancient Chinese Poetry by Qu Yuan and Others. Ed. and transl. by 
Gopal Sukhu. New York: Columbia University Press, 2017. 

Sukhu G. The Shaman and the Heresiarch: A New Interpretation of the Li sao. New York: State 
University of New York, SUNY Press, 2012 (in English). 

Yi Zhonglian 易重廉. Zhongguo chuci xue shi 中国楚辞学史 [The History of the Chinese Studies of 
the Verses of Chu]. Changsha: Hunan chubanshe, 1991 (in Chinese). 

Yu Jiaxi余嘉錫. Siku tiyao bianzheng 四庫提要辨證 [Critical Supplements to the “Explanations of 
the General Catalogue of All Books Housed in Four Storehouses”]. Quan si ce 全四册 [In 4 vol.]. 
Beijing: Zhonghua shuju, 1985 (in Chinese). 



ИС ТОРИОГ РАФИЯ  И   ИС ТОЧНИКОВЕДЕН ИЕ 

 

167

Zhao Guaixun 赵乖勋. Songdai chuci-xue 宋代楚辞学 [Studies of the Verses of Chu during the Song 
Epoch]. Boshi xuewei lunwen 博士学位论文 [Ph. Diss.]. Sichuan-shifan-daxue 四川师范大学 
[Sichuan Normal University]. Chengdu, 2011 (in Chinese). 

Zheng Qiao 鄭樵. Tongzhilüe通志略 [Sketches concerning the Comprehensive Annals] Shanghai: 
Guji chubanshe, 1990 (in Chinese). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

On Collections of the Chu Verses (chuci) of the Song Epoch (960–1279) 
 
Marina Ye. KRAVTSOVA 
Independent Researcher 
St. Petersburg, Russian Federation 
 

Received 19.05.2025. 
 
A b s t ra c t : The article deals with factual data on chuci (verses of Chu) collections compiled during the 
Song epoch (960–1279) and presented both in different Song-time written sources and in the 
bibliographical treatise from the official historiographic work Songshi (The History of Song). Most 
attention is paid to the information on Chuci zhangju (Chapter and Verse Commentary to the Verses of 
Chu) collection by Wang Yi (II A.D.) and Chuci buzhu (Verses of Chu with Supplementary 
Commentary) by Hong Xingzu (1090–1155), as well as to its editions of the Ming (1368–1644) and 
Qing (1644–1911) epochs. Taking into account that the both texts are available only in their Ming 
editions, firstly, it seems quite impossible to identify their original composition and, as a result, the 
original composition of the “classical” version of Chuci collection as consisting of 17 poetic pieces 
arranged in chronological order. Secondly, the idea that the Chuci zhangju and the Chuci buzhu were 
identical also became conventional under the Ming. Thirdly, during the Song there were several 
textual versions of the chuci collection, marked by compositional specifics, which could have served 
as the basis for Hong Xingzu’s work. There are some reasons to assume that the “classical” version of 
Chuci collection, including both Chuci zhangju and Chuci buzhu, became generally accepted in 
Chinese literature of the Ming and Qing times after being to some degree influenced by the Chuci 
jizhu (Verses of Chu with Complex Commentaries) by the great thinker and littérateur Zhu Xi (1130–
1200). 
 
Ke y  w o rd s : Chinese poetry, Chu verses, Chuci collections, Song epoch. 
 
Fo r  c i ta t i o n : Kravtsova, Marina Ye. “On Collections of the Chu Verses (chuci) of the Song Epoch 
(960–1279)”. Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2025, vol. 22, no. 4 (iss. 63), pp. 156–167 (in Russian). 
DOI: 10.55512/WMO692199. 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r : Mar ina  Ye .  KRAVTSOVA, Dr. Sci. (Philology), Professor, Independent 
Researcher (St. Petersburg, Russian Federation) (kravtsova_sin@mail.ru). 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

168 

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). C. 168–188 

Tangut Written Monuments Recently Collected 
in the Hangzhou Branch of National Archives 
 
NIE Hongyin 
Academy of Xixia Studies, Ningxia University 
 
DOI: 10.55512/WMO692157 
 

Received 23.02.2025. 
 
A b s t r a c t :  A batch of Tangut manuscripts and xylographs from a private collection was acquired by the 
Hangzhou Branch of the National Archives in early 2024. These monuments prove to be Buddhist 
works produced during the Mongol-Yuan period, including Tangut versions of sūtras both within and 
outside the Tripiṭaka, as well as a few locally created works. Some of these items have counterparts 
housed in the Institute of Oriental Manuscripts, Russian Academy of Sciences, while others are unique 
and not found in any other global collections. These newly disclosed materials may provide valuable 
insights into the Buddhist activities among Tangut descendants during the 13th to 14th cc. 
 
K e y  w o r d s : Xixia, Tibetan, Mongol-Yuan Dynasty, Buddhism, sūtra, scripture. 

 
F o r  c i t a t i o n : Nie  Hongyin . “Tangut Written Monuments Recently Collected in the Hangzhou 
Branch of National Archives”. Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2025, vol. 22, no. 4 (iss. 63), pp. 168– 
188 (in English). DOI: 10.55512/WMO692157. 
 
About  the  au thor : NIE Hongyin , Professor, Academy of Xixia Studies, Ningxia University 
(Yinchuan, China) (nhy54116@sina.com). 
 

© Nie Hongyin, 2025 
 
 
 
 
Introduction 

 
The Hangzhou Branch of the National Archives, also known as Wenrun Ge 文潤閣 

(Wenrun Pavilion), was established in Yuhang District, Hangzhou City1 in 2022. Its primary 
purpose is to preserve approximately one million ancient Chinese classics in various editions. 
In early 2024, a private collection of Tangut written monuments was deposited in the Ar-
chives, providing valuable supplementary materials for the study of Chinese Buddhism from 
the 13th to 14th cc. 

Since the past decade, a significant number of Tangut manuscripts and xylographs illicitly 
excavated by site looters have appeared in several private collections. Because unauthorized 
                              

1 Hangzhou is the capital city of Zhejiang Province, China, where our Tatiana Pang was born 70 years ago. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

169

excavating ancient sites is illegal in China, the provenance of these materials was kept con-
fidential by their owners, although it is suspected that they originated from a single site in 
Northwest China, possibly near Khara-khoto or near the Wuwei City, Gansu Province2. 
Since 2014, dozens of intact or fragmentary Tangut written monuments have been con-
signed to several auction companies and subsequently acquired by anonymous collectors. 
Several items were withdrawn from public view due to speculative trading3, with the ex-
ception of two batches acquired by the Hangzhou Branch of the National Archives and the 
China National Library. To date, the Hangzhou collection is available to scholars, while 
more than one hundred items in the National Library are still undergoing restoration and 
identification. 

The collections housed in the Hangzhou Archives were entrusted for preservation by a 
local entrepreneur, Jin Liang 金亮, whose collections were initially acquired through indi-
vidual bidding processes, and subsequently underwent inexpert restoration and cataloging. 
Preliminary assessments indicate that the entrusted collection comprises a total of 80 items, 
including dozens of fragments, scraps, and a few relatively well-preserved books. This as-
semblage constitutes the most abundant Tangut collection in South China. 

None of the items are precisely dated, as no imperial reign year titles (nianhao 年號) have 
been inscribed on them. The temporal clues preserved consist of four dates designated by the 
Heavenly Stems and Earthly Branches: jiazi 甲子, xinwei 辛未, wuyin 戊寅, and jimao 己卯. 
Considering that a Tangut translation of a work by ’Phags-pa (1235–1280) appeared on the 
bidding blocks during the same period (Li 2016), it is inferred that those dates correspond to 
the years 1264, 1271, 1278 and 1279 respectively. However, the actual creation dates of the 
monuments may have been at least three decades later. In the xylograph No. XS50034, there 
are blessings dedicated to the Royal Family (Pl. 1). These blessings, framed by dragon motifs, 
were frequently used as frontispieces of xylographic sūtras in the Yuan era and are consid-
ered characteristic features of the Tangut Piṭaka (Hexi Zang 河西藏) printed in the sixth year 
of Dade 大德 (1302) and the first year of Huangqing 皇慶 (1312). Furthermore, some xy-
lographic fragments in the Hangzhou Archives have their counterparts in the Tangut Piṭaka 
housed in the China National Library. Therefore, it can be concluded that all the collections 
in the Hangzhou Archives originated from the Yuan Dynasty, although some may be reprints 
or retranscriptions of the Xixia editions. The absence of reign titles in the date records from 
the 1270s can be attributed to the fact that the use of reign titles in the Mongol-Yuan Dynasty 
was only initiated by Khubilai in 1271, and residents in remote areas had not yet received this 
information. 
                              

2 According to recent reports, the Gansu Provincial Institute of Cultural Relics and Archaeology con-
ducted a comprehensive excavation at the site of Haimu Dong 亥母洞 (Phag-mo Caves), where over 5000 
Tangut written fragments were discovered (cf., A Brief Report of the Excavation by the Institute, in Wenwu 
文物 2024(3), 23–65). Since the 1980s actually, numerous Tangut artifacts have been constantly unearthed in 
this region, with some potentially falling into the hands of site looters. 

3 In the unaccounted materials, there are four books that aroused academic interest before being sold by 
auction companies, including a translation from the Tibetan Tantric work Dpal kye rdo rje’i mngon rtogs yid 
bzhin nor bu [Desirable treasure of Hevajra’s Present Awareness] (Li 2016), a xylograph of the primary 
reader Mixed Homonymic Characters (West 2018; Wang P. 2018; Nie & Sun Y. 2023), a translation from the 
Chinese folk literature Dasheng Wugong Jing 大聖五公經 [Classic of the Five Masters, the Great Saints] 
(Nie 2019), and a translation from the Chinese apocryphal work Foshuo Shousheng Jing 佛說壽生經 
[Classic of Life Prolongation, Preached by the Buddha] (Wei 2022: 179–186). 

4 The items were numbered by the Hangzhou Archives, where the “X” indicates Xixia, the “C” indicates 
tomes and the “S” indicates fragments. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

170 

 
Pl. 1. Blessings, XS5003 

 

 
Рl. 2. Postscript, XC5001 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

171

The majority of the collections comprise Tangut Buddhist scriptures with two exceptions: 
№ XS1020, a fragment from the eighth volume of the Chinese version of the Lengyan Jing 楞
嚴經 [Śūrāṅgama sūtra] (Taishō T19: 143b), and No. XS3002, a half folio from the Tangut 
phonetic dictionary ɣiẹ ləw 競笜  (Homophone)5. Notably, the most significant items in the 
collection are Tangut translations of Chinese or Tibetan originals that were not included in 
traditional Tripiṭakas, but circulated extensively along the Gansu Corridor. To date, several 
manuscripts do not have known counterparts in other global collections, thereby significantly 
enhancing our understanding of Buddhism among the Mongol-Yuan Tanguts. 

Due to the lack of specialist guidance in earlier efforts, previous restoration and cataloging 
work was done unsatisfactorily, resulting in incorrect fold joinings and mis-identifications.  
A new descriptive catalogue is proposed in the following. Titles for fragments that cannot be 
definitively identified are reconstructed in Chinese and marked with an asterisk (*). 

 
Canonical sūtras 

 
XC5001 
佛說聖佛母般若波羅蜜多心經 
Title: 緽铜綃緽皽碠蔾亡茸稨抖絧瞲其   tha tshjij śjij tha mja pa źja po lo bji tow 

njij lwər lhejr 
Translation from Chinese: Foshuo Shengfomu Bore Boluomiduo Xin Jing [Ārya- bud-

dhamātrī-prajñāpāramitā sūtra, preached by the Buddha] (Taishō T8: 852b-c). 
Xylograph dated 1264 in the postscript, accordion binding, 17.9×7.1 cm6, 6 lines with  

12 characters per line. The complete text consists of 11 folds and includes an attached post-
script (Pl. 2), which reads: 
葾们镁癏腞俐薶病穄穄□ 
sej dźiej tjị śjwo mjịjr ŋwə dzow zjị wa wa…… 
[Well wisher with pure belief: ŋwə-dzow zjị wa-wa…… (Ezangshi Wawa 訛藏氏娃 

娃□)] 
坪膡翆蒤聚挨絶坚瞲其萰綠螙  礠砫唐涸镣緽蓽氨  
nẹj xjwi kjiw śjạ lhjị lew djij nji lwər lhejr·jar phu tjịj  rjur mjir do mji gu tha djij śjij 
[On the first day, seventh month of Jiazi year (1264), eight copies of the sūtra were printed 

and offered to people to achieve Buddhahood together.] 
葾们镁癏腞  籍戊拓蔰  
sej dźiej tjị śjwo mjịjr  wow sọ ljị·wejr 
[Well wisher with pure belief: wow sọ-ljị-·wejr (Wang Husanbao 旺護三寶)] 
镁癏腞俐籰病  登鞘  
tjị śjwo mjịjr ŋwə zjwị zjị  zji śio 
[Wishers: ŋwə-zjwị zjị (Eyishi 訛𠼪氏) with her children,] 
镁癏腞竛  籍膳粄  
sej dźiej tjị gji  wow źjir dźju 
[Son of the wisher: wow źjir-dźju (Wang Huixian 旺慧顯)] 
镁癏腞竛  籍膳苔  
sej dźiej tjị gji  wow źjir bju 
[Son of the wisher: wow źjir-bju (Wang Huiming 旺慧明)] 

                              
5 For the counterpart, see EHW (T7: 68). 
6 The sizes of each item were provided by the Hangzhou Archives. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

172 

 
 

Pl. 3. Woodcut illustration, XC5001 
 

 
 

Pl. 4. Woodcut illustration,XC1002 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

173

镁癏腞礗  籍病舏莿妄  见祼稐  
sej dźiej tjị mjịj  wow zjị gju rjur swew  lhjwi tśjow śjiw 
[Daughter of the wisher: wow zjị gju-rjur-swew (Wangshi Jixiangzhao 旺氏吉祥照), 

lhjwi-tśjow-śjiw7 (Lizhangshou 勒張壽)] 
Various versions are housed in the IOM RAS (Kychanov 1999: 291–294), and were 

published in EHW (T25: 177–181) in 2016. 
 
XC4001 
大方廣佛華嚴經卷第五十七 
Title: 菞緳翍緽键册瞲其梭氦灯蒤吨  tha tśhja wạ tha wjạ lju lwər lhejr – ŋwə ɣạ 

śjạ tsew 
Translation from Chinese: Da Fangguang Fohuayan Jing, Juan di wushiqi [Mahā-vai-

pulya-buddha-āvataṃsaka sūtra, the fifty-seventh volume] (Taishō T10: 299b–304b). 
Collator: Xixia Emperor Renzong. 
Movable type printing in the early 14th c., accordion binding, 31.5×12 cm, 6 lines with  

17 characters per line. 51 folds preserved, approximately 10 folds missing from the middle 
and end sections. Each sheet is numbered along the edge in Chinese numerals to indicate the 
sheet sequence. On the front cover, two characters in the title, ŋwə ɣạ 氦灯  (fifty), are 
missing. 

The names and titles of the Chinese translator and Tangut collator are recorded at the 
beginning of the text: 
碞稙棋入前脃绕綒  握  
thou giu thjij lhejr ·ụ śji tśhia na thou lhɛ 
[Translation by Tang Khotan Tripiṭaka Śikṣānanda] 
淖瞭癝粄藪艱蒾藉綅罵綃箎佬楚矟砵坞否例窿  猜索  羴躬  
tshjuw bju tśja dźju ɣạ śja ·jwir dźjwow njạ ljij śjij sjij wo dzjij dow – zjij ŋwej thjo bju  

ŋwər dzjwi me njar 
[Imperial collation by the Emperor, Fengtian Xiandao Yaowu Xuanwen Shenmou Ruizhi 

Zhiyi Quxie Dunmu Yigong 奉天顯道耀武宣文神謀睿智制義去邪惇睦懿恭 (reign. 
1139–1193)] 

Another sample of the same movable type edition is housed in the China National Library 
and was published in the ZXW (T9: 206–251) in 2005. 

 
XS1013 
金光明最勝王經卷第十 
Translation from Chinese: Jinguangming Zuishengwang Jing, Juan di shi [Suvarṇa- 

prabhāsottamarāja sūtra, the tenth volume] (Taishō T16: 451b). 
Collator: Xixia Emperor Renzong. 
Xylograph in the early 14th c., accordion binding, 1 fold preserved, 29.1×11.5 cm,  

6 lines with 16 characters per line. 
Another sample of the same xylograph housed in the China National Library was pub-

lished in 2005, and the corresponding text was deciphered by (Wang J. 1933: 324). At the 
beginning of the text, there is a brief record of the collator: ŋwər dzjwi me njar 猜索羴躬  
[Imperial collation by the Emperor] (ZXW T4: 7). Notably, the imperial title of Renzong 

                              
7 The word lhjwi 见  is undecipherable, which might be an abbreviation of a Tangut Family name, and 

lhjwi-tśjow-śjiw might be the son of wow zjị gju-rjur-swew who married lhjwi’s family. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

174 

was omitted, which is a characteristic feature of Buddhist xylographs from the Yuan Dy-
nasty. 

 
XS1021 
佛說大白傘蓋總持陀羅尼經 
Translation from Chinese: Foshuo Dabaisangai Zongchi Tuoluoni Jing [Mahāsitā-

tapatra-dhāraṇī sūtra, preached by the Buddha] (Taishō T19: 405a) 
Xylograph, one poṭhi sheet seriously damaged, 14.6×30 cm. 24 lines with 11 characters 

per line. 
Its Chinese original was studied by Sun B. (2008). 
 
XS1006+XS1007+XS1008+XS1011 
瑜伽集要焰口施食儀 
Translation from Chinese: Yuqie Jiyao Yankou Shishi Yi [Yoga-saṃgraha-jvalavakt-

ra-kalpa] (Taishō T21: 478b-c). 
Xylograph, 4 disconnected folds, 30×11.3 cm, 6 lines with 18 characters per line. 
It seems that its original was an excerpted compilation from Amoghavajra’s Chinese 

version Yuqie Jiyao Jiu Anan Tuoluoni Yaokou Guiyi Jing 瑜伽集要救阿難陀羅尼焰口軌
儀經  [Yoga-saṃgraha-mahārthānda-paritrāṇa-dhāraṇī-jvalavaktrapreta-kalpa sūtra] with 
line drawings of mudras. 

 
XS1012 
慈悲道場懺法卷第二 
Translation from Chinese: Cibei Daochang Chanfa, Juan di er [Rules for repentance in 

the religious place of the mercy and compassion, the second volume] (Taishō T45: 928a). 
Translators: Xixia Empress Dowager Liang and Emperor Huizong 
Xylograph, accordion binding, 1 fold preserved, 23×11.5 cm, 6 lines with 18 characters 

per line. 
At the beginning of a similar xylograph housed in the China National Library, there is the 

record of translators (ZXW T4: 92): 
淖句饲阶糂播綃硧矖粴繕箍猜厚菐  虑病  羴握  
tshjwu mə iọ njwi dźji ·jir śjij ·wu tsjir dzjo lhjịj tśjij ŋwər ljịj dzow  ljow zjị  me lhɛ 
[Imperial translation by the Empress Dowager, Tiansheng Quanneng Lufan Yousheng 

Guozheng 天生全能祿番祐聖國正, Liang 梁] 
緳籮郝钝紐箄坯箍墅菞猜索  納篊  羴握  
tśhja jiw low wə ljow lhu ·ju tśjij swew ljịj ŋwər dzjwi  ŋwe mji  me lhɛ 
[Imperial translation by the Emperor, Jiude Zhuguo Zengfu Zhengmin Daming 就德主國

增福正民大明, Weiming 嵬名]8 
The fragment begins with: 
舊弛翵萝亡蘀絧落緽絧怖蒜 
nji nji djị nji po tjij njij tja tha njij ŋwu lji 
[You masses listen carefully: Bodhi heart is the Buddha heart.] 
The first four characters (Chin. rudeng diting 汝等諦聽) are absent from other editions 

available (Yang 2016: 134, 136). 
                              

8 The Imperial titles in Chinese are tantitive transcriptions by (Kychanov 1999: 6–7), since there are no 
counterparts in Chinese history. But in any case, it is believed that the Emperor here belongs to the fourth 
monarch of Xixia, Huizong Bingchang (reign. 1067–1086). 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

175

 
 

Pl. 5. Colophon, XC1001 
 

 
 

Pl. 6. Colophon,XS1014 
XS1027+XS1028 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

176 

傅大士頌金剛經 
Translation from Chinese: Jingang Bore Boluomiduo Jing [Vajra-prajñāpāramitā sūtra 

with the “Maitreya hymns” attached by Master Fu] (Taishō T85: 4c–5a). 
Collator: 脖膰拓樊  sji pji ljịɣjow [Xianbei Baoyuan 鮮卑寶源] 
Xylograph, butterfly binding, 2 folds seriously damaged, 7 lines with 12 characters per 

line. 
The name and title of the collator (maybe also the translator) is recorded in inv. No. 689 

housed in the IOM RAS (EHW T21: 41): 
竤辊繕菞菞烁繫缾棍矖粄繕祇簶蒷脖膰拓樊  纝躬  
phiow bjij lhjịj ljịj tha sjij gju·ji mji tsjir dźju lhjịj dzjij śia mẽ sji pji ljị ɣjow ·jị njar 
[Recollation by the Great State of White and High, State Preceptor of Explaining 

Dharma, the Great Temple of Saving Mankind (Dadumin Si 大度民寺), Śramaṇa Xianbei 
Baoyuan] 

It is chapter 14 of Vajra-prajñāpāramitā sūtra with a concluding gāthā added on by 
Master Fu of the Liang dynasty, but its subtitle “Maitreya hymn” (Mile song 彌勒頌) was 
removed. 

Considering that there are no gāthās in other editions else9, it is plausible that these 
fragments might originate from a specific excerpt of a complete edition with “Maitreya 
hymns” and segmented abstracts (ke 科) compiled by Zongmi 宗密 (780–841) in the Tang 
Dynasty (Nie 2023). 

 
XS1023+XS6005 
傅大士頌金剛經 
Translation from Chinese: Jingang Bore Boluomiduo Jing [Vajra-prajñāpāramitā sūtra 

with the chapter titles added by Master Fu] (Taishō T85: 7b-c). 
Collator: 脖膰拓樊  sji pji ljị ɣjow [Xianbei Baoyuan 鮮卑寶源] 
Xylograph, accordion binding, 20.6×8.8 cm, 6 lines with 14 characters per line. 4 dis-

connected fragments and scraps are preserved. 
Vajra-prajñāpāramitā sūtra with the chapter titles pja nji ɣạ sọ tsew 臨舉灯戊吨 

[(Jingxin xingshan) fen di ershisan (淨心行善) 分第二十三] and tsjir ljụ ·jij nja pja nji ɣạ 
tśhjiw tsew 矖竃贴簁臨舉灯泪吨  [Fashen feixiang fen di ershiliu 法身非相分第二十六] 
added on by Master Fu of the Liang Dynasty. 

The corresponding text without “Maitreya hymns” was deciphered in Japanese by Ara-
kawa (2014: 272, 275–276). Various manuscripts and xylographs housed in the IOM RAS 
were published in EHW (T21: 20–66) in 2013. 

 
Chinese or Tangut creations 

 
XC5001+XC1005 
佛頂心觀世音菩薩大陀羅尼經 
Title: 緽皏絧融競蜌蟅论菢綒茸碃瞲其  tha tśjiw njij rjur ɣiẹ bio ńia tsjij tha thow 

lo dźji lwər lhejr [Buddhoṣṇīṣa-hṛdaya-bodhisattva-avalokiteśvara-mahā-dhāraṇī sūtra] 
Translation from Chinese (Fang 2000: 380–395). 

                              
9 As corresponding evidence, besides its Tangut version, various Chinese editions of the Jingang Jing 

excavated from Khara-khoto also removed the “Maitreya hymn” in the same way (Men’shikov 1984: 
118–145). 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

177

Translator: 矖茅  tsjir dzjij [Chin. Fajie 法戒, Tib. Chos-kyi Chul-khrims] 
Xylograph, accordion binding, three volumes in one tome, 46+4 folds preserved, 

17.9×7.1 cm, 6 lines with 12 characters per line. A brief title on the front cover reads: 
緽皏絧瞲其 
ha tśjiw njij lwər lhejr 
[Skr. Buddha-uṣṇīṣa-hṛdaya-sūtra, Chin. Foding Xin Qijing 佛頂心契經]. 
A woodcut illustration of “Shakyamuni praising the dhāraṇī” and graphic illustrations 

about the story of rebirth are pasted as the first two folds (Pl. 3). At the beginning of the text, 
the name and title of the Tangut translator are inscribed as follows: 
瞲菬矖铜簶蒷矖茅居瞭息握 
lwər ljị tsjir tshjij śia mẽ tsjir dzjij zur bju ·a njar 
[Translated under Imperial Instruction by the Śramaṇa of Preaching the Dharma of Sūtra 

and Śastra, Fajie]. 
The complete version was introduced by Zhang (2015). Various manuscripts and xylo-

graphs with the same title are preserved in the IOM RAS (Kychanov 1999: 467–471) and 
published in the EHW (T26: 3–26) in 2017. A xylograph of the same edition is housed in the 
Tenri University and published by (Wu, Arakawa 2010: 413–433). 

 
XC1002 
佛說閻羅王預修十王經 
Title: 緽铜去茸腲籒簵灯腲瞲其  tha tshjij ·a lo njij śji djọ ɣạ njij lwər lhejr 
Translation from Tibetan: ’bud dhas smras pa gshin rje chos kyi rgyal po sngar bsgom 

gshin rje mdo [Sūtra of Dharma King Yama’s prior cultivation for the Yamas, preached by 
the Buddha]. 

Translator: 懒茬膳硾  mji-njij źjir-ŋjow (Chin. Mining Huihai 迷寧慧海, Tib. Mi-nyi 
Shes-rab Rgya-mtsho). 

Xylograph, accordion binding, 20.3×9.2 cm, 39 folds without ending, 6 lines with 15 cha-
racters per line. Tops of some initial folds are broken. 

The title on the front cover reads: 
緽氨虥省瞲其 
tha śjij la ɣi̯wej lwər lhejr 
[Sūtra on achieving Buddhahood and receiving precepts. Chin. Chengfo Shouji Qijing 成

佛受記契經]. 
There is an inscription on fold 7, reading: 
紒臷握腞嫉羋缸奢懒茬膳硾仕  
mji tśhji lhɛ mjijr dzu dzju njij gjwi mji njij źjir ŋjow ɣjir 
[Composed by Tangut translator, monastic leader in scarlet cassock, Mining Huihai]. 
A woodcut illustration depicting “Shakyamuni preaching the Dharma” is affixed to the 

first two folds of the xylograph (Pl. 4). In the top left corner of the illustration, a blurred 
Chinese inscription indicates that the book was printed at a certain temple. Along the seam 
margin of each sheet, Chinese numerals are used to denote the sheet sequence. 

The content narrates a tale concerning Hell, which was translated and annotated by (Zhang 
2023a; 2023b). 

Two different Tangut versions of the same sūtra are preserved in the IOM RAS, which 
were catalogued by (Nishida 1977: 31, 59; Kychanov 1999: 472–474). 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

178 

 
 

Pl. 7. Postscript, XC1003 
 

 
Pl. 8. Woodcut illustration, XS5004 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

179

XS1005 
傅大士頌金剛經科 
Translation from Chinese: Jingang Bore Boluomiduo Jing Ke [Vajra-prajñāpāramitā 

sūtra with segmented abstracts]. 
Xylograph, accordion binding, 18.7×9.3 cm, 3 folds preserved. Every fold is divided into 

two sections. The lower section, 7 lines with 12 characters per line, records the chapter ti-
tle ·jij ka mjij dzjar pja ɣạ ljir tsew 贴禨盝秲臨灯淮吨  [Lixiang jimie fen dishisi 離相寂
滅分第十四] and conclusive “Maitreya hymns” added on by Master Fu in the Liang dynasty. 
The upper section includes segmented abstracts (ke 科) that correspond to the original sū-
tra10. 

Another xylograph is preserved in the IOM RAS (Kychanov 1999: 286), and published in 
EHW (T25: 283–293) in 2016. 

 
XC1001 
求生淨土略禮懺本 
Title: 葾繕毯癌埠螏被臷  sej lhjịj we kjụ zjir tshwew rewr tśhji [A brief book of 

worship and penitence for rebirth in the Pure Land]. 
Translation from a Chinese original not found in Tripiṭaka. 
Transcriber: 斤緳硾  źjiw tśhja ŋjow (Shao Dehai 邵德海). 
Manuscript dated 1279, three volumes in one tome, butterfly binding, 24 ff. and 3 folds, 

22×15.5 cm, 7 lines with 17 characters per line. 
On the middle crease of each folio, Chinese numerals are used to indicate the folio 

sequence. On the final folio, there is a postscript written by the transcriber (Pl. 5), which 
reads: 
縆睕翆 舉聚禋戊坚 蜶 
tśhjị tser kjiw  nji lhjị śja sọ nji  dźjwa 
[Finished on the thirteenth day, the second month of the Jimao year (1279)]. 
笶麓腞 斤緳硾 
rjar ŋwu mjijr  źjiw tśhja ŋjow 
[transcriber: Shao Dehai.] 
The text describes a series of rituals aimed at achieving rebirth in the Pure Land of Amita 

Buddha. Notably, the Sanskrit term amita (unlimited) is translated as mji thow 蕽綒  (mi tuo 
彌陀), omitting the negative prefix a, which reflects a characteristic Chinese adaptation. This 
suggests that the text was likely translated from a Chinese original. Additionally, certain 
expressions appear to have been slightly revised during the translation process. For instance, 
in folio 10, there is a prayer that reads: 
絧廊窿迈蘦棍睫蔒缊綅竄聘珊瞫解粶綅 
njij tjị bju ɣju thji mji ljị sji mjijr njạ xe lã ŋər sjwi nji gjij njạ  
[I (somebody) sincerely and respectfully invite: the God of earth, the God of channel and 

the God of valley in Mount Helan who are venerated in this house.] 
Mount Helan (Chin. Helanshan 賀蘭山), situated within the territory of the Xixia State, is 

frequently referenced in Tangut literature but is entirely absent from canonical Buddhist 
scriptures. This discrepancy suggests that the original expression may have been adapted by 
the translator to align with the cultural context of Xixia. 
                              

10 The segmented abstracts might have been sellected from Zongmi’s 宗密 Jingang Bore Boluomiduo 
Jing Shulun Zuanyao 金剛般若波羅蜜多經疏論纂要. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

180 

XS1003 
*求生淨土略禮懺本 
Manuscript, fragmentary scroll, 22×34 cm, 16 lines with 17–19 characters per line. 
It can be identified as another manuscript of the Qiusheng Jingtu Lue Lichan Ben, because 

a phrase can be found as the following, which appears repeatedly in XC1001: 
絧廊窿码禋粮戊砈且穉揉纁... 
njij tjị bju ɣju śja lijr sọ sjọ tshọ ŋa kiẹj sji… 
[(I) sincerely and respectfully invite … in ten directions, three generations and all the 

spaces.] (Chin. zhixin jingqing shifang sanshi jinxukongjie 至心敬请十方三世尽虚空界…) 
 
XS1009+ XS1010 
*大方廣佛華嚴經義疏 
Translation from Chinese. 
Xylograph, accordion binding, 2 disconnected folds, 23×11 cm, 6 lines with 18 characters 

per line. 
The fragment quotes and provides commentaries on the last four lines of a gāthā from the 

end of volume 17 of the Avataṃsaka (Taishō T10, p. 95a)11. 
 
XC1004 
*妙法蓮華經疏 
Translation from Chinese. 
Xylograph, accordion binding, 14.8×9.0 cm, 5 lines with 10 characters per line, two folds 

preserved.  
It is stated that the sūtra serves as the remedy for all sentient beings in Jambudvipa. 

Furthermore, the second fold lists the names of Bodhisattvas cited from the first volume of 
the Saddharma-puṇḍarīka (Taishō T9: 2a) in sequential order12. Notably, the Sanskrit term 
Avalokiteśvara is rendered as rjur ɣiẹ bio 融競蜌 , which literally translates to shi yin guan 
世音觀 (Guanshiyin 觀世音), exemplifying a characteristic Tangut word order. 

 
XS1024+XS1014 
*尊勝佛母供養法 
Translation from a Chinese original not found in Tripiṭaka. 
Manuscript, 2 disconnected fragmentary scrolls deted 1278, seriously damaged. The one 

is 27×47 cm, 25 lines with 20 characters per line, and the other is 27.5×43.5 cm, 19 lines with 
20 characters per line. 

Sādhana for the offering to Uṣṇīṣavijayā. At the end of the text, there is a colophon re-
cording the contributors (Pl. 6): 
佬两箊酚翆戊聚缞舏坚呻 蜶 
wo ɣie we le kjiw sọ lhjị gji gju nji kwa  dźjwa 
[Scroll finished on the auspicious ninth day, the third month of Wo-ɣie13 Wuyin year 

(1278).] 
庆硯 继墅薿蛙绍 

                              
11 Chinese original: 欲見十方一切佛, 欲施無盡功德藏, 欲滅眾生諸苦惱, 宜應速發菩提心. 
12 Chinese original: 文殊師利菩薩, 觀世音菩薩, 得大勢菩薩, 常精進菩薩, 不休息菩薩, 寶掌菩薩, 藥

王菩薩, 勇施菩薩, 寶月菩薩. 
13 The meaning of 佬两  wo-ɣie (Lili 理力?) is inexplicable, for there are not a corresponding reign year 

title in Chinese history. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

181

a tji  xwẽ swew sə wejr rjar 
[Excellent! Xwẽ swew-sə-wejr (Hun Mingmanmao 渾明滿茂), the parents.] 
 
XS1004 
*轉生偈 
Translation from Chinese. 
Manuscript, fragmentary scroll, 22×34 cm, 21 lines with 19 characters per line. 
The main part of the text is a gāthā praying for rebirth. 
 
XS5001 
*禱星神文 
Translation from Chinese. 
Manuscript, scroll, 14.6×30.6 cm, 17 lines with 9 characters per line, poor handwriting on 

the back of paper with Tibetan transcription. 
It is a fragmentary prayer invoking the Astral Gods for the blessings of longevity, peace 

and prosperity, in which the terms Ershiba Xiu 二十八宿 (twenty-eight mansions) and Shier 
Xinggong 十二星宫 (twelve celestial house) are mentioned. 

 
XS1022 
賢智集 
Title: 羴箎并  me sjịj śio [Collection of merit and wisdom] 
Author: 脖膰拓樊  sji pji ljị ɣjow [Xianbei Baoyuan 鮮卑寶源] 
Compiler: 授膳翍  jow zjir ·wa [Yang Huiguang 杨慧广] 
Xylograph in 1188, butterfly binding, only the first folio left, 20.2×11 cm, 7 lines with 15 

characters per line. There is a Tangut numeral 挨  lew (one) at the broken middle crease of the 
folio. 

It is a compilation of verses and proses originally composed by Xianbei Baoyuan. After 
his death, Yang Huiguang edited and published this collection (Nie 2003). The author’s title 
and name are listed at the beginning of the folio: 
菞烁繫缾棍矖粄繕祇簶蒷 拓樊 蝄 
tha sjij gju·ji mji tsjir dźju lhjịj dzjij śia mẽ  ljị ɣjow  ŋwo 
[Composed by the State Preceptor of Explaining Dharma, the Great Temple of Saving 

Mankind (Dadumin Si 大度民寺), Śramaṇa Baoyuan]. 
The complete text preserved in the IOM RAS were transcribed and translated into Chinese 

by Sun B. (2010). 
 
XS6003 
*佛本生俗講 
Translation from Chinese. 
Manuscript, butterfly binding, 23.3×15.2 cm, 7 lines with 23–24 characters per line. 1f. 

left. 
It might be a folktale recounting the early life of Shakyamuni, telling the miracles from his 

birth to marriage. 
 
XS3001 
*發菩提心俗講 
Translation from Chinese. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

182 

Xylograph, fragmentary scroll, 26.5×17.2 cm, 8 lines with 15 characters per line. 
It could be a public discourse intended to persuade folk Buddhists to cultivate themselves 

based on the foundation of the Bodhi mind. 
 
XS6001 
*父母恩重經俗講 
Vermilion manuscript, accordion binding, two folds, 16.7×8.3 cm, 5 lines preserved with 

13 charcters per line, seriously damaged. 
An explaination on the Chinese creation Foshuo Fumu Enzhong Jing 佛說父母恩重經 

[Sūtra of the profound kindness of parents, preached by the Buddha] for folk-preaching. 
 
XS5003 
祝辭 
Xylograph, accordion binding, two folds, 25.6×12 cm, 8 characters on each fold framed 

by dragon motifs. 
Two blessings are attached as the frontispiece of the book (Pl. 1), which read: 
罏竀猜索綃砈礝翙 
sjij mjor ŋwər dzjwi śjij zjọ khji tśjịj 
[The present Emperor enjoys a sacred longevity of ten thousand years14.] 
礖林猜菐聻砈谩筟 
thej xew ŋwər dzow mə zjọ rjijr ka 
[The Empress Dowager and the Empress enjoy longevities that match the eternal 

Heaven.] 
 

Tibetan creations or translations from Sanskrit 
 
XS1016+XS1017 
聖勝慧到彼岸功德寶集偈 
Translation from Tibetan: ’Phags pa shes rab kyi pha rol du phyin pa sdud pa tshigs su 

bcad pa [Prajñāpāramitā-ratnaguṇa-saṃcaya-gāthā] 
Translator: 成膳硾  tśjiw źjir ŋjow [Zhou Huihai 周慧海] 
Xylograph, 4 folds preserved, 16.2×8.4 cm, 6 lines with 11 characters per line. 
The sūtra is preserved in Tangut, Tibetan and Chinese versions. A group of translators 

was recorded at the end of inv. No. 598 preserved in the IOM RAS (Kychanov 1999: 483), 
where the translator of the Tangut version was mentioned:15 
身粄矖祇緳萚緋缽塘省佬盵簶蒷成膳硾紒握 
dwu dźju tsjir dzjij tśhja low rjar xu śiə ɣjwej wo ·jij śia mẽ tśjiw źjir ŋjow mji lhɛ 
[Tangut translation by the Esoteric and Exoteric Dharma Preceptor, Deputy Director of 

the Saṅgha Office, Receiving the Rank of “Right Principle”, Śramaṇa Zhou Huihai]. 
These four folds were deciphered by (Duan 2014: 182–185). Various editions preserved in 

the IOM RAS were published in EHW (T27: 92–126) in 2018. (Su 2010) introduced the 
Tangut, Tibetan and Chinese versions preserved in the United Kingdom, Japan and China. 
                              

14 So does our Tatiana Pang. 
15 Chinese translation of the whole passage: 賢覺帝師講經律論功德司正偏袒都提點 臥勒沙門波羅

顯勝察義, 西天大般彌怛五明顯密國師講經律論功德司正 乃將沙門 也阿難捺親執梵本證義, 演義
法師路贊訛 賞則沙門遏啊難捺吃哩底梵譯, 顯密法師功德司副使 臥英沙門周慧海番譯. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

183

XS1001+XS1002 
聖大明王母隨求皆得經 
Translation from Tibetan: ’phags pa rig pa’i rgyal mo so sor ’brang ba chen mo [Ārya- 

mahāpratisarā-vidyārājñī]16 
Xylograph, accordion binding, 16.7×7.6 cm, 6 lines with 14 characters per line, 6 folds 

preserved. At the seam margin of the sheet, there is a Chinese numeral to indicate the sheet 
sequence. 

The text begins with a fragmentary preface of Tangut original, which mentions the San-
skrit Pañcarakṣā sūtra. It is noted that this sūtra has been transmitted in Xixia for seven 
generations and was accessible to a Dharma Master named 癗腲洱  ɣjị njij dźjow (Tib. 
Rdo-rje Rgyal-mtshan, Chin. Jingang chuang 金剛幢). 

Various manuscripts and xylographs of the same version are housed in the IOM RAS 
(Gorbacheva & Kychanov 1963: 95; Nishida 1977: 50; Kychanov 1999: 430–435) and some 
of them were published in EHW (T28: 295–345) in 2019, but the preface there appears to 
differ significantly from this one. 

 
XS6005 
金剛手真言 
Translation from Tibetan. 
Xylograph, 1 fragment, 15.5×10.7 cm. 
There is a quotation of a fragmentary mantra beginning with a bja dzji rjar pja nji 碝菤

滴蚐翬汕  [Oṃ vajrapāṇi]. 
 
XC1003 
大白傘蓋佛母總持 
Translation from Tibetan: De bzhin gshegs pa thams cad kyi gtsug tor nas byung ba gdugs 

dkar mo can zhes bya ba gzhan gyis mi thub ma phyir zlog pa’i rig sngags kyi rgyal mo chen 
mo17. 

Transcriber: 睼拓洱  wow ljị dźjow [Wang Baochuang 王寶幢] 
Engraver: 授筗棘  ·jow tśji tshjij [Yang Zhiqing 楊志清] 
Xylograph dated 1271, accordion binding with a title paper strip affixed to the silk cover, 

2 fragments preserved, 16.8×7.1 cm, 6 lines with 12 characters per line. 
Four disconnected fragments include: a section of dhāraṇī, a section of main text, a part of 

vow postscript and a complete colophon (Pl. 7), which says: 
思虭翆氦聚禋氦坚 藶蜶 
khjej mjo kjiw ŋwə lhjị śja ŋwə nji  ku dźjwa 
[Engraving finished on the fifteenth day, the fifth month of the Xinwei year (1271)] 
螙藶镁癏腞猜蔰缊珊絧锻饲科 矖祇 禂籰 膳缄 
tjịj ku tjị śjwo mjịjr ŋwər ·wejr mjịjr ŋər njij śjwi iọ ·u  tsjir dzjij  kwo zjwị  źjir nji 
[Wisher on engraving and printing: In the Heaven Protected Lingshan Hexin 靈山合心 

Courtyard, Dharma Preceptor Guyi Huiri 骨𠼪慧日] 
螙秬笶腞  睼   拓洱 
tjịj njijr rjar mjịjr wow ljị dźjow 

                              
16 Chinese equivalent: 普遍光明清淨熾盛如意寶印心無能勝大明王大隨求陀羅尼經 (Taishō T20: 

616a–632a). 
17 Chin. 聖者一切如來頂髻中出白傘蓋餘無能敌大回折大明咒佛母陀羅尼 = 佛說大白傘蓋總持陀

羅尼經 (Taishō T19: 404a–406c). 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

184 

[Wooden block transcriber: Wang Baochuang] 
藶腞  授  筗棘 
ku mjịjr ·jow tśji tshjij 
[Engraver: Yang Zhiqing] 
Another version of the same sūtra, inv. No. 2899, is preserved in the IOM RAS, which 

was catalogued by (Nishida 1977: 51; Kychanov 1999: 414). 
 
XS1026 
白傘蓋佛母讚歎 
Title: 领竤緽皽[谍]聴氢  ɣja phjow tha mja ·jij bjịj jow [Praise for the White Canopy 

Buddha] 
Translation from Tibetan: gdugs dgar mo’i bstod pa [Praise for Sitātapatra] 
Xylograph, fragment, 15×29.5 cm, 19 lines with a seven-charactered gāthā per line. 
There is a partially damaged colophon remaining at the bottom right, where the key names 

are illegible: 
…息握泛箍丑 
…a lhɛ nja tśjij phji 
[Ordered … to correct what was translated.] 
 
XS6002 
*噶舉傳燈錄 
Translation from an unknown Tibetan creation. 
Manuscript, butterfly binding of two opposite folios on one sheet, 31.4×30.2 cm, 8 lines 

with 11 characters per line. 
Three Tantric patriarchs of the Bka’-brgyud-pa School are mentioned in the text: mji zji lja 

rjar sji bja 篊噬羦蚐脖翬  (Mi-la Ras-pa), lhja dźjij 顺惮  (Lha-rje), and nja ror bja 目劲
翬  (Nāro-pa). 

 
Fragments unidentified 

 
XS2001 
Movable type printing, butterfly binding, fragment, 31.2×20.5 cm, 8 lines with 23 char-

acters per line. 
It might be a commentary of the methods to practice “noble eightfold path” (bashengdao 

八聖道), for the Buddhist terms tśhja nwə 緳緂  (zhengzhi 正知) and tśhja lə 緳簄  
(zhengnian 正念) are frequently mentioned there. 

 
XS2002 
Xylograph, butterfly binding, 1 folio left, 31.5×22 cm, 9 lines with 21 characters per 

line. 
Engraver: Yang Shishan 楊石山 
In the middle crease of the printing block, Chinese characters are inscribed: bore yijuan 般

若一卷 (the first volume of Prajñā) to denote the short title and the volume sequence, shiwu 
十五 (fifteen) to indicate the sheet sequence, and Yang Shishan to identify the engraver. 

It is plausible to speculate that this folio was translated from an unknown Tibetan 
commentary on a certain sūtra concerning the “four fruits” (siguo 四果). This hypothesis is 
supported by the fact that the Sanskrit term Bodhisattva was translated as po tjij kjir sjij 亡



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

185

蘀簕聁  (puti yongshi 菩提勇識), which is a characteristic Tangut translation of the Tibetan 
word byang chub sems dpa’, rather than its Chinese equivalent ńja tsjij 蟅论  (pusa 菩薩). 

 
XS6004 
Manuscript, 26.4×8.4 cm, 4 lines with 14 characters per line left. 
A fragmentary seven-charactered gāthā, where the terms ljụ 竃  (shen 身), ŋwu 祦  (yu 语) 

and njij 絧  (xin 心 = yi 意) are mentioned. 
 
XS5004 
Xylograph, fragment, 25.6×18.2 cm. A woodcut illustration depicting “Shakyamuni 

Preaching the Dharma” serves as the frontispiece of an unknown sūtra (Pl. 8). The title was 
engraved at the top of the illustration, which reads: 
桥葇竀紴矖铜臀 
śji kja mjor ljịj tsjir tshjij tjị 
[The place where Tathāgata Shakya preaches the Dharma] 
Two of the Tangut characters in the title contain stroke errors. 
 
XS1037, 1038 
Scraps from a woodcut illustration. 
 
XS1039, 1040 
Two woodcut illustration fragments, 25×13 cm and 18.5×12 cm, poorly preserved. 
 
XS1015 
Manuscript, 1 fragment, 23.5×11 cm, 10 lines with 16–17 characters per line. 
The transcription shows a chaotic and disordered appearance, evidently a handwriting 

practice by a novice. The phrase ŋowr ŋowr sjịj sjịj gji sej 癦癦箎箎付葾  (yiqie zhizhi 
qingjing 一切智智清淨) is repeatedly transcribed, which also appears frequently in the 
Mahā-prajñāpāramitā sūtra. 

 
XS1035 
Manuscript, 2 fragmentary pieces, 9.0×7.5 cm and 11.8×12 cm. 
Transcription of Buddhist terms exhibits significant disarray, such as tha tsjir sẽ 緽矖愤 

(fo fa seng 佛法僧), ŋa zow 籋莀  (wozhi 我執), śjij mja 綃驾  (shengguo 聖果). Notably, 
the character mja 驾  (fruit) was miswritten as rjir 俭  (before). 

 
XS1036 
Manuscript, 2 fragmentary pieces, 7.2×9 cm and 11.7×9.5 cm. 
Several sūtra titles and expressions are transcribed in a chaotic manner, including tha 

tshjij tha mja sọ tsjir·ụ 緽铜緽皽戊矖入  (Buddhamātṛjāta-tridharmapiṭaka), thjo tsjir 
wjạ sej lwər lhejr 例矖键葾瞲其  (Saddharma-puṇḍarīka sūtra), rjur pjụ 融构  (Bhagavat) 
and tha ·jij dạ ji 緽谍禑端  (baifo yan 白佛言). 

 
XS1029-1034 
Over a dozen fragments poorly preserved. 6 sheets in total, each comprises more than two 

pieces of scraps containing characters written in proficient cursive script, which remain 
undecipherable at present. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

186 

Abbreviations 
 
EHW: Ecang Heishuicheng Wenxian 俄藏黑水城文獻 [Heishuicheng Manuscripts Collected in Rus-

sia], T. 7, 21–28, ed., Institute of Oriental Manuscripts of Russian Academy of Sciences, Institute of 
Ethnology and Anthropology of Chinese Academy of Social Sciences, Shanghai Chinese Classics 
Publishing House, Shanghai: Shanghai Chinese Classics Publishing House, 1997, 2013–2019. 

IOM RAS: Institute of Oriental Manuscripts, Russian Academy of Sciences. 
ZXW: Zhongguocang Xixia Wenxian 中國藏西夏文獻 [Tangut Manuscripts Collected in China], ed., 

Centre of Xixia Studies of Ningxia University, China National Library, Gansu Wuliang Centre of 
Study on Classics. Lanzhou: Gansu People’s Publishing House / Dunhuang Publishing House of 
Arts, 2005. 

 
References 
 
Arakawa Shintaro 荒川慎太郎. Seikabun Kongokyo no Kenkyū 西夏文金剛経の研究 [Studies on the 

Tangut Version of the Vajracchedikā-prajñāpāramitā]. Kyoto: Shoukadoh, 2014 (in Chinese). 
Duan Yuquan 段玉泉. Xixia Gongdebao Jiji Kua Yuyan Duikan Yanjiu 西夏《功德寶集偈》跨語言

對勘研究 [A Study on Cross-language Collation of the Xixia Version Gongdebao Jiji]. Shanghai: 
Shanghai Chinese Classics Publishing House, 2014 (in Chinese). 

Fang Guangchang 方广錩. Zangwai Fojiao Wenxian 藏外佛教文獻 [Buddhist Scriptures out of the 
Tripiṭakas] 7. Beijing: Religious Culture Publishing House, 2000 (in Chinese). 

Gorbacheva, Zoya I. & Kychanov, Evgenij I. Tangutskie rukopisi i ksilografy [Tangut Manuscripts and 
Xylographs]. Moscow: Isdatel’stva Vostochnoi Lireratury, 1963 (in Russian). 

Kychanov, Evgenii I. Katalog tangutskikh buddiiskikh pamiatnikov [Catalogue of Tangut Buddhist 
Monuments]. Kyoto: Kyoto University, 1999 (in Russian). 

Li Ruoyu 李若愚. “Xijingang Xianzheng Ruyibao: Yuan dishi Basiba zhuzuo de xixia yiben” «喜金剛
現証如意寶»: 帝師八思巴著作的西夏譯本 [The Desirable Treasure of Hevajra Present Aware-
ness: A Tangut Version of the Work by Yuan Imperial Preceptor ’Phags pa]. Ningxia Shehui Kexue 
寧夏社會科學, 2016, vol. 5, pp. 206–212 (in Chinese). 

Lin Yingjin 林英津. “Xixiayu yi Zunsheng Jing” (Uṣṇīṣavijayā Dhāraṇī) Shiwen 西夏語譯«尊勝經 
(Uṣṇīṣavijayā Dhāraṇī)» 釋文 [Decipherment of the Tangut Version Uṣṇīṣavijayā Dhāraṇī]. In: Du 
Jianlu ed. Xixiaxue 西夏學, vol. 8, pp. 23–61. Shanghai: Shanghai Chinese Classics Publishing 
House, 2011 (in Chinese). 

Men’shikov, Lev N. Opisanie kitaiskoi chacti kollektsii iz Khara-Khoto [Description of the Chinese 
part from Khara-Khoto Collection]. Moscow: Nauka, 1984 (in Russian). 

Nie Hongyin 聶鴻音. “Xixiawen Xianzhiji Xu Kaoshi” 西夏文《賢智集序》考釋 [A Textual Research 
of the Preface to the Collection of Merit and Wisdom]. Guyuan Shizhuan Xuebao 固原師專學報, 
2003, vol. 5, pp. 46–48 (in Chinese). 

Nie Hongyin 聶鴻音. Wugong Jing. “Cunshi Chenshu de Zaoqi Yangben” «五公經»: 存世讖書的早
期樣本 [Classic of the Five Masters: an Early Sample of Prophecy Book Surviving]. Zhonghua 
Wenhua Luntan 中華文化研究, 2019, vol. 6, pp. 46–54 (in Chinese). 

Nie Hongyin 聶鴻音. “Jingang Jing Xixia Yiben Kaobu” 《金剛經》西夏譯本考補 [A Complementary 
Study on the Tangut Version Vajracchedikā]. Mianyang Shifan Xueyuan Xuebao 綿陽師範學院學
報, 2023, vol. 42(1), pp. 119–126 (in Chinese). 

Nie Hongyin 聶鴻音 & Sun Yingxin 孫穎新. “The Mixed Homonymic Characters: Procedures for 
Primary Teaching as Recommended by Tanguts”. Written Monuments of the Orient, 2023, vol. 18, 
no. 2, pp. 77–106 (in English). 

Nishida Tatsuo 西田龍雄. Seikamun Kakenkyo 西夏文華嚴經 [The Hsi-Hsia Avataṃsaka sūtra] III. 
Kyoto: Faculty of Letters, Kyoto University, 1977 (in Chinese). 

Shi Jinbo 史金波. Shi Jinbo Wenji 史金波文集 [Collection of Shi Jinbo’s Essays]. Shanghai: Shanghai 
Lexicographical Publishing House, 2005 (in Chinese). 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

187

Su Hang 蘇航. “Xixia shiqi de Seng Senghui Daobi’an Gongdebao Jiji Yanjiu” 西夏時期的《聖勝慧
到彼岸功德寶集偈》研究 [A Study on the Prajñāpāramitā-ratnaguṇa-saṃcaya- gāthā in the Xixia 
Period]. In: Nie Hongyin & Sun Bojun ed. Zhongguo Duowenzi Shidaide Lishi Wenxian Yanjiu 中
國多文字時代的歷史文獻研究 [Researches on Historical Records in the Periods of Multiple 
Scripts], 2010, pp. 75–103 Beijing: Social Science Literature Press (in Chinese). 

Sun Bojun 孫伯君. “Zhenzhi yi Foshuo Dabaisangai Zongchi Tuoluoni Jing wei Xixia yiben kao” 真
智譯《佛說大白傘蓋總持陀羅尼經》為西夏譯本考 [A Textual Research of the Xixia Version 
Buddha-sitatapatra dhāraṇī Translated by Zhenzhi]. Ningxia Shehui Kexue 寧夏社會科學, 2008, 
vol. 4, pp. 96–101 (in Chinese). 

Sun Bojun 孫伯君. “Xixia Suwenxue Bian Chutan” 西夏俗文學“辯”初探 [A Preliminary Exploration 
on the Bian in Tangut folk literature]. Xixia Yanjiu 西夏研究, 2010, vol. 4, pp. 3–9 (in Chinese). 

Wang Jingru 王静如. Xixia Yanjiu 西夏研究 [Xixia Studies]. Beiping: Institute of History and Lan-
guage, Academia Sinica, 1933 (in Chinese). 

Wang Peipei 王培培. “A textual research of the Tangut philological work Tongming Zazi”. Journal of 
Chinese Writing Systems 2018, vol. 2(3), pp. 209–213 (in Chinese). 

Wei Bing 韋兵. Chuxu Laisheng: Songdai Yilai de Shousheng Jiku Xinyang 儲蓄來生: 宋代以來的壽
生寄庫信仰 [Depositing for Afterlife: the Belief in Prepaying for Life Prolongation since the Song 
Dynasty]. Chengdu: Bashu Publishing House, 2022 (in Chinese). 

West, Andrew. “An introduction to the Tangut Homonyms”. Journal of Chinese Writing Systems, 2018, 
vol. 2(3), pp. 195–207 (in Chinese). 

Wu Yulin 武宇林 & Arakawa Shitarō 荒川慎太郎. Ribencang Xixiawen Wenxian 日本藏西夏文文獻 
[Tangut Written Monuments Collected in Japan]. Beijing: Zhonghua Book Company, 2010 (in 
Chinese). 

Yang Zhigao 楊志高. “Cibei Daochang Chanfa” Xixia Yiwen de Fuyuan yu Yanjiu 《慈悲道場懺法》
西夏譯文的復原與研究  [A Restoration and Textual Research of the Tangut Version Cibei 
Daochang Chanfa]. Beijing: China Social Sciences Press, 2016 (in Chinese). 

Zhang Jiuling 張九玲. “Xixiaben Fodingxin Guanshiyin Pusa Datuoluoni Jing shulue” 西夏本《佛頂
心觀世音菩薩大陀羅尼經》述略  [A Brief Narration on the Tangut Version Bud-
dha-uṣṇīṣa-hṛdaya-Bodhisattva-avalokiteśvara-mahā-dhāraṇī sūtra]. Ningxia Shehui Kexue 寧夏
社會科學, 2015, vol. 3, pp. 141–143 (in Chinese). 

Zhang Jiuling 張九玲. “Rongbaozhai zhengji xixiaben Shiwang Jing shulue” 榮寶齋徵集西夏本《十
王經》述略 [A Brief Narration on the Tangut Version Sūtra of the Ten Kings Collected by the 
Antique Shop Rongbaozhai]. Shijie Zongjiao Wenhua 世界宗教文化, 2023a, vol. 3, pp. 149–156 
(in Chinese). 

Zhang Jiuling 張九玲. “The Preface to the Shiwang Jing: An Early Legend of Revival”. Written 
Monuments of the Orient, 2023, vol. 19(3), pp. 150–162 (in Chinese). 

 

Коллекция тангутских рукописей, недавно поступившая  
в Ханчжоуский филиал Национального архива КНР 
 
НЕ Хунъинь 
Академия тангутоведения, университет Нинся 
г. Иньчуань, Китай 
 

Статья поступила в редакцию 23.02.2025. 
 
А н н о т а ц и я : В начале 2024 г. в Ханчжоуский филиал Национального архива из частной кол-
лекции поступили тангутские рукописи и ксилографы. Как выяснилось, эти памятники пред-



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

188 

ставляют собой буддийские сочинения, созданные в юаньский период. Среди них тангутские 
переводы сутр, как из Трипитаки, так и из других источников, а также несколько произведений 
местных авторов. Некоторые из этих манускриптов имеют аналоги в собрании Института вос-
точных рукописей Российской академии наук, в то время как другие являются уникальными и 
не встречаются в других коллекциях мира. Эти недавно обнаруженные материалы могут дать 
ценные сведения о буддизме, который был распространен среди тангутов в XIII–XIV вв. 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а : Си Ся, тибетский язык, династия Юань, буддизм, сутра, рукопись. 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я :  Не Хунъинь. Коллекция тангутских рукописей, недавно поступившая в 
Ханчжоуский филиал Национального Архива КНР // Письменные памятники Востока. 2025. 
Т. 22. № 4 (вып. 63). С. 168–188 (на англ. яз.). DOI: 10.55512/WMO692157. 
 
Об авторе : НЕ Хунъинь,  профессор, Академия тангутоведения, университет Нинся (г. Инь-
чуань, Китай) (nhy54116@sina.com). 
 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

189

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 189–199 

Маньчжурская коллекция 
монголоведа В.А. Казакевича (1896–1937), 
поступившая в Азиатский Музей в 1927 году 
 
Д.А. НОСОВ 
Институт восточных рукописей РАН 
Санкт-Петербург, Россия 
 
DOI: 10.55512/WMO691509 
 

Статья поступила в редакцию 28.07.2025. 
 
А н н о т а ц и я :  В 1927 г. монголовед В.А. Казакевич передал в Азиатский Музей 13 рукописных 
книг и две ксилографические тетради на маньчжурском языке. В статье выделены основные 
кодикологические признаки принадлежности единиц хранения из маньчжурского собрания ИВР 
РАН к коллекции В.А. Казакевича. В соответствии с порядковыми номерами, присвоенными 
фондообразователем, кратко описан состав данной коллекции. Одна из рукописей выполнена 
на двух языках — маньчжурском и монгольском, на некоторых других имеются пометки на 
монгольском языке. Эта коллекция, включающая исторические, юридические, дидактические и 
филологические сочинения, была приобретена В.А. Казакевичем между 1923 и 1927 гг. в ходе 
одной из его экспедиций в Монголию, возможно в регионе Дариганга. 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а :  Азиатский Музей, рукописные собрания, ксилографическая книга, мань-
чжурский язык, монгольский язык, Монголия, В.А. Казакевич. 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я : Носов Д.А. Маньчжурская коллекция монголоведа В.А. Казакевича (1896–
1937), поступившая в Азиатский Музей в 1927 году // Письменные памятники Востока. 2025. 
Т. 22. № 4 (вып. 63). С. 189–199. DOI: 10.55512/WMO691509. 
 
О б  а в т о р е : НОСОВ Дмитрий Алексеевич, кандидат филологических наук, старший на-
учный сотрудник, Отдел рукописей и документов, Институт восточных рукописей, Российская 
академия наук (Санкт-Петербург, Россия) (dnosov@mail.ru). ORCID: 0000-0001-7247-1184. 

 
© Носов Д.А., 2025 

 
 
 
Одно из ранних упоминаний о наследии В.А. Казакевича в научной литературе от-

носится к 1965 г., когда Майя Петровна Волкова (1927–2006) опубликовала первый 
выпуск описания собрания маньчжурских рукописей ИНА АН СССР (ныне — ИВР 
РАН) (Волкова 1965). Среди фондообразователей указано имя В.А. Казакевича, кол-
лекция которого поступила в 1927 г. (Там же: 4). 

Владимир Александрович Казакевич (23.04(05.05).1896, Санкт-Петербург — 
20.12.1937, Ленинград) известен как монголовед-историк (Казакевич 1935) и лекси-
колог (Казакевич 1934). К концу 1927 г. он совершил два путешествия в Монголию 
(Носов 2018: 671). 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

190 

С 1923 по 1925 г. В.А. Казакевич находился в Улан-Баторе на стажировке, где при 
содействии друга семьи, известного востоковеда Владислава Людвиговича Котвича 
(1872–1944) (Решетов 2003: 98) получил назначение на работу в Ученый Комитет 
страны. За это время он совершил пять полевых экспедиционных выездов в разные 
районы Монголии. Эти поездки подробно описаны автором данной статьи ранее (Но-
сов 2019). 

Роль выдающегося лингвиста-монголоведа и алтаиста В.Л. Котвича в судьбе 
В.А. Казакевича следует отметить особо. Перу В.Л. Котвича принадлежат работы по 
разным аспектам истории и языков монгольских народов с XIII по XIX в. Но он также 
известен как маньчжуровед: с 1900 по 1923 г. В.Л. Котвич преподавал маньчжурский 
язык в Санкт-Петербургском университете (Попова 2018: 691), а в 1920 г. подготовил 
небольшое описание маньчжурской коллекции Азиатского Музея (Котвич 1920). Как 
указывает Т.А. Пан, он и сам принял участие в формировании маньчжурского фонда 
(Pang 2001: XV), передав в Азиатский Музей (далее — АМ) в 1917–1919 гг. некото-
рые материалы, собранные Н.Н. Кротковым (1869–1919) (Чугуевский 1990: 44). Пе-
реписка В.А. Казакевича с В.Л. Котвичем, завершившаяся не ранее августа 1936 г. 
(Решетов 2003: 97), дает основания предполагать, что между корреспондентами су-
ществовали взаимоотношения учителя и ученика. Вероятно, учителю удалось закре-
пить у ученика интерес к маньчжурской культуре как основе административных 
практик Внешней Монголии в период ее нахождения в составе империи Цин. 

Описание поездки в Монголию 1927 г. В.А. Казакевич подготовил и опубликовал 
самостоятельно (Казакевич 1930). С 15 июля по 10 октября 1927 г. ученый находился 
в Монголии, где по заданию Монгольской комиссии Академии наук СССР совершил 
экспедицию с этнолого-лингвистическими целями в область Дариганга, расположен-
ную на юго-восточной границе МНР (Там же: 1). 

Каталогизация обширной маньчжурской коллекции ИВР РАН, проведенная М.П. Вол-
ковой и Т.А. Пан в 1965–2001 гг., не предполагала детального изложения истории 
формирования собраний отдельных фондообразователей. Поэтому полные списки 
именных коллекций отсутствуют. Тем не менее благодаря указанию имени дарителя  
в стандартизированном каталожном описании мы можем получить представление  
о составе коллекции маньчжурских рукописей, которую В.А. Казакевич передал в АМ 
в 1927 г. 

В первый раз имя В.А. Казакевича упоминается М.П. Волковой под номером 34 ка-
талога собрания маньчжурских рукописей (Волкова 1965: 27)1. Это краткое описание 
рукописи, носящей шифр A101mss, — списка первой тетради сочинения «Надан 
тaчixijaн бе урунаку худабуре бiтxe»2 («Семь наставлений, необходимых для обяза-
тельного заучивания»). Список является копией с ксилографического издания китай-
ского текста и маньчжурского перевода сборника морально-философских наставле-
                              

1 Далее для обозначения данного каталога мы будем использовать сокращение «Волкова I», за ко-
торым будет следовать номер описания, например, упомянутую в данном абзаце рукопись обозначим 
«Волкова I, 34». 

2 Здесь и далее для передачи маньчжурского названия сочинения мы будем применять ту систему 
транслитерации, которую использовал автор каталога. Соответственно, для описаний из каталогов, 
подготовленных под руководством М.П. Волковой (Волкова 1965; 1988), будет использована транс-
литерация на основе кириллицы, известная как система В.В. Радлова (Радлов и др. 1887). Для опи-
саний из каталога, подготовленного Т.А. Пан (Pang 2001), — на латинице (Pang 2001: XXXV), разра-
ботанной американским китаеведом-лингвистом Джерри Норманом (1936–2012) для краткого мань-
чжурско-английского словаря (Norman 1978). 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

191

ний и относится к разделу «Идеология и религия» (Там же: 23–38). Размер листа 
22×11,5 см, размер текста — 16×10,5 см. Всего в рукописи 34 листа, на каждом из 
которых нанесены по три строки маньчжурского текста (Там же: 27). 

При визуальном знакомстве с данной единицей хранения выяснилось, что в начале 
рукописи, представляющей собой сшитую в двух местах тетрадь, присутствуют два 
дополнительных листа, не содержащие маньчжурского текста: первый лист не имеет 
пагинации, второй обозначен как «01». Принадлежность рукописи к коллекции 
В.А. Казакевича указана на титульном листе твердой обложки, состоящей из двух 
листов плотного картона размером 22,7×12,5 см, изготовленных, предположительно, 
хранителями АМ. Фамилия фондообразователя — «Казакевич» — нанесена в левом 
верхнем углу первого листа твердой обложки от руки красным карандашом. Сторона 
recto первого непагинированного листа содержит инвентарный номер, присвоенный в 
1954 г., нанесенный при помощи печати-шаблона «Института востоковедения АН 
СССР» и черных чернил. Здесь же нанесено карандашом число «13», которое никак 
не может относиться к пагинации. На Л. 01 verso рукописи помимо актуального си-
ними чернилами нанесен инвентарный номер 1927 г. — «Inv. O 1927 no 366», утра-
тивший актуальность в результате вторичной инвентаризации, проведенной после 
Великой Отечественной войны. 

Мы предполагаем, что именно дата первой инвентаризации — 1927 г. — дала 
М.П. Волковой основание считать этот год датой поступления коллекции В.А. Казаке-
вича в АМ. Для трех рукописей автор каталога даже привела первый инвентарный 
номер в описаниях (см.: Волкова I, 103, 124 и 136). Выявленные нами среди мань-
чжурских рукописей инвентарные номера, присвоенные в 1927 г., охватывают диапа-
зон от номера 361 до номера 373 включительно, т.е. всего 13 единиц хранения. Выяв-
ленный порядок инвентарных номеров 1927 г., а также факт их следования друг за 
другом позволяют утверждать, что коллекция В.А. Казакевича поступила в мань-
чжурское собрание Азиатского Музея одномоментно. 

Отметки о первой инвентаризации 1927 г. присутствуют не на всех единицах хра-
нения из коллекции Казакевича, а нанесенные карандашом числа — на всех. Они все-
гда расположены в правом верхнем углу первого листа рукописи и никогда не повто-
ряются. Подобные номера, нанесенные карандашом, присутствуют на первых листах 
нескольких документов, входящих в личный фонд исследователя в Архиве востоко-
ведов ИВР РАН (Ф. 63 — АВ ИВР РАН). Это дает основание предположить, что дан-
ные числа отражают порядковый номер рукописи в коллекции и нанесены самим 
фондообразователем. 

У рукописей из коллекции В.А. Казакевича существуют еще два кодикологических 
признака, которые позволяют предположить монгольское происхождение данных 
единиц хранения. Так, в описании Волкова I, 70 указано, что пагинация рукописи — 
монгольская (Волкова 1965: 42). При визуальном знакомстве с рукописью оказалось, 
что для обозначения номеров листов используются как традиционные тибетские 
цифры, так и текстовые монгольские числительные. 

Данная рукопись, находящаяся под шифром A11mss, представляет особый интерес 
для монголистов, так как содержит список наказаний за проступки, совершенные 
гражданскими и военными чиновниками, и выписки из сводов монгольских законов  
в переводе на маньчжурский язык (Волкова 1965: 42). 

Еще один кодикологический признак рукописей из коллекции В.А. Казакевича был 
выявлен Т.А. Пан при описании единицы хранения A15mss — наличие монгольского 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

192 

текста на первом и последнем листах рукописи (Pang 2001: 88)3. При визуальном зна-
комстве с рукописью выяснилось, что упомянутый монгольский текст — фрагмент 
черновой рукописи учетного документа, использованный в качестве обложки. Текст 
записан старомонгольским (классическим монгольским) письмом и может быть дати-
рован не позднее 1927 г. 

Опираясь на четыре основных кодикологических признака: инвентарный номер 
1927 г., наличие нанесенного карандашом порядкового номера в правом верхнем 
углу первого листа рукописи, монгольской пагинации и обложки, выполненной из 
фрагментов черновой рукописи учетного документа на монгольском языке, — мы 
можем сделать попытку реконструировать полный состав коллекции, переданной 
В.А. Казакевичем в маньчжурское собрание АМ. Результат этой попытки представ-
лен в таблице 1. 

 
Таблица 1 

 
Порядок следования рукописей, переданных В.А. Казакевичем в АМ  

в соответствии с инвентарными номерами 1927 г. 
 

Инвентар-
ный номер 

1927 г. 
Шифр 

Номер 
описания по 

каталогу 
Размер 

листа, см 
Номер, 

нанесенный 
карандашом

Прочие 
кодикологические 

признаки 
361 A 17mss Pang, 191 21×11   74  
362 A 23mss Pang, 188 23×10,5   65  

363 A 34mss Волкова I, 
103 21,5×11 5  

364 A 33mss Волкова I, 
136 21,5×11,5 3  

365 Рукопись, содержащую данный инвентарный номер 1927 г., обнаружить 
не удалось 

366 A 101mss Волкова I, 34 22×11,5 13  

367 Рукопись, содержащую данный инвентарный номер 1927 г., обнаружить 
не удалось 

368 A 11mss Волкова I, 70 22×11,3 9 

Пагинация мон-
гольская, сме-
шанная — тек-
стовыми числи-
тельными и ти-
бетскими циф-
рами 

369 Рукопись, содержащую данный инвентарный номер 1927 г., обнаружить 
не удалось 

370 A 40mss Волкова I, 71 21×10,5 10  
                              

3 Далее для обозначения данного каталога мы будем использовать сокращение «Pang», за которым 
будет следовать номер описания, например, упомянутую в данном абзаце рукопись мы будем обо-
значать «Pang, 192». 

4 Поверх данного карандашного обозначения нанесен шифр «А17». 
5 Поверх данного карандашного обозначения порядкового номера нанесен шифр «А23mss». 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

193

371 A 15mss Pang, 192 21×20 14 
Обложка со-
держит  монголь-
ский текст 

372 A 14mss Волкова I, 
124 21,6×20,6 12 

Обложка со-
держит монголь-
ский текст 

 
В таблице указано, что в диапазоне инвентарных номеров 1927 г. с № 361 по № 372 

три номера (№ 365, 367 и 369) обнаружить не удалось. Становится ясным и диапазон 
порядковых номеров, нанесенных на первых листах рукописей, поступивших от 
В.А. Казакевича, — это номера с 3 по 14. В приведенной таблице 1 также отсутству-
ют три таких номера (№ 4, 8 и 11). 

В собрании маньчжурских рукописей ИВР РАН находятся еще четыре единицы 
хранения, обладающие признаками принадлежности к коллекции В.А. Казакевича — 
фамилия фондообразователя упомянута на первом листе твердой картонной обложки 
или же есть монгольский текст. При этом инвентарный номер 1927 г. на них отсутст-
вует. Главный признак — это порядковый номер книги в коллекции, нанесенный ка-
рандашом в правом верхнем углу первого листа. Общие данные об этих четырех ру-
кописях приведены в таблице 2. 

 
Таблица 2 

 
Рукописи из коллекции В.А. Казакевича, 

на которых отсутствует инвентарный номер 1927 г. 
 

Шифр 
Номер 

описания по 
каталогу 

Размер 
листа, 

см 

Номер, 
нанесен-
ный ка-

рандашом 

Дополнительные 
кодикологические признаки, 

позволяющие отнести 
рукопись к коллекции 

В.А. Казакевича 

A 38mss Волкова I, 63 20,5×11 11 

Упоминание фамилии фондо-
образователя на первом листе 
твердой картонной обложки. 
Пагинация монгольская, выпол-
ненная тибетскими цифрами 

B 41mss Волкова I, 64 27×11,8   8 
Последний лист наклеен на 
оборот листа, содержащего 
монгольский текст 

A 111mss Волкова I, 
107 25×12,5   4  

A 49mss Волкова I, 27 25×17,5 15 
Текст двуязычный: одна строка 
на маньчжурском, следую-
щая — на монгольском 

 
Основываясь на приведенных выше данных, мы утверждаем, что коллекция мань-

чжурских рукописей, поступивших от В.А. Казакевича, насчитывает 13 единиц. В обе-
их приведенных выше таблицах отсутствуют порядковые номера 1 и 2. Зная кодико-



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

194 

логические признаки принадлежности книг к коллекции В.А. Казакевича, правомоч-
но попытаться найти единицы хранения с порядковыми номерами 1 и 2 в собрании 
маньчжурских ксилографов ИВР РАН. 

В «Описании маньчжурских ксилографов Института востоковедения АН СССР», 
опубликованном М.П. Волковой в 1988 г., под номером 69 упомянут неполный экзем-
пляр сборника «Манџу гiсунi сонџофi capкijaxa бiтхе» («Сборник статей на мань-
чжурском языке»). В состав единицы хранения, носящей шифр B169xyl, входят пер-
вая и третья тетради сборника, изданные фирмой «Сань-хуай-тан» в 1889 г. (Волкова 
1988: 44)6 на маньчжурском и китайском языках. На первом листе первой7 тетради 
данного издания сборника «Хафан херген i гебу» (список девизов годов правления 
маньчжурских императоров, даты рождения и смерти императоров, княжеские досто-
инства, должности чиновников) черными чернилами от руки нанесен инвентарный 
номер 1927 г. — Inv. O 1927 г. no 359. На первом листе третьей8 тетради «Џурган 
ijамун i гебу» («Названия министерств и канцелярий») — Inv. O 1927 no 360, т.е. они 
примыкают к инвентарным номерам, присвоенным рукописям из коллекции В.А. Ка-
закевича в 1927 г. При оформлении обеих тетрадей в качестве обложки использованы 
фрагменты черновой рукописи монгольского учетного документа, как и при оформ-
лении рукописей A 14mss, A 15mss и B 41mss. 

Основываясь на приведенных выше данных, мы можем с уверенностью утвер-
ждать, что не позднее 1927 г. монголовед В.А. Казакевич передал в Азиатский Музей 
не менее 15 книг на маньчжурском языке — двух напечатанных ксилографическим 
способом и 13 рукописных. Состав маньчжурской коллекции В.А. Казакевича пред-
ставлен в таблице 3. 

 
Таблица 3 

 
Состав коллекции рукописей и ксилографов на маньчжурском языке, 

переданной в Азиатский Музей в 1927 г. монголоведом В.А. Казакевичем,  
в соответствии с порядковыми номерами, присвоенными фондообразователем 

 

П
ор

яд
ко

вы
й 

но
ме

р,
 

на
не

се
нн

ы
й 

ка
ра

нд
аш

ом
 

Ш
иф

р 

И
нв

ен
та

рн
ы

й 
но

ме
р,

 
пр

ис
во

ен
ны

й 
в 

19
27

 г.
 

Н
ал

ич
ие

 
от

ме
тк

и 
 

о 
пр

ин
ад

ле
ж

-
но

ст
и 

к 
ко

л-
ле

кц
ии

 
В.

А
. К

аз
ак

е-
ви

ча
 

Н
ал

ич
ие

 
мо

нг
ол

ьс
ко

го
 

те
кс

та
 

Н
ом

ер
 

ка
та

ло
ж

но
го

 
оп

ис
ан

ия
 

Ра
зд

ел
 

со
от

ве
тс

тв
ую

щ
ег

о 
ка

та
ло

га
, 

в 
ко

то
ро

м 
по

ме
щ

ен
о 

оп
ис

ан
ие

 

1 B169/1x
yl 360 Отметка 

отсутствует 

Первый и по-
следний листы 
обложки содер-
жат монголь-
ский текст 

Волкова 
II, 69 

История,  
указы, по-
учения (Вол-
кова 1988: 
16–53) 

Третья тетрадь сочинения «Сборник статей на маньчжурском языке» издания фирмы «Сань-
хуай-тан» 1889 г. Тетрадь содержит названия министерств и канцелярий (Волкова 1988: 43–44). 

                              
6 Далее для обозначения данного каталога мы будем использовать сокращение «Волкова II», за 

которым будет следовать номер описания, например, упомянутую в данном абзаце рукопись мы бу-
дем обозначать «Волкова II, 69». 

7 Внутри единицы хранения данная тетрадь располагается второй, ей присвоен шифр B169/2xyl. 
8 Внутри единицы хранения данная тетрадь располагается первой, ей присвоен шифр B169/1xyl. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

195

2 B169/2x
yl 359 Отметка 

отсутствует 

Первый и по-
следний листы 
обложки содер-
жат монголь-
ский текст 

Волкова 
II, 69 

История, 
указы, по-
учения 
(Волкова 
1988: 16– 
53) 

Первая тетрадь сочинения «Сборник статей на маньчжурском языке» издания фирмы «Сань-
хуай-тан» 1889 г. Тетрадь содержит список девизов годов правления маньчжурских импера-
торов, даты рождения и смерти императоров, княжеские достоинства, должности чиновников 
(Волкова 1988: 43–44). 

3 A33mss 364 Отметка при-
сутствует 

Монгольский 
текст отсутству-
ет 

Волкова 
I, 136 

Литература 
(Волкова 
1965: 70–97) 

«Двадцать четыре образца [сыновней] почтительности». Рукописная копия, снятая с перевода 
на маньчжурский язык китайского сочинения «二十四孝», изданного ксилографическим спосо-
бом в 1736 г. (Волкова 1965: 72). 

4 A111ms
s 

Инвентарный 
номер 1927 г. 
отсутствует 

Отметка от-
сутствует 

Монгольский 
текст отсутству-
ет 

Волкова 
I, 107 

Язык (Вол-
кова 1965: 
49–69) 

«Книга для детей, рассказывающая о монгольском и маньчжурском государствах и начинающая 
повествование с истории государства Хань». Список сочинения, составленного Фуцзюнем в 
1780 г. (Волкова 1965: 60). 

5 A34mss 363 Отметка при-
сутствует 

Монгольский 
текст отсутст-
вует 

Волкова 
I, 103 

Язык (Вол-
кова 1965: 
49–69) 

Список предисловия к первой тетради изданного в 1832 г. первоначального учебника 
китайского языка в переводе на маньчжурский язык (Волкова 1965: 58). 

6 A23mss 362 Отметка при-
сутствует 

Монгольский 
текст 
отсутствует 

Pang, 
188 

Classics 
(Pang 2001: 
70–90) 

Список дидактического произведения (Pang 2001: 86). 

7 A17mss 361 Отметка при-
сутствует 

Монгольский 
текст 
отсутствует 

Pang, 
191 

Classics 
(Pang 2001: 
70–90) 

Список конфуцианских дидактических произведений (Pang 2001: 87–88). 

8 B41mss 
Инвентарный 
номер 1927 г. 
отсутствует 

Отметка от-
сутствует 

Последний лист 
обложки 
содержит 
монгольский 
текст 

Волкова 
I, 64 

Право 
(Волкова 
1965: 39–48) 

Список маньчжурского текста фрагмента второго цзюаня «Уложения Палаты внешних сноше-
ний». Фрагмент содержит раздел «Чиновные знаки и церемониальная одежда» (Волкова 1965: 
40). 

9 A11mss 368 Отметка при-
сутствует 

Пагинация мон-
гольская 

Волкова 
I, 70 

Право 
(Волкова 
1965: 39– 
48) 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

196 

Список наказаний за проступки, совершенные гражданскими и военными чиновниками. 
Выписки из монгольских законов на маньчжурском языке (Волкова 1965: 42). 

10 A40mss 370 Отметка при-
сутствует 

Монгольский 
текст отсут-
ствует 

Волкова 
I, 71 

Право (Вол-
кова 1965: 
39–48) 

Перевод на маньчжурский язык указа первого президента Китайской Республики Юань Шикая 
(1859–1916), в котором разъясняются принципы управления государством (Волкова 1965: 42). 

11 A38mss 
Инвентарный 
номер 1927 г. 
отсутствует 

Отметка 
присутствует 

Пагинация 
монгольская 

Волкова 
I, 63 

Право 
(Волкова 
1965: 39– 
48) 

Список маньчжурского текста 35-го цзюаня «Уложения Палаты внешних сношений», раздел 
«Смертоубийство и увечье» (Волкова 1965: 39-40). 

12 A14mss 372 Отметка 
присутствует 

Первый и по-
следний листы 
обложки со-
держат мон-
гольский текст 

Волкова 
I, 124 

Язык 
(Волкова 
1965: 49–69) 

Образцы маньчжурской разговорной речи. Сборник маньчжурских фраз, начинающихся с во-
просительных слов (Волкова 1965: 66–67). 

13 A101ms
s 366 Отметка при-

сутствует 

Монгольский 
текст отсут-
ствует 

Волкова 
I, 34 

Идеология  
и религия 
(Волкова 
1965: 23–38) 

Список первой тетради маньчжурского перевода китайского дидактического сочинения «Семь 
наставлений, необходимых для обязательного заучивания» (Волкова 1965: 27). 

14 A15mss 371 Отметка при-
сутствует 

Первый и по-
следний листы 
обложки содер-
жат монголь-
ский текст 

Pang, 
192 

Classics 
(Pang 2001: 
70–90) 

Неполный список дидактического сочинения (Pang 2001: 88). 

15 A49mss 
Инвентарный 
номер 1927 г. 
отсутствует 

Отметка 
отсутствует 

Текст на двух 
языках — мань-
чжурском и 
монгольском 

Волкова 
I, 27 

Идеология  
и религия 
(Волкова 
1965: 23–38) 

Список маньчжурского и монгольского переводов шестого цзюаня «Мэн-цзы» — первой части 
главы «Гао-цзы» (Волкова 1965: 24). 

 
В 1927 г. в АМ от монголоведа В.А. Казакевича поступили 13 рукописных книг и 

две ксилографические тетради на маньчжурском языке. Они содержат исторические, 
юридические, дидактические и филологические сочинения. Одна из рукописных книг 
написана на двух языках — маньчжурском и монгольском. До 1927 г. В.А. Казакевич 
совершил две поездки в Монголию: в 1923–1925 гг. как студент Ленинградского ин-
ститута живых восточных языков и в 1927 г. как сотрудник Монгольской комиссии 
АН СССР. Целью поездки 1927 г. было обследование местности Дариганга, располо-



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

197

женной на юго-востоке Монгольской Народной Республики. В ходе одной из этих 
поездок В.А. Казакевич и сформировал данную коллекцию. 
 
 
Литература 
 
Волкова 1965 — Волкова М.П. Описание маньчжурских рукописей Института народов Азии 

АН СССР. М.: Наука, 1965. 
Волкова 1988 — Волкова М.П. Описание маньчжурских ксилографов Института востоковеде-

ния АН СССР. Вып. 1 / Отв. ред. Л.Н. Меньшиков; прил. сост. Т.А. Пан. М.: Наука, ГРВЛ, 
1988. 

Казакевич 1930 — Казакевич В.А. I. Намогильные статуи в Дариганге. II. Поездка в Даригангу. 
Л., 1930. 

Казакевич 1934 — Казакевич В.А. Современная монгольская топонимика. Л.: Изд-во АН СССР, 
1934 (Труды Монгольской комиссии АН СССР, Науч.-исслед. комитет МНР. № 13). 

Казакевич 1935 — Летописи хоринских бурят. Вып. 2: Хроника Шираб-нимбо Хобитуева / 
Текст издал В.А. Казакевич. М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1935 (Труды Института востоковеде-
ния АН СССР. IX; Материалы для истории бурят-монголов. II).  

Котвич 1920 — Котвич В.Л. Манчжурский фонд // Азиатский Музей Российской Академии 
наук. 1818–1918. Краткая памятка. СПб.: Российская государственная академическая типо-
графия, 1920. С. 66–68. 

Носов 2018 — Носов Д.А. Казакевич Владимир Александрович // Азиатский Музей — Инсти-
тут восточных рукописей РАН: путеводитель / Отв. ред. И.Ф. Попова. М.: Изд-во восточной 
литературы, 2018. С. 671–672. 

Носов 2019 — Носов Д.А. Значение учебных командировок студентов ЛИЖВЯ для исследова-
ния фольклора монголов в 1920-е годы // Тюрко-монгольский мир: история и культура. Ма-
териалы Международной научной конференции, посвященной 90-летию со дня рождения 
С.Г. Кляшторного. М.: Наука — Вост. лит., 2019. С. 128–137. 

Попова 2018 — Попова И.Ф. Котвич Владислав Людвигович // Азиатский Музей —  Институт 
восточных рукописей РАН: путеводитель / Отв. ред. И.Ф. Попова. М.: Изд-во восточной ли-
тературы, 2018. С. 690–691. 

Радлов и др. 1887 — Радлов В.В., Васильев В.П., Залеман К.Г. Общелингвистическая азбука, 
составленная на основании русских букв. СПб., 1887. 

Решетов 2003 — Письма В.А. Казакевича к В.Л. Котвичу (1925–1936 годы) / Подгот. к печати, 
предисл. и примеч. А.М. Решетова // Mongolica. 2003. Т. VI. С. 96–113. 

Чугуевский 1990 — Чугуевский Л.И. Архив востоковедов (б. Азиатский архив) // Письменные 
памятники и проблемы истории культуры народов Востока. XXIII годичная научная сессия 
ЛО ИВ АН СССР. Материалы по истории отечественного востоковедения. Ч. III. М.: Наука, 
ГРВЛ, 1990. С. 5—128. 

 
Norman 1978 — Norman Jerry. A Concise Manchu-English Lexicon. Seattle; London, 1978. 
Pang 2001 — Pang Tatiana. Descriptive Catalogue of Manchu Manuscripts and Blockprints in the 

St. Petersburg Branch of the Institute of Oriental Studies Russian Academy of Sciences. Issue 2. 
Wiesbaden: Harrassowitz, 2001 (series: Aetas Manjurica, 9). 

 
References 
 
Chuguevskii, Leonid I. “Arkhiv vostokovedov (b. Aziatskii arkhiv)” [Archive of Orientalists (the 

Former Asiatic Archive)]. In: Pis’mennye pamiatniki i problemy istorii kul’tury narodov Vostoka. 
XXIII godichnaia nauchnaia sessiia LO IV AN SSSR. Materialy po istorii otechestvennogo 
vostokovedenia [Written Records and Problems of the History of Culture of the Peoples of the 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

198 

East. The 23rd Annual Academic Session of the Leningrad Institute of Oriental Studies of the 
USSR Academy of Sciences. Materials on the History of Russian Oriental Studies]. Part III. Mos-
cow: Nauka, Glavnaia redaktsiia vostochnoi literatury, 1990, pp. 5–128 (in Russian). 

Kazakevich, Vladimir A. I. Namogil’nye statui v Darigange. II. Poezdka v Darigangu [I. Tomb Stat-
ues in Dariganga. II. A Journey to Dariganga]. Leningrad, 1930 (in Russian). 

Kazakevich, Vladimir A. Sovremennaia mongol’skaia toponimika [Modern Mongolian Toponymy]. 
Leningrad: Izd-vo Akad. nauk SSSR, 1934 (Proceedings of the Mongolian Commission of the 
USSR Academy of Sciences, the Scientific Research Committee of the Mongolian People’s Re-
public, no. 13) (in Russian). 

Kotvich, Vladislav L. “Manchzhurskii fond” [Manchurian Collection]. In: Aziatskii Muzei Rossiiskoi 
Akademii Nauk. 1818–1918. Kratkaia pamiatka [The Asiatic Museum of the Russian Academy of 
Sciences. 1818–1918. A Brief Memo]. St. Petersburg: Russian State Academic Printing House, 
1920, pp. 66–68 (in Russian). 

Letopisi khorinskikh buriat. Vyp. 2: Khronika Shirab-nimbo Khobitueva [Chronicles of the Khorin 
Buryats. Issue 2: The Chronicle of Shirab-nimbo Khobituev]. Text published by V.A. Kazakevich. 
Moscow–Leningrad: Publishing House of the USSR Academy of Sciences, 1935 (Тrudy Instituta 
vostokovedenia Akademii nauk SSSR [Proceedings of the Institute of Oriental Studies of the 
USSR Academy of Sciences]. IX; Materialy dlia istorii buriat-mongolov [Materials on the History 
of the Buryat-Mongols]. II) (in Russian). 

Norman, Jerry. A Concise Manchu-English Lexicon. Seattle–London, 1978 (in English). 
Nosov, Dmitrii A. “Kazakevich Vladimir Aleksandrovich”. In: Aziatskiy Muzei — Institut vostoch-

nykh rukopisei RAN: putevoditel’ [The Asiatic Museum — Institute of Oriental Manuscripts of the 
Russian Academy of Sciences: Collections and Personalia]. Editor-in-Chief I.F. Popova. Moscow: 
Oriental Literature Publisher, 2018, pp. 671–672 (in Russian). 

Nosov, Dmitrii A. “Znachenie uchebnykh komandirovok studentov LIZhVIA dlia issledovania 
fol’klora mongolov v 1920-e gody” [The Importance of Study Trips of LIVL Students for the 
Study of Mongol Folklore in the 1920s]. In: Тiurko-mongol’skii mir: istoriia i kul’tura. Materialy 
mezhdunarodnoi nauchnoi konferentsii, posviashchennoi 90-letiiu so dnia rozhdenia S.G. Kliash-
tornogo [The Turkic-Mongolian World: History and Culture. Proceedings of the International 
Scholarly Conference Dedicated to the 90th Anniversary of S.G. Kliashtorny]. Moscow: Nauka — 
Vostochnaya literatura, 2019, pp. 128–137 (in Russian). 

Pang, Tatiana. Descriptive Catalogue of Manchu Manuscripts and Blockprints in the St. Petersburg 
Branch of the Institute of Oriental Studies Russian Academy of Sciences. Issue 2. Wiesbaden, Har-
rassowitz, 2001 (series: Aetas Manjurica, 9) (in English). 

“Pis’ma V.A. Kazakevicha k V.L. Kotvichu (1925–1936 gody) (podgotovka k pechati, predislovie i 
primechaniia A.M. Reshetova) [Letters of V.A. Kazakevich to V.L. Kotvich (1925–1936) (Publica-
tion, Preface and Notes by Alexander M. Reshetov)]”. Mongolica, 2003, vol. VI, pp. 96–113 (in 
Russian). 

Popova, Irina F. “Kotvich Vladislav Liudvigovich”. In: Aziatskiy Muzei — Institut vostochnykh ru-
kopisei RAN: putevoditel’ [The Asiatic Museum — Institute of Oriental Manuscripts of the Rus-
sian Academy of Sciences: Collections and Personalia]. Editor-in-Chief I.F. Popova. Moscow: 
Oriental Literature Publisher, 2018, pp. 690–691 (in Russian). 

Radlov, Vasilii V. & Vasil’ev Vasilii P. & Zaleman, Karl G. Obshchelingvisticheskaia azbuka, sostav-
lennaia na osnovanii russkikh bukv [A General Linguistic Alphabet Based on Russian Letters]. 
St. Petersburg, 1887 (in Russian). 

Volkova, Maiia P. Opisanie man’chzhurskikh rukopisei Instituta narodov Azii AN USSR [A Descrip-
tion of Manchu Manuscripts of the Institute of Peoples of Asia of the USSR Academy of Sci-
ences]. Moscow: Nauka, 1965 (in Russian). 

Volkova, Maiia P. Opisanie man’chzhurskikh ksilografov Instituta vostokovedeniia AN SSSR [A De-
scription of Manchu Xylographs of the Institute of Oriental Studies of the USSR Academy of Sci-
ences]. Issue 1. Editor-in-Chief L.N. Men’shikov. Notes compiled by T.A. Pang. Moscow: Nauka, 
Glavnaia redakciia vostochnoi literatury, 1988 (in Russian). 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

199

The Manchu Collection Donated by the Mongolist  
Vladimir A. Kazakevich (1896–1937)  
to the Asiatic Museum in 1927 
 
Dmitrii A. NOSOV 
Institute of Oriental Manuscripts RAS 
St. Petersburg, Russian Federation 
 

Received 28.07.2025. 
 
A b s t ra c t :  In 1927, Vladimir A. Kazakevich, a well-known Mongolist, donated 13 manuscript books 
and two xylographs in Manchu to the Asiatic Museum. The article highlights the main codicological 
features indicating that certain storage units from the Manchu fund of the Institute of Oriental 
Manuscripts of the Russian Academy of Sciences belong to the collection of Kazakevich. In accor-
dance with the serial numbers assigned by the creator of the collection, the composition of this 
collection is briefly described. One of the manuscripts is written in two languages, Manchu and Mon-
golian, some others have notes in Mongolian. This collection, which includes historical, legal, 
didactic and philological works, was acquired by Kazakevich between 1923 and 1927 during one of 
his expeditions to Mongolia, possibly in the Dariganga region. 
 
Ke y  w o rd s :  Asiatic Museum, manuscript collections, xylograph, Manchu language, Mongolian 
language, Mongolia, Vladimir A. Kazakevich. 
 
Fo r  c i ta t i o n :  Nosov, Dmitrii A. “The Manchu Collection Donated by the Mongolist Vladimir 
A. Kazakevich (1896–1937) to the Asiatic Museum in 1927”. Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2025, 
vol. 22, no. 4 (iss. 63), pp. 189–199 (in Russian). DOI: 10.55512/WMO691509. 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r :  Dmi t r i i  A.  NOSOV,  Cand. Sci. (Philology), Senior Researcher, Department 
of Manuscripts and Documents, Institute of Oriental Manuscripts, Russian Academy of Sciences 
(St. Petersburg, Russian Federation) (dnosov@mail.ru). ORCID: 0000-0001-7247-1184. 
 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

200 

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 200–222 

«Я начинаю подумывать покинуть родную Казань» (1922): 
С.Е. Малов в Казани, Санкт-Петербурге и 
экспедициях в Китайский Туркестан (1880–1922) 
(к 145-летию со дня рождения) 
 
ЛЮ Лицю  
Нанкинский университет науки и технологии 
Нанкин, Китай  
Р.М. ВАЛЕЕВ 
Казанский федеральный университет 
Казань, Россия  
Р.З. ВАЛЕЕВА 
Казанский инновационный университет им. В.Г. Тимирясова 
Казань, Россия  
А.Н. САМИГУЛЛИН 
Казанский федеральный университет 
Казань, Россия  
Г. Р. ШАРАФУТДИНОВ 
Казанский федеральный университет 
Казань, Россия 
 
DOI: 10.55512/WMO692189 

 
Статья поступила в редакцию 20.02.2025. 

 
А н н о т а ц и я : В 2025 г. внимание коллег России и современных тюркских государств будет 
приковано к 145-летнему юбилею со дня рождения С.Е. Малова — выдающегося знатока 
древнетюркских рунических и уйгурских памятников, истории, языка и культуры тюркоязыч-
ных народов и педагога-тюрколога, биография и наследие которого связаны с двумя известны-
ми научными путешествиями в Западный и Центральный Китай (1909–1911 и 1913–1915 гг.).  
К тому же в 2025 г. отмечается еще одна памятная дата — 110-летие со дня завершения экс-
педиции в Центральный Китай. Профессор Казанского и Санкт-Петербургского университетов 
С.Е. Малов (1880–1957; чл.-корр. АН СССР с 1939 г.) — выдающаяся личность в истории доре-
волюционной и советской отечественной академической ориенталистики, особенно казанского  
и санкт-петербургского центров тюркологии. Он сыграл важную роль в изучении истории  
и культуры древних и современных тюркоязычных государств и обществ Центральной Азии.  
В публикации основное внимание уделено освещению событий и роли С.Е. Малова в казан-
ский, санкт-петербургский и экспедиционный периоды его жизни и деятельности до 1922 г. 
Представлен краткий обзор некоторых архивных документов, которые хранятся в его личном 
фонде в Санкт-Петербургском филиале Архива РАН (Ф. 1079) и в других культурных центрах. 
Он широко известен и почитаем в гуманитарной тюркологической науке современной Рос-
сийской Федерации и стран СНГ. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

201

К л ю ч е в ы е  с л о в а : Россия, Восток, востоковедение, тюркология, Казань, С.Е. Малов, наследие, 
архивы. 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я : Лю Лицю, Валеев Р.М., Валеева Р.З., Самигуллин А.Н., Шарафутдинов Г.Р. 
«Я начинаю подумывать покинуть родную Казань» (1922): С.Е. Малов в Казани, Санкт-Петер-
бурге и экспедициях в Китайский Туркестан (1880–1922) (к 145-летию со дня рождения) // Пись-
менные памятники Востока. 2025. Т. 22. № 4 (вып. 63). С. 200–222. DOI: 10.55512/WMO692189. 
 
Б л а год а р н о с т ь : Исследование проведено в соответствии с Программой стратегического ака-
демического лидерства Казанского (Приволжского) федерального университета. 
 
О б  а в т о р а х : ЛЮ Лицю, кандидат исторических наук, доцент, Нанкинский университет 
науки и технологии (Нанкин, Китай) (liqiu_2018@163.com). ORCID: 0009-0001-2154-1485. 
ВАЛЕЕВ Рамиль  Миргасимович, доктор исторических наук, профессор, Казанский 
федеральный университет; Институт международных отношений, истории и востоковедения 
(Казань, Россия) (Ramil.Valeev@kpfu.ru). ORCID: 0000-0003-3462-6469. 
ВАЛЕЕВА Роза  Закариевна , кандидат педагогических наук, доцент, декан факультета 
лингвистики и межкультурной коммуникации, Казанский инновационный университет 
им. В. Г. Тимирясова (Казань, Россия) (valroz@inbox.ru). ORCID: 0000-0001-6347-0710. 
САМИГУЛЛИН Айрат  Наилевич, аспирант, Казанский федеральный университет; Инсти-
тут международных отношений, истории и востоковедения (Казань, Россия) (sam-air@mail.ru). 
ORCID: 0000-0002-8340-9420. 
ШАРАФУТДИНОВ Геннадий Раисович, старший преподаватель, Казанский федераль-
ный университет; Институт международных отношений, истории и востоковедения (Казань, 
Россия) (genesharafut@mail.ru). ORCID: 0000-0002-1070-0591. 

 
© Лю Лицю, 2025 

© Валеев Р.М., 2025 
©Валеева Р.З., 2025 

© Самигуллин А.Н., 2025 
© Шарафутдинов Г. Р., 2025 

 
 
 
 
В XIX — начале XX в. востоковедение, в том числе тюркологическое направление, 

приобретает подлинно научный, комплексный, просветительский и гуманистический 
характер. Во многом тюркология была ключевой основой науки о Востоке, в том чис-
ле о тюркском мире и народах в России и зарубежных тюркских этносах. 

В российской и европейской тюркологии второй половины XIX — начала XX в. 
развивались комплексные филологическая, литературоведческая и культурно-исто-
рическая дисциплины, новые методики и приемы исследований тюркского мира 
России и в целом Центральной Азии. Получила развитие классическая тюркология, 
связанная с мертвыми и живыми языками, фольклором, литературой и историче-
скими памятниками, древней и средневековой историей и культурой тюркоязычных 
народов зарубежного Востока, тюркских народов Российской империи и Советского 
Союза. 

В первой половине XX в. российский и советский лингвист, востоковед-тюрколог, 
член-корреспондент АН СССР (с 1939 г.), крупный специалист в области тюркского 
языкознания и письменных памятников С.Е. Малов (16(4) января 1880 — 6 сентября 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

202 

1957 г.)1 сыграл выдающуюся роль в истории отечественной и европейской классиче-
ской тюркологии. Изучение тюркской цивилизации, ее духовной составляющей в 
древности, Средневековье и современности органично стало базой его научного  
и гуманистического творчества. Он был одним из родоначальников советской класси-
ческой тюркологии, в частности уйгуристики. С.Е. Малов выполнил свою гумани-
тарную миссию в социалистическом строительстве в области тюркского языка, пись-
менности и литературы, а также в развитии новой культуры тюркоязычных народов 
СССР, России и современных государств Центральной Азии. 

Уроженец Казани, С.Е. Малов особенно после переезда в 1922 г. в Санкт-Петер-
бург (Петроград) ярко проявил в своей деятельности общее и особенное в истории 
дореволюционной и советской тюркологии. Феномен истоков научного наследия, 
ключевых этапов, итогов и особенностей развития профессиональной деятельности и 
личности С.Е. Малова объективно можно оценить только в широком общественно-
политическом и историко-научном пространстве (этнокультурного Волго-Уральского 
региона, казанского востоковедения рубежа XX в. и в целом историко-культурного  
и цивилизационного пространства Евразии), особенно опираясь на сохранившийся  
и системно еще не введенный в научный и просветительский оборот его архивный 
комплекс конца XIX — первой половины XX в.2. 

В первой четверти XXI в. тема наследия С.Е. Малова, сформулированная его бли-
жайшим учеником Э.Р. Тенишевым, остается актуальной: «Это предмет монографи-
ческого исследования, включающего и анализ творческого пути ученого, и нетороп-
ливое размышление об эпохе и научном деятеле, его характере, интересах и наклон-
ностях» (Тенишев 1978: 26). 

Истоки и развитие казанской научной школы российской тюркологии ХIХ — пер-
вых десятилетий ХХ в., в частности тюркологические исследования С.Е. Малова  
и его старших современников-востоковедов (Н.Ф. Катанова, Н.И. Ашмарина и др.)  
в первые десятилетия прошлого столетия, свидетельствуют об историко-филологи-
ческой и сравнительно-исторической направленности и комплексности исследований 
                              

1 Об основных этапах биографии и творчества см., в частности (Биобиблиографический словарь 
1989: 154–155; Милибанд 1995: 16–18; Сергей Ефимович Малов, профессор, доктор языковедения, 
член-корреспондент АН СССР (16.01.1880 — 06.09.1957). URL: http://www.orientalstudies.ru/rus/ 
index.php?option=com_personalities&Itemid=74&person=1353 (дата обращения: 12.01.2025); Убрятова 
1957; Тюркологический сборник-1975; Vorobyova-Desyatovskaya 1995). Также следует отметить тра-
дицию проведения Маловских чтений в советской тюркологии, см., например (Савдакасов, Омарбе-
ков 1973). Кроме того, следует отметить некролог «S.E. Malov», опубликованный Абдулкадиром Ина-
ном (Фатхелкадир Мустафиевич Сулейманов, 1889–1976), ученым и писателем, участником башкир-
ского этнокультурного движения, в турецком журнале “Türk Dili” (1957. Cilt VII. Sayı 75. I Aralık). 

2 Особый интерес представляет личный фонд С.Е. Малова в Санкт-Петербургском филиале архи-
ва РАН (далее — СПбФ АРАН) — ф. 1079. Как известно, фонд, переданный вдовой С.Е. Малова — 
А.М. Маловой в 1969 г., поступил в этот академический архивный центр из Ленинградского отделе-
ния Института востоковедения АН СССР в 1981 г. (см.: СПбФ АРАН. Ф. 1079). Важны материалы  
и оценки Института восточных рукописей РАН о личном фонде тюрколога-профессора. Отмечается: 
«В архиве АН сохранился обширный фонд из 842 единиц, в который входят неопубликованные на-
учные труды за 1902–1957, лекции, а также обширная переписка за 1903–1968. В числе адресатов  
и корреспондентов — В.В. Бартольд, В.М. Жирмунский, А.Н. Кононов, И.Ю. Крачковский, В.В. Рад-
лов и др. Особый интерес среди материалов фонда представляют экспедиционные материалы за 
1909–1936 гг. Это фольклорные, лингвистические и этнографические записи, сделанные во время 
экспедиции по Туркестану (1910–1914), отчеты об экспедициях в Кашгарию (1915), в пограничные 
казанские татарские селения (1919, 1920, 1921), дневники путешествий в Среднюю Азию (1930, 
1935–1936)». URL: http://www.orientalstudies.ru/rus/index.php?option=com_personalities&Itemid=74&person= 
1353 (дата обращения: 12.01.2025). 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

203

в лингвистике, языкознании, лексикографии, фольклористике, этнографии и т.д. Ка-
занский период их деятельности ярко отразил ключевые итоги общефилологической, 
фольклористической, историко-этнографической и даже специальной историко-линг-
вистической подготовки в ведущих востоковедных университетских центрах Санкт-
Петербурга и Москвы. Также хотим обратить внимание на следующую особенность 
тюркологической деятельности Катанова, Ашмарина и Малова в Казани — это орга-
ничная связь их лингвистического направления с историей, в частности с историко-
культурным наследием тюркских народов России и зарубежного тюркского мира 
(Турция, Синьцзян, Сибирь и Центральная Азия). 

Во многом деятельность Н.Ф. Катанова и Н.И. Ашмарина в Казани объединяли 
блестящая востоковедческая подготовка и творческая свобода поиска, мысли и духа. 
Эти черты заметны в деятельности С.Е. Малова, яркого представителя нового поко-
ления российских тюркологов в Казани и Санкт-Петербурге. В то же время в Казани 
они остались учеными тюркологами-одиночками, которые творили в условиях отсут-
ствия полноценного статуса востоковедения в Казани на рубеже XIX и XX вв. Они 
внесли свой неповторимый вклад в отечественную историю тюркологических знаний 
и во многом влияли на формирование общественного сознания о феномене Востока,  
в том числе тюркского мира. Их наследие стало катализатором развития националь-
ных гуманитарных школ и направлений российского общества. С.Е. Малов описал 
жизненную и профессиональную обстановку послеоктябрьской Казани в своем пись-
ме А.Н. Самойловичу от 30 августа 1922 г.: «Нам всем троим — людям одной специ-
альности (Катанову, Ашмарину и мне) никогда не было тесно в Казани, жили мы все 
согласно и дружно, и тем тяжелее мне приходится чувствовать здесь свое одиночест-
во» (Благова 2002: 109). 

Академическая и прикладная линия научного и просветительского изучения древ-
них и современных тюркских языков и историко-культурного наследия народов Евра-
зии — ключевая в творчестве С.Е. Малова, начиная с дореволюционного этапа в Ка-
зани, Петербурге и полевых исследований. Его наследие — яркое подтверждение глу-
бокого интереса российского государства и общества к этническому и культурному 
наследию тюркских сообществ Волго-Уральского региона, Сибири, Китайского Тур-
кестана, Западного Китая и в целом Центральной Азии. Особенно выделяются экспе-
диционные, лингвистические, литературоведческие, историко-этнографические на-
правления изысканий в творчестве С.Е. Малова. Тюркологическое творчество отрази-
ло динамичную специализацию академической и прикладной дисциплины, посвя-
щенной тюркской этнокультурной общности. 

Перспективными остаются поиск, систематизация и введение в научный и общест-
венный оборот из российских научных, культурных и архивных центров фондов, со-
браний и материалов, особенно эпистолярного наследия, посвященных биографии и 
наследию С.Е. Малова и его учителей и учеников, коллег-востоковедов и современ-
ников. Активная научно-исследовательская, педагогическая и общественная деятель-
ность С.Е. Малова внесла огромный вклад в российскую и европейскую ориентали-
стику и тюркологию ХIХ–ХХ вв. 

Академический и общественный статус С.Е. Малова ярко представлен в следую-
щих этапах его профессиональной деятельности, в целом освещенных в разнообраз-
ных публикациях: казанский (1880–1904), санкт-петербургский и экспедиционный 
(петроградский) (1904–1916), казанский (1916–1922) и основной петроградский (ле-
нинградский) (1922–1957), насыщенный активной преподавательской, научной и об-
щественной деятельностью. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

204 

Среди его близких учителей и коллег в Казани и Санкт-Петербурге особо выделя-
ются имена Н. Ф. Катанова (1862–1922), Н.И. Ашмарина (1870–1933), В.В. Бартольда 
(1869–1930), В.Д. Смирнова (1846–1922), П.М. Мелиоранского (1868–1906), А.Н. Са-
мойловича (1880–1938), Н.И. Веселовского (1848–1918), А.Э. Шмидта (1871–1939), 
К.Г. Залемана (1849–1916) и др. В дальнейшем учениками и соратниками С.Е. Малова 
стали известные отечественные тюркологи: К.К. Юдахин (1890–1975), Е.И. Убрятова 
(1907–1990), А.Н. Кононов (1906–1986), Г.Г. Мусабаев (1908–1989), А.И. Искаков 
(1910–1996), Э.Р. Тенишев (1921–2004) и др. Они сохранили огромную благодарность 
своему учителю и наставнику. 

В данном случае обратимся только к следующим строкам из письма А.Н. Кононова 
С.Е. Малову из Ташкента от 1 января 1945 г.: «Я всегда с благодарностью вспоминаю 
Ваше дружеское ко мне расположение, Вашу обычную готовность помочь советом  
и книгой, с удовольствием восстанавливаю в памяти наши беседы, которые формиро-
вали меня не только как ученого, так и человека»3. К сожалению, в отечественной  
и зарубежной историографии и науковедении отсутствуют полноценные монографи-
ческие исследования, фундаментальные труды, связанные с изданием избранных со-
чинений С.Е. Малова. 

Архивные фонды4 объективно освещают профессиональный востоковедческий 
путь С.Е. Малова, который включает следующие должности: помощник библиотекаря 
тюркского отдела Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого Академии 
наук (1909–1915); приват-доцент Казанского университета (1916–1922); профессор 
Высшего института народного образования в Казани (1918–1922); профессор Северо-
Восточного археологического и этнографического института (1917–1921) и Восточ-
ной академии в Казани (1921–1922); преподаватель (1922–1929), профессор ЛГУ 
им. А.А. Жданова (1934–1939; 1945–1948); профессор Центрального института жи-
вых восточных языков в Ленинграде (1923–1927); профессор Ленинградского восточ-
ного института им. А.С. Енукидзе при ЦИК СССР (1927–1938); старший ученый спе-
циалист (1935–1937), руководитель Кабинета тюркских языков (1937–1951), заведую-
щий сектором языков народов СССР Института языка и мышления им. Н.Я. Марра 
АН СССР (1951–1957) и др. 

С.Е. Малов стал «деятельным участником трех важных этапов в развитии россий-
ской тюркологии»: 1) эпохи В.В. Радлова, когда заметным явлением стало «собирание 
материалов по тюркским языкам, их публикация, изучение, опыты сравнительно-
исторических и сравнительных исследований, классификаций, исследование древних 
тюркских памятников»; 2) послеоктябрьского периода активного социалистического 
языкового строительства (создание письменности и литературного языка, подготовка 
кадров тюркологов, «изучение малоизвестных или неизвестных… тюркских языков» 
и т.д.; 3) теоретического и прикладного изучения «отдельных тюркских языков,  
а также всей семьи» (Сергей Ефимович Малов 1957: 574–575). Традиционные и но-
                              

3 СПбФ АРАН. Ф. 1079. Оп. 3. Д. 132. Л. 5. 
4 См., например: СПбФ АРАН. Ф. 1079. Оп. 2. Документы к биографии и по деятельности. 1883–

1971 гг. 95 ед. хр.; Ф. 2. Оп. 11. Д. 252. Малов Сергей Ефимович, крупный советский ученый-лингвист, 
тюрколог, профессор, чл.-корр. АН СССР. Дело о выдвижении на звание академика АН СССР; Ф. 4. 
Оп. 4. Д. 1995. Малов Сергей Ефимович, сотрудник Музея антропологии и этнографии АН. Личное 
дело. 1903; Ф. 4. Оп. 4. Д. 363. Малов Сергей Ефимович, сотрудник МАЭ. Личное дело. 11 мая 1909 г. — 
11 августа 1909 г.; Ф. 77. Оп. 5. Д. 284. Малов Сергей Ефимович. Трудовой список. 1909–1930; Ф. 302. 
Оп. 1. Д. 2. Научно-исследовательский институт сравнительной истории, литератур и языков Запада и 
Востока. 1928–1929 гг. Административно-техническая часть. Личный состав. 1 октября 1928 — 30 сен-
тября 1929; Ф. 77. Оп. 5. Д. 284. Малов Сергей Ефимович. Трудовой список. 1909–1930, и т.д. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

205

вые тюркологические исследовательские и гуманитарные темы и направления про-
явились в деятельности С.Е. Малова на основных рубежах его казанского и петер-
бургского периодов (1880–1922) и в дальнейшем в ленинградский период его дея-
тельности (1922–1957). Также выделяются 1943–1945 годы, когда Малов во время 
войны находился в городе Алма-Ата и был заведующим сектором тюркских языков  
в Казахском государственном университете (совр. Казахский национальный универ-
ситет им. аль-Фараби) и педагогическом институте (совр. Казахский национальный 
педагогический университет им. Абая). 

Родился С.Е. Малов в январе 1880 г. в семье тюрколога-миссионера Е.А. Малова 
(1835–1918), заведующего кафедрой противомусульманской полемики Казанской ду-
ховной академии, члена–учредителя Братства святителя Гурия и действительного 
члена Общества археологии, истории и этнографии при Казанском университете. 
Профессиональная учеба: Казанское духовное училище (1890–1894), Казанская ду-
ховная семинария (1894–1900) и Казанская духовная академия (1900–1904). Эти годы 
учебы связаны у С. Малова с изучением татарского и арабского языков, этнографии 
тюркских и финно-угорских народов и ислама. 

В год поступления на восточный факультет Санкт-Петербургского университета 
24-летний студент С. Малов напечатал свою первую научную статью «Из поездки к 
мишарям (О наречии мишарей Чистопольского уезда)» в приложении «Ученых запи-
сок Казанского университета» (Казань, 1904 г.). Лингвистические и фольклорные ма-
териалы публикации стали итогом его командировки с 5 июня по 14 июля 1902 г.  
в пять селений уезда, а целью поездки было желание «познакомиться с особенностя-
ми мишарского наречия» (Малов 1904: 3). Завершая свою статью, С.Е. Малов писал: 
«…считаю своим долгом выразить свою глубокую благодарность проф. Н.Ф. Ката-
нову, исправившему в некоторых местах транскрипцию и перевод образцов народной 
словесности мишарей…» (Там же: 5). Отметим, что прошедший 2024 год был озна-
менован 120-летием первой научной публикации ученого. 

Второй жизненный этап включил насыщенные события и становление ученого-
востоковеда: профессиональный рост в период учебы на арабско-персидско-турецко-
татарском разряде Восточного факультета Санкт-Петербургского университета (1904–
1909), работа библиотекарем в Музее антропологии и этнографии Российской акаде-
мии наук, уникальные научные путешествия в Китайский Туркестан и Северо-
Западный Китай  и формирование базы оригинальных источников (Воробьев-Деся-
товский 1953: 167–175; Vorobyova-Desyatovskaya 1995: 29–39). Именно в эти годы в 
деятельности С.Е. Малова сформировались основы изучения бесписьменных и пись-
менных тюркских языков, исследования и издания древнетюркских памятников и в 
целом сравнительно-исторического изучения тюркоязычного духовного наследия. 
Интересен цикл печатных и неопубликованных исследовательских работ и эписто-
лярного наследия. Например, в перспективе будут изданы его сохранившиеся письма 
своему отцу Е.А. Малову из Восточного Туркестана, написанные в период с 5 октяб-
ря 1914 г. по 28 мая 1915 г.5. Также интересны письма путешественника из Чарклыка 
(современный уездный город Жоцян (Чарклык) Баиньголэн-Монгольского округа Синь-
цзян-Уйгурского Автономного района КНР) (1914) академику С.Ф. Ольденбургу и бо-
лее позднего периода из Казани, Алма-Аты и Ленинграда. Научный и просветитель-
ский интерес вызывает эпистолография С.Е. Малова, в основном сохранившаяся в 
его личном фонде в Санкт-Петербургском филиале архива РАН. 
                              

5 СПбФ АРАН. Ф. 1079. Оп. 3 (переписка). Д. 7. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

206 

В архивном фонде С.Е. Малова хранятся авторские послания: девять писем 
С.Ф. Ольденбургу (Ф. 208. Оп. 3. Д. 369) (Восточный Туркестан 2018: 601–611)6, от-
носящиеся к 1914–1929 гг.; восемь писем В.Л. Котвичу (Ф. 761. Оп. 1. Д. 35, 1924–
1928 гг., 1930 г.); 13 писем основателю казанской лингвистической школы и члену-
корреспонденту АН СССР В.А. Богородицкому (Ф. 898. Оп. 2. Д. 56), написанные  
в 1925–1940 гг. Cреди корреспондентов С.Е. Малова следует выделить письма отече-
ственных и зарубежных ученых: Н.В. Пигулевской, Л.Р. Кызласова, Али Рахима, 
С.М. Шапшала, Э.А. Шмидта, А.Э. Шмидта, А.З. Валиди, К. Менгеса и др. Совмест-
но с коллегами будет реализовано историко-архивоведческое изучение этих материа-
лов, учитывая научную и культурную ценность эпистолярных источников в исследо-
вании академических биографий отечественных востоковедов и их наследия. Это 
исследовательское направление даст возможность продолжить историографическую 
и историко-науковедческую традиции отечественного востоковедения, в том числе 
тюркологии (Александр Николаевич Самойлович 2008). 

Уникальный личный фонд С.Е. Малова в СПбФ АРАН, включающий: разнообраз-
ные документы, материалы о его жизни и творческой деятельности (биография, тру-
ды, материалы экспедиций, переписка, педагогическая и научная деятельность) и ар-
хивные документы других культурных центров, — остается ценным наследием уче-
ного, а также современной российской тюркологии. Интересные авторские материа-
лы и документы личного фонда, требующие комплексного изучения, являются важ-
ными источниками для подготовки академической биографии востоковеда, путешест-
венника и личности. Поиск, систематизация и публикация архивных материалов оте-
чественных востоковедов, в частности их эпистолярного наследия, — значимая и 
перспективная академическая и просветительская задача современного российского 
востоковедения, науковедения и культурологии. 

Поcле завершения китайских экспедиций С.Е. Малов в 1915–1917 гг. состоял при 
Петроградском университете в статусе профессорского стипендиата. 

С 1908 г. полевые исследования открыли особую страницу в биографии 28-летнего 
тюрколога и истории отечественных и европейских тюркологических научных экспе-
диций в Сибирь. По инициативе академика В.В. Радлова С.Е. Малов был направлен  
в экспедицию в Томскую и Енисейскую губернии для  изучения языка и сбора этно-
графических материалов татар и шорцев. Своеобразным итогом экспедиции стала 
статья в журнале «Живая старина» (1909) «Несколько слов о шаманстве у турецкого 
населения Кузнецкого уезда Томской губернии» (Малов 1909: 38–41). Данная публи-
кация сформировала одно из первых историко-этнографических направлений изуче-
ния феномена шаманства в наследии С.Е. Малова. Он обращал внимание на то, что 
«шаманы славятся своим искусством на целые округа»; «костюм шамана в Кузнецком 
уезде довольно прост и отличается от сложной одежды шаманов, напр., алтайских и 
абаканских»; «принадлежностью шамана является бубен… и колотушка… из лапы 
зайца»; «весной бывает у кузнецких инородцев почти в каждой деревне особое моле-
ние, называемое шашыл или шачыл, т.е. окропление» (Там же: 38–40). В 1909–
1912 гг. путешественник опубликовал свои уникальные отчеты по итогам путешест-
вия в Северо-Западный Китай и напечатал оригинальные лингвистические, этногра-
фические и источниковедческие статьи, посвященные тюркским народам — желтым 
уйгурам, саларам и лобнорцам. 
                              

6 В 2018 г. коллеги опубликовали эти интересные письма (cм.: Восточный Туркестан 2018: 601–
611). 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

207

 
 
 
 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

208 

 
 
 
 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

209

 
 
 
 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

210 

 
 
 

 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

211

Обращаясь к опубликованному наследию С.Е. Малова по итогам данного периода 
путешествий, лишь выделим его публикацию в журнале «Живая старина» (1912), 
посвященную феномену уйгурского шаманства «около городов Суджоу, Готей, Гань-
джоу» провинции Ганьсу (Малов 1912а: 61–74). В статье представлена оригинальная 
этнографическая панорама — легенды о происхождении шаманства у желтых уйгу-
ров, образ шамана, «божества и шаманское моление», «священные животные и очи-
щение скота», «поминовение предков» и др. По замечанию автора, «настоящая статья 
о шаманстве у уйгуров составлена частью по собственным наблюдениям, частью же 
путем расспросов» (Там же: 61). В публикации прослеживаются ключевые принципы 
этнографического изучения, лингвистические, этнографические и визуальные на-
правления этнокультурного исследования тюркского сообщества Китайского Турке-
стана. Автор в тексте приводит широкий круг отечественных и европейских публика-
ций, описывает церемониал шаманского обряда, тексты песнопений шамана в рус-
ском переводе, исполняемых во время различных ритуальных обрядов. Особый инте-
рес представляют напечатанные фотографии обыденной жизни желтых уйгуров и др. 
Тема шаманства среди тюркских народов была представлена и в последующие годы в 
его научной деятельности (Малов 1917: 1–16; 1924: I–VII; 1947: 151–160). 

В статье «Шаманство у сартов Восточного Туркестана» (1917), напечатанной в ка-
занский период жизни, С.Е. Малов писал: «Наблюдающийся за последнее время ин-
терес к шаманству среди этнографов и появление в печати новых статей побудили 
меня представить здесь краткие сведения о шаманстве в Китайском, или Восточном, 
Туркестане на основании части материала, который я собрал во время второго путе-
шествия по Китаю, совершенного по поручению Русского Комитета для изучения 
Средней и Восточной Азии в 1913–1915 гг.» (Малов 1917: 1). В его этнографических 
оценках: «Шаманство прочно держится в Восточном Туркестане вместе с господ-
ствующим там теперь мусульманством»; «связь шаманства с исламом — вот одна из 
причин жизненности туркестанского шаманства среди сартов-мусульман»; «в Турке-
стане везде обилие разного рода гадателей, оракулов и кудесников»; «шаманами в 
Туркестане могут быть и бывают как мужчины, так и женщины», при этом интерес-
ными являются описания шаманского моления (Там же: 1–7). 

Самым бесценным научным открытием С.Е. Малова по итогам путешествий стало 
приобретение, а в дальнейшем и публикация совместно с академиком В.В. Радловым 
буддийского памятника в уйгурском переводе «Сутра золотого блеска» (буддийский 
священный текст махаяны) в восьми томах. Это исследовательское событие стало 
важным рубежом в истории отечественной и зарубежной уйгуристики и тюркологии. 
С X в. этот письменный памятник был известен в уйгурской версии как «Алтун 
ярык». Сегодня своеобразным рубежом в научной биографии С.Е. Малова и в исто-
рии российской и европейской тюркологии и уйгуристики остается открытие и при-
обретение различных частей списка данной рукописи в селении Вуншигу (провинция 
Ганьсу) в марте 1910 г. Эти списки рукописи «Алтун ярык» были особо важны как 
памятник домусульманской, буддийской культуры тюрков, написанный на уйгурском 
языке (Radloff, Malov 1913–1917; 1930; Малов 1951). В 1913–1917 гг. С.Е. Малов и 
академик В.В. Радлов напечатали тексты уйгурского памятника, став первооткрыва-
телями в мировой тюркологии (Radloff, Malov 1913–1917). 

Путешествия С.Е. Малова в Китайский Туркестан, организованные «Русским ко-
митетом для изучения Средней и Восточной Азии в историческом, археологическом, 
лингвистическом и этнографическом отношениях» (1903–1923), совпали с известны-
ми туркестанскими экспедициями С.Ф. Ольденбурга (1909–1910, 1914–1915). Ориги-



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

212 

нальный комплекс музейного наследия С.Е. Малова составляет разнообразный мате-
риал его предметной (вещевой), визуальной и письменной коллекции в Кунсткамере7 
и других научных и культурных центрах России. 

Рубежи первой экспедиции (28 августа 1909 г. Малов выехал из Казани) описаны  
в его отчете о путешествии. Обратный путь связан со следующими датами: 6 марта 
1911 г. выехал из г. Суджоу (пров. Ганьсу); в апреле 1911 г. находился в Хами 
(4 апреля) и Урумчи (23 апреля); вернулся 1 июня в Казань и 7 июня 1911 г. в Санкт-
Петербург. Он писал: «Мною вывезено и представляется Комитету 1) 100 фотографи-
ческих негативов (типы, жилища и этнограф[ические] группы уйгуров и саларов), 
2) 59 №№ этнографической коллекции (уйгурская одежда, предметы по шаманству, 
одежда саларских женщин, музыкальные инструменты турков Китайского Туркеста-
на, китайские вещи и проч., 3) археологическая коллекция: 25 глиняных пластинок 
Будд из кумирен Матисы близ Ганьджоу, 3 куска фресок с уйгурскими письменами из 
кумирни Вунфыгу или Вуншигу (на юг от Сучжоу в 30 ли), 4) 400 больших листов 
уйгурской письменности буддийского содержания (23×60 см); в том числе три дати-
рованных рукописи, а именно: 1) рукопись на пяти листах, 1688 г., 2) конец рукописи, 
только 54–58 стр.; писана в 41 году царствования Кян-си, т.е. в 1702 году и 3) боль-
шая рукопись, до 350 листов — „алтун jарук“ — „Золотое сияние“, писана в 1687–
1688 г.» (Малов 1912б: 99; Абрамзон 1978: 12–25)8. 

В 1920 г. первый наставник С.Е. Малова профессор Н.Ф. Катанов писал о его ори-
гинальных коллекциях в Казани: «…во время двух путешествий в Центральную 
Азию он составил значительные по числу и качеству коллекции картин и статуэток 
буддийских святых, а также храмовых медалей и медных монет последних трех дина-
стий, царствовавших в Китае в XIII–XIX вв.» (Катанов 1920: 42). 

С.Е. Малов, возвращаясь и описывая по пути из Суджоу в Хами (конец декабря 
1913 г.) основные итоги второй научной экспедиции (1913–1914), писал: «…я обратил 
преимущественно свое внимание на фонетику уйгурского языка и на этнографию»; 
«мне удалось… записать большое сказание о Гесер-хане»; «…у омонголившихся жел-
тых уйгуров собрал небольшой материал по их монгольскому наречию» и другие 
уникальные лингвистические, фольклорные и историко-этнографические материалы 
(Малов 1914: 85–88). Его активная собирательская деятельность сформировала но- 
вый пласт шаманских предметов: «бубен», «колотушка», «пара» —кусок черной ма-
терии», «шаманская коса» и т.д. По известной программе К.З. Яцуты (1876–1953)9 

                              
7 В фондах Кунсткамеры онлайн представлены уникальные фотоколлекции (всего 111) периода 

экспедиций С.Е. Малова, посвященные следующим народам: уйгурам, саларам, доланам и лопту- 
кам. См.: Малов Сергей Ефимович (04(16) января 1880 — 01 сентября 1957). Экспонаты. URL: 
https://collection. kunstkamera.ru/entity/OBJECT?person=3504297 (дата обращения: 08.02.2025). 

8 Оригинальный обзор и исследовательская оценка этнографического творчества и наследия 
С.Е. Малова представлены в статье С.М. Абрамзон «Этнографические исследования С.Е. Малова» 
(см.: Абрамзон 1978: 12–25). В завершение статьи С.М. Абрамзон писал: «…о чем мы говорили в 
этом обзоре, свидетельствует о большом вкладе в этнографическую науку, который сделан трудами 
С.Е. Малова». Также следует отметить статью А.Н. Юзефовича «Древние черепа из окрестностей 
озера Лоб-Нор». Он писал: «В коллекциях Института этнографии Академии наук СССР находятся 
четыре черепа, вывезенные С.Е. Маловым в 1915 г. из окрестностей озера Лоб-Нор в Восточ- 
ном Туркестане». См.: Сборник музея антропологии и этнологии. 1949. Т. X. С. 303–311. URL: 
https://www.kunstkamera.ru/files/lib/mae_x_17.pdf (дата обращения: 18.02.2025). 

9 Скорее всего, опираясь на работу К.З. Яцуты «Краткий учебник анатомии человека» (1913) и его 
анатомические и антропологические разработки периода работы в Кунсткамере. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

213

«антропометрическими инструментами измерено 55 человек» (Там же: 86–87). Так- 
же на завершающем этапе путешествия ученый писал: «Я много фотографировал, 
имею хорошие негативы 1) — уйгурских кумирен… 28 шт., 2) — уйгурск[их] типов, 
жилищ… 45 шт., 3) смесь (типы китайцев, дунган, пейзажи…) — 20 шт., а всего 93 
негатива». 

Одним из первых советских востоковедов-индологов, проявивших интерес к экс-
педиционному наследию С.Е. Малова, был В.С. Воробьев-Десятовский (1927–1956). 
Он писал в 1953 г.: «Среди рукописных сокровищ, привезенных русскими путеше-
ственниками и исследователями из Центральной Азии и хранящихся в Секторе вос-
точных рукописей Института востоковедения Академии Наук СССР в Ленинграде, 
имеется коллекция тибетских документов на дереве. Она была куплена членом-
корреспондентом Академии Наук СССР С.Е. Маловым 15 июня 1914 г. в селении 
Миран в районе озера Лоб-Нора и происходит из Миранского городища, находяще-
гося недалеко от селения Миран» (Воробьев-Десятовский 1953: 167–185). Эти цен-
ные коллекции С.Е. Малова, требующие в оценке В.С. Воробьева-Десятовского  
«ее изучения и публикации отдельных ее документов», сохранившиеся в Кунстка-
мере, были переданы 20 марта 1925 г. в Азиатский Музей Академии наук СССР  
(Там же: 170). Несомненный интерес для дальнейшего изучения представляют  
экспедиционные материалы, хранящиеся в личном фонде С.Е. Малова в СПбФ 
АРАН: это фольклорные, лингвистические и этнографические записи, сделанные во 
время экспедиций по Туркестану (1910–1914), отчеты об экспедициях в Кашгарию 
(1915) и т.д. 

В 1970 г. известный тюрколог Д.М. Насилов, обращая внимание на фундаменталь-
ное издание «Сутра золотого блеска», писал: «К сожалению, свет увидели лишь три 
выпуска этого перевода (соответствуют 466 страницам уйгурского текста), которые 
вышли под наблюдением и с предисловием С.Е. Малова, остальная часть перевода 
осталась в рукописи» (Насилов 1970: 97–98). В своем прижизненном издании «Па-
мятника древнетюркской письменности» (1951) С.Е. Малов писал: «Признавая со 
всеми тюркологами, что восточные тюркские языки, вообще говоря, представляют 
более древнюю картину, древнее западных тюркских языков, я могу только сказать, 
что те языки являются древними, в которых больше сохранилось предполагаемых 
древних языковых фактов, так что новые татарский язык или башкирский — это и 
древнейшие языки, эту их древность показывает и их новизна: видно, что они прожи-
ли уже большую и долгую жизнь, перетирались с другими соседившими языками 
(финскими, славянскими и другими, нам неизвестными), так что изначально, так ска-
зать, они ничем не уступают в своей древности своим восточным собратьям-языкам, 
но в западных тюркских языках превалируют теперь уже многие новые элементы, 
заменившие собой древние» (Малов 1951: 5). 

К рубежу дореволюционной и советской тюркологии С.Е. Малов сформировался 
как известный тюрколог-энциклопедист и исследователь древних и современных 
языков, фольклора, истории и этнографии тюркских народов Сибири и Поволжья, 
Центральной Азии, Западного и Восточного Китая и Монголии. После завершения 
учебы в санкт-петербургский период творчества в 1909–1916 гг. он напечатал более 
15 лингвистических, фольклористических, этнографических работ и рецензий в ве-
дущих журналах и востоковедных изданиях («Живая старина», «Записки Восточного 
отделения Русского археологического общества», «Известия Русского комитета для 
изучения Средней и Восточной Азии» и т.д.). 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

214 

Следующим своеобразным рубежом в жизни 36-летнего тюрколога С.Е. Малова 
стал 1916 год, когда он сдал экзамены на магистра турецкой словесности и уехал к 
семье10 и родственникам в родной город Казань. 

В рамках наших перспективных архивоведческих поисков и исследованных мате-
риалов огромный интерес представляют жизненные и профессиональные перелом-
ные события в жизни С.Е. Малова, произошедшие в завершающем казанском этапе,  
в 1916–1922 гг. 

После приезда из Санкт-Петербурга С.Е. Малов писал известному академику-
востоковеду и учителю С.Ф. Ольденбургу 27 января 1917 г. из Казани: «Живу здесь  
с 30 декабря. Подал прошение в историко-филологический факультет Казанского  
университета о допущении меня к пробным лекциям на звание приват-доцента.  
С проф. Н.Ф. Катановым у меня наилучшие отношения» (Бухарин, Поникаровская 
2017: 439). Также в своем письме из Казани от 28 января 1917 г. профессору Санкт-
Петербургского университета, своему наставнику на восточном факультете В.Д. Смир-
нову С.Е. Малов написал следующие проникновенные строки: «Глубокоуважаемый 
Василий Дмитриевич! Извиняюсь, что на Рождество уехал сюда из Петрограда, не 
простившись с Вами…11 Очень благодарен Вам за снисхождение к моим слабым  
ответам на экзамене в середине ноября прошлого года…12 Живу здесь, в Казани,  
с 30 декабря. Подал уже прошение в историко-филологический факультет здешнего 
университета о допущении меня к пробным лекциям на звание приват-доцента по 
кафедре турецких наречий»13. В завершение письма писал: «Желаю Вам здоровья и 
всего наилучшего! Папа тоже шлет Вам привет и свои благожелания! Навсегда благо-
дарный и искренне уважающий Вас»14. 

В 1917–1922 гг. тюркология в Казанском университете и в целом в Казани была 
представлена выпускником арабско-персидско-турецко-татарского разряда факульте-
та восточных языков С.-Петербургского университета (1909) С.Е. Маловым. Этот 
период научно-педагогической и общественной деятельности С.Е. Малова также от-
разился в его опубликованных работах и в архивных документах личного фонда в 
Санкт-Петербургском филиале архива РАН и фондах Государственного архива Рес-
публики Татарстан. 

Первая пробная лекция молодого ученого-тюрколога на тему «Турецкие наречия 
Западного Китая» состоялась в библиотеке университета 10 марта 1917 г. в 14 часов. 
Следующая лекция по теме «Древние енисейско-орхонские письмена и их дешифро-
вание» была выслушана преподавателями и студентами 17 марта 1917 г.15. Эти учеб-
ные лекции С.Е. Малова были оценены «весьма удовлетворительно», и ему было вы-

                              
10 Летом 1909 г. состоялась помолвка Сергея Ефимовича Малова и Александры Михайловны Со-

ловьевой. 24 августа 1912 г. он женился на Александре Михайловне Соловьевой (1886–1973). «Про-
ходя обучения на старших курсах университета, Сергей Ефимович познакомился с девушкой из се-
мьи дальних родственников: коллежского асессора, позднее надворного советника Михаила Теренть-
евича Соловьева (ум. 1918) — Александрой Михайловной, статной, образованной…». Единственный 
их сын — Малов Игорь Сергеевич (14.08.1913–1942). Подробнее о личной жизни в интересном ма-
териале, основанном на архивных документах, см.: Андрей Войчук. Профессор Сергей Ефимович 
Малов. Штрихи биографии. URL: https://proza.ru/2024/09/24/1530 (дата обращения: 16.01.2025). 

11 Авторские многоточия. 
12 Авторские многоточия. 
13 АВ ИВР РАН. Ф. 50. Оп. 2. Д. 28. Л. 1–1об. 
14 АВ ИВР РАН. Ф. 50. Оп. 2. Д. 28. Л. 1об. 
15 Государственный архив Республики Татарстан. Ф. 977. Оп. ИФФ. Д. 2487. Л. 7–10. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

215

дано свидетельство от историко-филологического факультета на «право преподавания 
по кафедре турецко-татарских наречий в звании приват-доцента». В марте 1917 г. 
университет возбудил ходатайство перед попечителем учебного округа о зачислении 
С.Е. Малова приват-доцентом по кафедре турецко-татарских наречий. Его вступи-
тельная лекция «Уйгурская письменность», прочитанная 30 сентября 1917 г. на исто-
рико-филологическом факультете университета, положила начало учебной и научной 
тюркологической деятельности известного востоковеда и общественного деятеля. 

В ноябре–декабре 1917 г. С.Е. Малов читал студентам университета лекции на те-
мы: «Старо-турецкая письменность. Руническая письменность» (8 ноября 1917 г.), 
«Чтение большой надписи... на памятнике Кюль-тегина» (13 ноября 1917 г.), «Уйгур-
ский алфавит», «Перевод уйгурских документов» (20 и 22 ноября 1917 г.) и пр.16.  
В январе–марте 1918 г. лекции приват-доцента кафедры турецко-татарских наречий 
С.Е. Малова были посвящены «турецкому манихейству», переводам «манихейских 
уйгурских текстов», «предисловия „Золотого блеска“» и т.д.17. 

В 1919–1921 гг. С.Е. Малов совершил четыре научные экспедиции с целью сбора 
лингвистических и фольклорных материалов по Казанскому и Малмыжскому уездам 
ТАССР. Также архивные документы позволяют отметить, что в свой последний ка-
занский период С.Е. Малов работал в новых реорганизованных учебных заведениях и 
институтах в должностях преподавателя мусульманских трехгодичных педагогиче-
ских курсов (1918–1919), профессора Высшего института народного хозяйства (1918–
1922), профессора словесного отделения Восточной академии (1921–1922), заведую-
щего нумизматическим музеем при Казанском университете (1921–1922) и препода-
вателя Восточного педагогического института (1922). 

К августу 1917 г. относится востоковедческий образовательный проект, составлен-
ный приват-доцентом Казанского университета Сергеем Маловым. Этот проект 
включал создание в университете турецкого и финно-угорского отделений. Турецкое 
отделение состояло из шести кафедр — арабской словесности, персидской словесно-
сти, турецкой словесности, монгольской словесности, истории Востока, археологии, 
искусства и этнографии Востока. В угро-финском отделении были представлены три 
кафедры: угро-финской словесности, истории и древностей угро-финских племен, 
этнографии угро-финских племен (Об учреждении 1917: 13–20). Этот университет-
ский проект по развитию востоковедения в Казани был обсужден на заседании совета 
историко-филологического факультета 26 января 1918 г. и представлен в Совет Ка-
занского университета с ходатайством «об учреждении на историко-филологическом 
факультете Казанского университета Восточного отделения с разрядами турецко-
татарским и угро-финским...». К сожалению, данный проект не был реализован в Ка-
занском университете. 

Всего в казанский период, в 1917–1922 гг., С.Е. Малов опубликовал 37 статей, об-
зоров и рецензий в ведущих изданиях: «Известиях общества археологии, истории и 
этнографии», «Известиях Северо-восточного археологического и этнографического 
института», «Казанском библиофиле», «Казанском музейном вестнике» и т.д. Среди 
наиболее интересных материалов и оценок творческого наследия С.Е. Малова выде-
ляются: «Об учреждении восточных (турецкого и финского) отделений на историко-
филологическом факультете Казанского университета» (1917), «Заметка о Кашане» 

                              
16 СПбФ АРАН. Ф. 1079. Оп. 2. Д. 77. Л. 1–2. 
17 СПбФ АРАН. Ф. 1079. Оп. 2. Д. 77. Л. 2. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

216 

(1919), «Болгарская золотая чаша с турецкой надписью» (1921) и оригинальные ре-
цензии (Убрятова 1951: 23–24; Медведева 1978: 262–276)18. 

Истоки тюркологической деятельности С.Е. Малова — преподавание тюркских язы-
ков, изучение древнетюркских памятников и исследование современных тюркских язы-
ков — тесно связаны с традициями и новациями казанского востоковедения и тюрколо-
гии. «Расцвет научно-исследовательск[ой] и пед[агогической] деятельности Малова 
приходится на послеоктябрьский период. М[алов] вошел в историю тюркологии как 
выдающийся знаток древнетюрк.-руническ[их] и уйгурск[их] памятников и как вы-
дающийся педагог-тюрколог, из школы к[ото]рого вышли почти все современные тюр-
кологи старшего и среднего поколения» (Биобиблиографический словарь 1989: 155). 

Тем не менее общая атмосфера неустроенности в профессиональной сфере про-
слеживается в строках С.Е. Малова С.Ф. Ольденбургу в письме от 4 ноября 1917 г. 
Данное письмо было написано по возвращении С.Е. Малова после его отъезда с от-
ступающими белогвардейскими частями из Казани. Он писал: «Позвольте обратиться 
к Вам, глубокоуважаемый Сергей Федорович, с покорнейшей просьбой. При случае, 
не поимеете ли меня в виду на какое-либо подходящее для меня место — напр., в ка-
кую-либо библиотеку, Музей или что-либо другое? С Казанью я подумываю уже рас-
статься…» (Бухарин, Поникаровская 2017: 443). 

Важный исследовательский порыв С.Е. Малова в казанский период особенно дол-
жен быть отмечен в его биографии и истории центральноазиатских исследований в 
ранний советский период тюркологии. В своем письме от 2 апреля 1921 г. он писал 
А.Н. Самойловичу: «Я тоже уже давно подумываю о поездке в третий раз в Цен-
тральный Китай и в феврале–марте о том подал прошение в этнографический отдел 
Наркомпроса и в Государственный ученый Совет»19 (Александр Николаевич Самой-
лович 2008: 220) — и просил оказать поддержку. В своем прошении в этот руководя- 
щий научно-методический орган Наркомпроса РСФСР С.Е. Малов (2 марта 1921 г.) 
сформулировал актуальную исследовательскую задачу и перспективу командировки  
в Центральный Китай на два года. «И вот я желал бы — для завершения, исправления 
и пополнения своих материалов и для их окончательного редактирования к печати — 
отправиться в третье путешествие в Китайский Туркестан и китайскую провинцию 
Гуань-су для изучения языка и быта уйгуров, саларов, киргизов, сартов Китайского 
Туркестана (особенно Лобнора и Южной Кашгарии), частью для изучения быта мон-
гольских и тунгутско-тибетских племен бассейна Кукунора…» (Там же: 222). Новой 
экспедиции не суждено было совершиться. 

Завершающий казанский этап деятельности 42-летнего ученого-тюрколога С.Е. Ма-
лова ярко отразился в последнем его послании. В письме от 27 декабря 1922 г.  
он снова писал С.Ф. Ольденбургу: «На днях я получил телеграмму от Александра 
Николаевича об избрании меня преподавателем Университета. Я очень и очень рад 
                              

18 В перспективе важно обратить внимание на неопубликованные материалы и статьи С.Е. Ма-
лова в СПбФ АРАН. Ф. 1079, относящиеся к казанскому периоду творчества и историко-культурному 
наследию поволжских татар, такие как «Казанско-татарская свадьба» (1921), «О татарской народ- 
ной песне» (1921), «Крещеные татары» (1922), «Грамматика языка татар-кряшен» (1925), заметки  
«О казанских тамгах» (1921) и «Тамги крещеных татар. Деревня Шеморбат Мамадышского уезда 
Казанской губернии» (1921), лекция «Восточная палеография» (1921), различные экспедиционные 
авторские записи татарских фольклорных и лингвистических текстов на русском языке и т.д. 

19 Государственный ученый Совет — научно-методический орган Наркомпроса РСФСР, осуще-
ствлявший политику в области науки, искусства, образования и воспитания (образован в 1919 г., 
упразднен в 1933 г.). В 1921–1925 гг. входил в состав Академического центра Наркомпроса РСФСР. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

217

этому обстоятельству» (Бухарин, Поникаровская 2017: 443). Отъезд С.Е. Малова из 
Казани в Петроград открыл новый этап тюркологического творчества выдающегося 
ученого. 

Завершая нашу статью, следует вспомнить оценку Э.Р. Тенишева творчества казан-
ского и петербургского ученого-тюрколога и мыслителя: «С.Е. Малову как ученому 
были свойственны необычайная широта интересов, глубокое проникновение в суть 
явлений. Для стиля работы С.Е. Малова характерны строгость освещения факта  
и постоянный поиск новых путей исследования…» (Тенишев 1978: 33). Творчество  
и наследие С.Е. Малова следует оценить как эпоху в истории российской и мировой 
тюркологии. Его деятельность в дореволюционный и советский периоды олицетворя-
ла феномен комплексной и междисциплинарной тюркологической науки, имеющей 
огромное научное, прикладное и духовное значение. 

 
Литература 
 
Абрамзон 1978 — Абрамзон С.М. Этнографические исследования С.Е. Малова // Тюркологи-

ческий сборник-1975 (Памяти С.Е. Малова посвящается). М.: Наука, ГРВЛ, 1978. С. 12–25. 
Александр Николаевич Самойлович 2008 — Александр Николаевич Самойлович: научная 

переписка, биография / Сост., автор ст. и биографии Г.Ф. Благова; отв. ред. Д.М. Насилов. 
М.: Вост. лит., 2008. 

Биобиблиографический словарь 1989 — Биобиблиографический словарь отечественных тюр-
кологов: дооктябрьский период. 2-е изд. М.: Наука, ГРВЛ, 1989. 

Благова 2002 — Благова Г.Ф. История среднеазиатско-тюркских литератур и история литера-
турных языков в трудах А.Н. Самойловича послеоктябрьского периода // Вопросы языко-
знания. 2002. № 5. С. 96–115. 

Бухарин, Поникаровская 2017 — Бухарин М.Д., Поникаровская М.В. Письма С.Е. Малова к 
С.Ф. Ольденбургу // Вестник истории, литературы, искусства. 2017. Т. 12. С. 435–448. 

Воробьев-Десятовский 1953 — Воробьев-Десятовский В.С. Коллекция тибетских документов 
на дереве, собранная С.Е. Маловым // Ученые записки Института востоковедения. 1953. 
Т. VI. С. 167–175. 

Восточный Туркестан 2018 — Восточный Туркестан и Монголия. История изучения в конце 
XIX — первой трети XX века. Т. I. Эпистолярные документы из архивов Российской ака-
демии наук и Турфанского собрания / Под ред. чл.-корр. РАН М.Д. Бухарина. М.: Памятники 
исторической мысли, 2018. С. 601–611. 

Катанов 1920 — Катанов Н.Ф. Несколько слов о казанских коллекционерах // Казанский 
музейный вестник. 1920. № 7–8. С. 35–47. 

Малов 1904 — Малов С.Е. Из поездки к мишарям (О наречии мишарей Чистопольского уез-
да) // Приложение к «Ученым запискам Казанского императорского Университета» за 1904 г. 
Казань, 1904. 

Малов 1909 — Малов С.Е. Несколько слов о шаманстве у турецкого населения Кузнецкого 
уезда Томской губернии // Живая старина. 1909. Вып. 2–3. С. 38–41. 

Малов 1912а — Малов С.Е. Остатки шаманства у желтых уйгуров // Живая старина. 1912.  
Т. XXI. Вып. 1. С. 61–74. 

Малов 1912б — Малов С.Е. Отчет о путешествии к уйгурам и саларам // Известия Русского 
комитета для изучения Средней и Восточной Азии в историческом, археологическом, 
лингвистическом и этнографическом отношениях. Серия II. № 1. Апрель 1912 г. СПб.: Тип. 
Императорской Академии наук, 1912. С. 94–99. 

Малов 1914 — Малов С.Е. Отчет о втором путешествии к уйгурам С.Е. Малова // Известия 
Русского комитета для изучения Средней и Восточной Азии в историческом, археологи-
ческом, лингвистическом и этнографическом отношениях. Серия II. № 3. 1914. С. 85–88. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

218 

Малов 1917 — Малов С.Е. Шаманство у сартов Восточного Туркестана (к пояснению коллек-
ции Музея антропологии и этнографии по восточно-туркестанскому шаманству) // Ко дню 
80-летия академика Василия Васильевича Радлова (1837–1917). Сборник Музея антропо-
логии и этнографии Российской АН. Петроград, 1917. Т. V. Вып. I. С. 1–16. 

Малов 1924 — Малов С.Е. Предисловие к статье: Анохин А.В. Материалы по шаманству у 
алтайцев // Сборник Музея антропологии и этнографии Российской АН. Петроград. 1924. 
Т. IV. Вып. 2. С. I–VII. 

Малов 1947 — Малов С.Е. Шаманский камень «яда» у тюрков Западного Китая // Советская 
этнография. 1947. № 1. С. 151–160. 

Малов 1951 — Малов С.Е. Памятники древнетюркской письменности. Тексты и исследования. 
М.; Л., 1951. 

Медведева 1978 — Медведева Л.Я. Хронологический перечень трудов С.Е. Малова и литера-
тура о нем // Тюркологический сборник-1975 (Памяти С.Е. Малова посвящается). М.: Наука, 
ГРВЛ, 1978. С. 262–276. 

Милибанд 1995 — Милибанд С.Д. Малов С.Е. // Биобиблиографический словарь отечествен-
ных востоковедов с 1917 г. Книга II. 2-е изд., переработанное и дополненное. М.: Наука, 
1995. С. 16–18. 

Насилов 1970 — Насилов Д.Н. Изучение памятников древнеуйгурского письма в отечествен-
ном востоковедении // Тюркологический сборник-1970. М., 1970. С. 93–110. 

Об учреждении 1917 — Об учреждении Восточных (турецкого и финского) отделений на 
историко-филологическом факультете Казанского университета // Неотложные задачи земств 
Поволжья. Казань, 1917. С. 13–20. 

Савдакасов, Омарбеков 1973 — Савдакасов Г., Омарбеков С. Маловские чтения // Советская 
тюркология. 1973. № 6. С. 126–127. 

Сергей Ефимович Малов 1957 — Сергей Ефимович Малов. Некролог // Известия АН СССР. 
Отделение литературы и языка. 1957. Т. XVI. Вып. VI. С. 574–576. 

Тенишев 1978 — Тенишев Э.Р. С.Е. Малов — исследователь современных тюркских языков // 
Тюркологический сборник-1975 (Памяти С.Е. Малова посвящается). М.: Наука, ГРВЛ, 1978. 
С. 26–33. 

Тюркологический сборник-1975 — Тюркологический сборник-1975 (Памяти С.Е. Малова по-
свящается). М.: Наука, ГРВЛ, 1978. 

Убрятова 1951 — Убрятова Е.И. О научной и общественной деятельности Сергея Ефимовича 
Малова // Тюркологический сборник. I. М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1951. С. 5–30. 

Убрятова 1957 — Убрятова Е.И. Сергей Ефимович Малов (Некролог, библиография основных 
работ) // Известия АН. Отделение литературы и языка. Т. 16. Вып. 6. М., 1957. 

 
Radloff, Malov 1913–1917 — Suvarṇaprabhāsa (Сутра Золотого Блеска). Текст уйгурской редак-

ции / Издали В.В. Радлов и С.Е. Малов. СПб.: Тип. Императорской Академии наук, 1913 (I–
II), 1914 (III–IV), 1915 (V–VI); Пг.: [Тип. Академии наук], 1917 (VII–VIII). XV (Bibliotheca 
Buddhica. XVII). 

Radloff, Malov 1930 — Suvarṇaprabhāsa (Das Goldglanz-Sūtra) / Aus dem Uigurischen ins Deutsche 
übersetzt von Dr. W. Radloff. Nach dem Tode des Übersetzers mit Elnleitung von S. Malov 
Herausgegeben. I–III. Leningrad (Л.): Изд-во АН СССР, 1930. II (Bibliotheca Buddhica. XXVII). 

Vorobyova-Desyatovskaya 1995 — Vorobyova-Desyatovskaya M.I. The Malov Collection of Manu-
scripts in the St. Petersburg Branch of the Institute of Oriental Studies // Manuscripta Orientalia. 
St. Petersburg; Helsinki, 1995. Vol. 1. No. 2. October. Р. 29–39. 

 
References 
 
Abramzon, Saul M. “Etnograficheskie issledovaniia S.E. Malova” [Ethnographic Research by 

S.E. Malov]. Tiurkologicheskii sbornik-1975. Moscow, 1978, pp. 12–25 (in Russian). 
Aleksandr Nikolaevich Samoilovich: nauchnaia perepiska, biografiia [Alexander Nikolaievich Samoilo-

vich: Scholarly Correspondence, Biography]. Moscow: Vostochnaya literatura, 2008 (in Russian). 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

219

Biobibliograficheskii slovar’ otechestvennykh tiurkologov: dooktiabrskii period [A Biobibliographical 
Dictionary of Russian Turkologists: Pre-October Period]. Moscow: Nauka, Glavnaia redaktsiia 
vostochnoi literatury, 1989 (in Russian). 

Blagova, Galina F. “Istoriia sredneaziatsko-tiurkskikh literatur i istoriia literaturnykh iazykov v 
trudakh A.N. Samoilovicha posleoktiabrskogo perioda” [The History of Central Asian-Turkic 
Literatures and the History of Literary Languages in the Works of A.N. Samoilovich in the Post-
October Period]. Voprosy iazykoznaniia, 2002, no. 5, pp. 96–115 (in Russian). 

Buharin, M.D. & Ponikarovskaia, M.V. “Pis’ma S.E. Malova k S.F. Ol’denburgu” [Letters from 
S.E. Malov to S.F. Oldenburg]. Vestnik istorii, literatury, iskusstva, 2017, vol. 12, pp. 435–448 (in 
Russian). 

Katanov, Nikolai F. “Neskol’ko slov o kazanskikh kollektsionerakh” [A Few Words about Kazan 
Collectors]. Kazanskii muzeinyi vestnik, 1920, no. 7–8, pp. 35–47 (in Russian). 

Malov, Sergei E. “Iz poezdki k mishariam (O narechii misharei Chistopol’skogo uezda)” [From a Trip 
to the Mishars (On the Dialect of the Mishars of Chistopolsky District)]. In: Prilozhenie k 
“Uchenym zapiskam Kazanskogo imperatorskogo Universiteta” za 1904 g. [Appendix to the 
“Scholarly Notes of the Kazan Imperial University” for 1904]. Kazan, 1904 (in Russian). 

Malov, Sergei E. “Neskol’ko slov o shamanstve u turetskogo naseleniia Kuznetskogo uezda Tomskoi 
gubernii” [A Few Words about Shamanism among the Turkish Population of Kuznetsk District, 
Tomsk Province]. Zhivaia starina, 1909, vol. 2–3, pp. 38–41 (in Russian). 

Malov, Sergei E. “Ostatki shamanstva u zheltykh uigurov” [Remnants of Shamanism among the 
Yellow Uyghurs]. Zhivaia starina, 1912, vol. XXI, no. 1, pp. 61–74 (in Russian). 

Malov, Sergei E. “Otchet o puteshestvii k uiguram i salaram” [Report on the Journey to the Uyghurs 
and Salars]. Izvestiia Russkogo komiteta dlia izucheniia Srednei i Vostochnoi Asii v istoricheskom, 
archeologicheskom, lingvisticheskom i ethnograficheskom otnosheniiakh [News of the Russian 
Committee for the Study of Central and East Asia in Historical, Archaeological, Linguistic and 
Ethnographic Aspects]. Ser. II, no. 1, April 1912. St. Petersburg: Tipografiia Imperatorskoi 
Akademii Nauk, 1912, pp. 94–99 (in Russian). 

Malov, Sergei E. “Otchet o vtorom puteshestvii k uiguram” [Report on the Second Journey to the 
Uyghurs by S.E. Malov]. Izvestiia Russkogo komiteta dlia izucheniia Srednei i Vostochnoi Asii v 
istoricheskom, arkheologicheskom, linguisticheskom i ethnograficheskom otnosheniiakh [News of 
the Russian Committee for the Study of Central and East Asia in Historical, Archaeological, 
Linguistic and Ethnographic Aspects]. Ser. II, no. 3, 1914, pp. 85–88 (in Russian). 

Malov, Sergei E. “Shamanstvo u sartov Vostochnogo Turkestana (k poiasneniiu kollektsii Muzeia 
antropologii i etnografii po vostochno-turkestanskomu shamanstvu)” [Shamanism among the Sarts 
of East Turkestan (to the Explanation of the Collection of the Museum of Anthropology and 
Ethnography on East Turkestan Shamanism). In: Ko dnyu 80-letiya akademika Vasiliya 
Vasil’evicha Radlova (1837–1917). Sbornik Muzeya antropologii i etnografii Rossijskoj AN [On 
the 80th Anniversary of Academician Vasily Vasilievich Radlov (1837–1917). Collection of the 
Museum of Anthropology and Ethnography of the Russian Academy of Sciences]. Petrograd, 
1917, vol. V (iss. I), pp. 1–16 (in Russian). 

Malov, Sergei E. “Predislovie k stat’e: Anokhin A.V. Materialy po shamanstvu u altaitsev [Preface to 
the Article: Anokhin A.V. Materials on Shamanism among the Altai People]. Sbornik Muzeia 
antropologii i etnografii Rossiiskoi AN [Collection of the Museum of Anthropology and 
Ethnography of the Russian Academy of Sciences]. Petrograd, 1924, vol. IV (iss. 2), pp. I–VII (in 
Russian). 

Malov, Sergei E. “Shamanskii kamen’ ‘yada’ u tiurkov Zapadnogo Kitaia” [The Shamanic “Yada” 
Stone among the Turks of Western China]. Sovetskaya etnografiya, 1947, no. 1, pp. 151–160 (in 
Russian). 

Malov, Sergei. E. Pamiatniki drevnetiurkskoi pis’mennosti. Teksty i issledovaniia [Monuments of 
Ancient Turkic Writing. Texts and Studies]. Moscow–Leningrad: 1951 (in Russian).  

Medvedeva, Liia Y. “Khronologicheskii perechen’ trudov S.E. Malova i literatura o niom”  
[A Chronological List of Works by S.Е. Malov and Literature about Him]. Tiurkologicheskii 
sbornik-1975, Moscow, 1978, pp. 262–276 (in Russian). 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

220 

Miliband, Sofia D. “Biobibliograficheskii slovar’ otechestvennykh vostokovedov s 1917 g.”  
[A Biobibliographic Dictionary of Russian Orientalists Since 1917]. Book II. 2nd ed., revised and 
supplemented. Moscow: Nauka, 1995 (in Russian). 

Nasilov, Dmitrii N. “Izuchenie pamiatnikov drevneuigurskogo pis’ma v otechestvennom vostoko-
vedenii” [The Study of Records in Ancient Uyghur Writing in Russian Oriental Studies]. 
Tiurkologicheskii sbornik-1970. Moscow: Nauka, Glavnaia redaktsiia vostochnoi literatury, 1970, 
pp. 93–110 (in Russian). 

“Ob uchrezhdenii Vostochnykh (turetskogo i finskogo) otdelenii na istoriko-filologicheskom 
fakul’tete Kazanskogo universiteta” [On the Establishment of the Oriental (Turkish and Finnish) 
Departments at the Faculty of History and Philology of Kazan University]. In: Neotlozhnye 
zadachi zemstv Povolzh’ia [The Urgent Tasks of the Volga Region Zemstvos (= electable bodies of 
local government)]. Kazan, 1917, pp. 13–20 (in Russian). 

Savdakasov, Gozhaxmet S. & Omarbekov, Sapargali. “Malovskie chteniia” [Malov Readings]. 
Sovetskaia tiurkologiia [Soviet Turkology], 1973, no. 6, pp. 126–127 (in Russian). 

“Sergei Efimovich Malov. Nekrolog” [Sergei Efimovich Malov. Obituary]. Izvestiia AN SSSR. 
Otdelenie literatury i iazyka, 1957, vol. XVI (iss. VI), pp. 574–576 (in Russian). 

Suvarṇaprabhāsa (Sutra Zolotogo Bleska) [The Sūtra of Golden Splendor]. Tekst uygurskoy redaktsii 
[The text of the Uyghur edition]. Published by V.V. Radlov and S.E. Malov. St. Petersburg: 
Tipografiia Imperatorskoi Akademii Nauk, 1913 (I–II), 1914 (III–IV), 1915 (V–VI); Petrograd: 
[Tipografiia Akademii Nauk], 1917 (VII–VIII). XV (Bibliotheca Buddhica. XVII). 

Suvarṇaprabhāsa (Das Goldglanz-Sūtra). Aus dem uigurischen ins deutsche übersetzt von Dr. 
W. Radloff. Nach dem Tode des Übersetzers mit elnleitung von S. Malov herausgegeben. I–III. 
Leningrad (L.): Izdatel’stvo AN SSSR, 1930. II (Bibliotheca Buddhica. XXVII) (in German). 

Tenishev, Edxam R. “S.E.Malov — issledovatel’ sovremennykh tiurkskikh iazykov [S.Е. Malov —  
A Researcher of Modern Turkic Languages]. Tiurkologicheskii sbornik-1975. Moscow: Nauka, 
Glavnaia redaktsiia vostochnoi literatury, 1978, pp. 26–33 (in Russian). 

Тiurkologicheskii sbornik-1975 (Pamiati S.E. Malova posviashchaetsia) [(In memory of S.E. Ma-
lov)]. Moscow: Nauka, Glavnaia redaktsiia vostochnoi literatury, 1978 (in Russian). 

Ubryatova, Elizaveta I. “O nauchnoi i obshhestvennoi deiatel’nosti Sergeia Efimovicha Malova” [On 
the Scholarly and Public Activity of Sergei Efimovich Malov]. Tiurkologicheskii sbornik I. 
Moscow–Leningrad: Izdatel’stvo AN SSSR, 1951, pp. 5–30 (in Russian). 

Ubryatova, Elizaveta I. “Sergei Efimovich Malov (Nekrolog, bibliografiia osnovnykh rabot) [Sergey 
Efimovich Malov (Obituary, Bibliography of Major Works)]. Izvestiia AN. Otdelenie literatury i 
iazyka, 1957, vol. 16 (iss. 6) (in Russian). 

Vorobyov-Desyatovskii, Vladimir S. “Kollektsiia tibetskikh dokumentov na dereve, sobrannaia 
S.E. Malovym” [A Collection of Tibetan Wooden Documents Assembled by S.Е. Malov]. Uchenye 
zapiski Instituta vostokovedeniia [Scholarly Notes of the Institute of Oriental Studies], 1953, 
vol. VI, pp. 167–175 (in Russian). 

Vorobyova-Desyatovskaya, Margarita I. “The Malov Collection of Manuscripts in the St. Petersburg 
Branch of the Institute of Oriental Studies”. Manuscripta Orientalia, 1995, vol. 1, no. 2 (October), 
pp. 29–39. St. Petersburg–Helsinki (in English). 

Vostochnyi Turkestan i Mongoliia. Istoriya izucheniia v kontse XIX — pervoi treti XX veka. T. I. 
Epistolyarnyie dokumenty iz arkhivov Rossiiskoi akademii nauk i Turfanskogo sobraniia [East 
Turkestan and Mongolia. History of Research in the Late 19th — First Third of the 20th Century. 
Vol. I. Epistolary Documents from the Archives of the Russian Academy of Sciences and the 
Turfan Collection]. Moscow: Pamiatniki istoricheskoi mysli, 2018, pp. 601–611 (in Russian). 

 
 
 
 
 
 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

221

“I am Beginning to Think of Leaving My Native Kazan” (1922): 
S.E. Malov in Kazan, St. Petersburg and Expeditions to Chinese 
Turkestan (1880–1922) (on the 145th Anniversary of His Birth) 
 
Liqiu LIU 
Nanjing University of Science and Technology 
Nanjing, China  
R.M. VALEEV 
Kazan Federal University 
Kazan, Russian Federation  
R.Z. VALEEVA 
Kazan Innovative University named after V.G. Timiryasov 
Kazan, Russian Federation  
A.N. SAMIGULLIN 
Kazan Federal University 
Kazan, Russian Federation  
G.R. SHARAFUTDINOV 
Kazan Federal University 
Kazan, Russian Federation 
 

Received 20.02.2025. 
 

A b s t ra c t : In 2025, the attention of colleagues in Russia and modern Turkic states will be focused on 
the 145th anniversary of S.E. Malov, the distinguished scholar of the ancient Turkic runic and Uighur 
monuments, the history, language and culture of Turkic-speaking peoples, educator, and Turkologist, 
whose biography and legacy are associated with two famous research journeys to Western and Central 
China (1909–1911 and 1913–1915, respectively). The year 2025 marks another memorable date — 
the 110th anniversary of the completion of the expedition. The paper focuses on the coverage of 
events and the scholar’s role during the Kazan, St. Petersburg, and expeditionary periods of his life 
and work (up to 1922). This article presents a brief overview of some archival documents from that 
period and the milestones of S.E. Malov’s work that are preserved in his personal collection in the 
St. Petersburg branch of the Archives of the Russian Academy of Sciences (F. 1079) and in other 
cultural centres. He is widely known and highly regarded today in Turkology in the Russian 
Federation and the CIS countries. 
 
Ke y  w o rd s :  Russia, Orient, Oriental studies, Turkology, Kazan, S.E. Malov, legacy, archives. 
 
Fo r  c i ta t i o n : Liqiu Liu, R.M. Valeev, R.Z. Valeeva, A.N. Samigullin, G.R. Sharafutdinov “ ‘I am 
Beginning to Think of Leaving My Native Kazan’ (1922): S.E. Malov in Kazan, St. Petersburg  
and Expeditions to Chinese Turkestan (1880–1922) (on the 145th Anniversary of His Birth)”. 
Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2025, vol. 22, no. 4 (iss. 63), pp. 200–222 (in Russian). DOI: 
10.55512/WMO692189. 
 
Ac k n o w l ed g e m e n t : The research was carried in accordance with the Strategic Academic Leadership 
Program of Kazan (Volga Region) Federal University. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

222 

A b o u t  t h e  a u t h o rs :  L iq iu  LIU, Candidate of Historical Sciences, Associate Professor, Nanjing 
University of Science and Technology (Nanjing, China) (liqiu_2018@163.com). ORCID: 0009-0001-
2154-1485. 
Rami l  M.  VALEEV, Doctor of Sciences (History), Professor, Kazan (Volga Region) Federal 
University (Kazan, Russian Federation) (Ramil.Valeev@kpfu.ru). ORCID: 0000-0003-3462-6469. 
Roza  Z.  VALEEVA, Candidate of Pedagogical Sciences, Associate Professor, Dean of the Faculty 
of Linguistics and International Communication, Kazan Innovative University (Kazan, Russian 
Federation) (valroz@inbox.ru). ORCID: 0000-0001-6347-0710. 
Aira t  N.  SAMIGULLIN, graduate student, Kazan (Volga Region) Federal University (Kazan, 
Russian Federation) (sam-air@mail.ru). ORCID: 0000-0002-8340-9420. 
Gennady R.  SHARAFUTDINOV, Senior Lecturer (PhD in History), Kazan (Volga Region) 
Federal University (Kazan, Russian Federation) (genesharafut@mail.ru). ORCID: 0000-0002-1070-
0591. 
 
 
APPENDIX: 
 
Scan of a Letter from L.R. Kyzlasov to S.E. Malov. Moscow. March 16, 1954  
Sankt-Peterburgskii filial arkhiva RAN (SPb FARAN). F. 1079 [The St. Petersburg Branch of the 
Archive of the Russian Academy of Sciences (SPb FARAN)]. F. 1079. Op. 3. D. 148. 
 
Arkhiv vostokovedov IVR RAN (AV IVR RAN). F. 50. Op. 2. D. 28 [Archive of Orientalists of the 

IVR RAS (AV IVR RAS)] F. 50. Op. 2. D. 28 (in Russian). 
Gosudarstvennyi arkhiv Respubliki Tatarstan (GA RT). F. 977. Op. IFF. D. 2487 [The State Archive 

of the Republic of Tatarstan]. F. 977. Op. IFF. D. 2487(in Russian). 
Sankt-Peterburgskii filial arkhiva RAN (SPb FARAN). F. 1079 [The St. Petersburg Branch of the 

Archive of the Russian Academy of Sciences (SPb FARAN)]. F. 1079 (in Russian). 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

223

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 223–233 

Новые сведения о портрете Эмина Ходжи 
из императорского Павильона Пурпурного Блеска  
(Цзыгуангэ) 
 
ВАН Дин 
Пекинский университет иностранных языков 
Пекин, Китай 
 
DOI: 10.55512/WMO696214 
 

Статья поступила в редакцию 13.03.2025. 
 
А н н о т а ц и я : В 1900 г. объединенные силы Восьми держав вошли в Пекин и грабительским 
образом захватили предметы искусства из императорских дворцов и парков, включая портреты 
знаменитых сановников из Павильона Пурпурного Блеска (Цзыгуангэ), среди которых был и 
портрет Эмина Ходжи. Многие из них оказались в Германии. Благодаря изучению документов 
Федерального архива Германии и материалов из других центров удалось установить, что порт-
рет Эмина Ходжи был доставлен в Берлин из Пекина Августом Гильдебрандтом (1868–1945), 
военным врачом армии генерал-фельдмаршала Альфреда фон Вальдерзее (1832–1904), и по-
мещен в экспозицию Берлинского этнологического музея. Ранее предполагалось, что портрет 
был утрачен в 1945 г. во время бомбардировок Берлина, когда музей получил значительные 
разрушения. Однако недавними исследованиями российских ученых было установлено, что по 
меньшей мере семь портретов, хранившихся прежде в Павильоне Пурпурного Блеска, были 
доставлены в Советский Союз. Недавно было опубликовано пять аналогичных портретов,  
и поэтому остается надежда обнаружить портрет Эмина Ходжи. Кроме того, визуальное со-
поставление пяти опубликованных портретов с фотографиями портрета Эмина Ходжи в экс-
позиции Берлинского этнологического музея позволяет сделать предположение о его возможном 
нынешнем месторасположении. В настоящей статье приводятся также новые биографические 
данные об Августе Гильдебрандте, который сыграл ключевую роль в перемещении портретов 
заслуженных цинских сановников в Германию. 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а : династия Цин, Павильон Пурпурного Блеска (Цзыгуангэ), портреты заслу-
женных сановников, Эмин Ходжа, Берлинский этнологический музей, Август Гильдебрандт. 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я : Ван Дин. Новые сведения о портрете Эмина Ходжи из императорского 
Павильона Пурпурного Блеска (Цзыгуангэ) // Письменные памятники Востока. 2025. Т. 22. № 4 
(вып. 63). С. 223–233 (на кит. яз.). DOI: 10.55512/WMO696214. 
 
О б  а в т о р е : ВАН Дин, Пекинский университет иностранных языков (Пекин, Китай) (e-mail): 
claviusrex@gmail.com. 
 

© Ван Дин, 2025 

 
 
 
 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

224 

紫光阁额敏和卓画像的新发现 
 

王 丁 
北京外国语大学 

 
 
有关清代紫光阁功臣画像系列中的额敏和卓一幅及其流转历程、于今下落等问题, 

笔者曾撰文加以讨论。1 此后稍有新见, 因补写此篇以为补充、增订。为了叙述和读者

的方便, 有些不得不重复的部分, 敬请理解。 
 
乾隆二十五年 (1760), 西域准部、 回部叛乱最终得到平定, 乾隆皇帝决定在西苑紫光

阁 “嘉在事诸臣之绩, 因葺新斯阁, 图功臣大学士忠勇公傅恒、 定边将军一等武毅谋勇

公户部尚书兆惠以下一百人于阁内。 五十人亲为之赞, 馀皆命儒臣拟撰”。2 这就是紫

光阁功臣画像制作的缘起。 为征战中有功文臣武将 “于紫光阁图画功臣像” 的举动共

有四次, 累计受此褒奖的人数达到二百八十人, 画像二百八十幅。 西域地方回人首领额

敏和卓 (1694–1777) 名列首批得到画像殊荣五十功臣中的第十二位, 也是其中最为年

长的一位。 
乾隆御撰《紫光阁五十功臣像赞》额敏和卓一首, 其文如下3： 
参赞大臣多罗郡王额敏和卓 
土鲁蕃族，早年归正。命赞军务, 以识回性。 
知无不言，言无不宜。其心匪石, 弗可转移。 
有关额敏和卓生平事功的撰述甚多, 此处不赘。4 
 
 

额敏和卓画像：柏林的著录情况 
 
有一系列的证据表明, 本文讨论的额敏和卓画像随着八国联军的撤离回国流往德

国。5 1903 年德国柏林王家民族学博物馆助理馆长米维礼 (F.W.K. Müller, 1863–1930) 
在德国《民族学杂志》上公布了如下的消息6： 

一幅绘有出生于吐鲁番的畏吾尔王公的清代绘画, 由高级军医希尔德布兰特博士 
(Dr. Hildebrandt) 于二十世纪之初出借给柏林王立民族学博物馆  (kgl. Museum f. 
Völkerkunde Berlin), 双方约定, 该画至少将由本博物馆保存一段时间。 

这是额敏和卓像到达德国后最早的一次公开报道。 
原柏林王家民族学博物馆档案（现藏柏林民族博物馆）记载, 住在柏林腓特烈大街 

(Friedrichstraße) 140 号的医学博士希尔德布兰特同时一共向该博物馆提供了五件中国

                              
1 Wang Ding 2020: 194–201. 
2 Yu Minzhong & Ying Lian & Dou Guangnai & Zhu Yun: 1a. 
3 多部清代文献著录了《紫光阁五十功臣像赞》, 本文据《乾隆御制文初集》卷三十, 嘉庆五年内

府刊本, 第四页 b; 《日下旧闻考》卷二四《国朝宫室・西苑》四，武英殿本，第五页 b。 
4 Onuma 2012. 
5 Bügener 2015: 336; Wang Ding 2020. 
6 Müller 1903: 483–484. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

225

艺术品作为长期借展品 (Leihgaben), 馆方出具的接受清单转录如下7 （档案原文为汉字, 
仅第四项 “月光菩萨” 后括号中的词语系德文说明, 本文考证为 “出自中海畔的万善

殿”）： 
1. 生擒撚首赖汶洸战图 
2. 平定两金川紫光阁次五十功臣像赞原副都统加赠都统博灵阿 
3. 绰斯甲布土舍绰尔嘉木灿 
4. 月光菩萨(右十) (出自中海畔的万善殿) 
5. 赞大臣多罗郡王额敏和卓 
万善殿是中海的一座寺院, 希尔德布兰特获取到月光菩萨, 不知是画像抑或铜像、 石

像。 在档案原文中万善殿被用德文标注为 “Jäger-Tempel”, 且加了引号, 似指示它并非

正式名称。 这个德文词的字面意思是 “猎人寺”。 根据 《1900–1901 年德国远征中国

记》, 可知当时有一个猎兵中队 (Jäger-Comp.) 驻扎在中海的万善殿, 有德国派遣军当时

绘制的属于德占区的中南海地图  (图  1) 为证。 8  万善殿因此被德国驻军称为 
Jäger-Tempel. 根据德国博物馆出版的《普鲁士王家艺术收藏年鉴》 1902 年卷, 德国皇

帝暨普鲁士国王威廉二世向博物馆民族部捐赠了一幅来自万善殿 (Jäger-Tempel in 
Peking) 的寺院绘画作品, 尺幅为 11 米长、 5.5 米高。9 从捐赠时间和来源地点综合推

测, 这幅大画显然也是平定义和团时期德国远征军携回的 “战利品”, 他们驻扎在万善

殿, 对那里的艺术文物的劫掠规模当相当可观, 其特别突出之品曾呈送给德皇。 
代表博物馆签名接收者也是米维礼10 (F.W.K. Müller, 1863 年 1 月 21 日–1930 年 4 月 

8 日)。 米氏是一位渊博的东方学家, 掌握多种语言, 他当即对 《额敏和卓像赞》 的满

文标题加以转写 (ḥebei amban doroi giyôn wang Ämin ḥodscho, 即 “参赞大臣多罗郡王

额敏和卓”)。 
奥古斯特・希尔德布兰特 (August Hildebrandt, 1868 年 5 月 20 日–1945 年 8 月 15 

日), 德国人, 1891 年起在基尔大学学习外科医学, 曾作为外科名家比尔 (August Bier) 教
授的助手, 研究脊椎麻醉 (Lumbalanästhesie), 1897 年取得成功, 但因发明权两人产生争

议, 这一事件对希尔德布兰特后半生的从医生涯和心理均产生很大的影响。11 希尔德

布兰特旋即离开基尔, 服务于德国军队。 目前所能查阅到有关他的职业情况的资料, 是
一本提到其医务工作的德国官方报告, 由普鲁士军部医务署学术总办、 时任柏林大学

军事外科学讲席的柯勒 (Albert Köhler, 1850–1936) 教授编撰。 书中提及希尔德布兰特

博士在 1899 年前后曾作为红十字会医生随军开赴非洲, 投身第二次布尔战争, 在救治

布尔方面的伤员之余, 还撰写了相当多有关野战医疗的医学论文, 如 《小口径火器腹部

贯穿伤的野战治疗》、《野战枪炮伤的预后诊断》、《开花弹是否人道》 等, 发回德国在

学术刊物以及红十字会出版物发表。12 1900–1901 年希尔德布兰特随军远征中国, 归来

后, 他供职于柏林大学附属慈爱医院 (Berliner Charité), 1904 年通过教授论文。 1913 年
起至 1933 年供职于勃兰登堡的埃伯斯瓦尔德市的奥古斯特・维多利亚之家医院 

                              
  7 7. Okt. 1902, Museum für Völkerkunde, Acta betreffend die Beschreibung ethnologischer Gegenstände 

aus Asien. Vol. 37, Vom 16. Juni 1902 bis 31. Dezember 1902. Pars I. B., E. No. 1353/1902 (柏林民族学博
物馆东亚藏品档卷 37, 1902 年 10 月 7 日登录). 

  8 Deutschland in China 1900–1901: 152. 
  9 Jahrbuch 1902: Amtliche Berichte aus den Königlichen Kunstsammlungen. 1. Oktober 1902. Nr. 4, 

LXXXIII. 
10 “米维礼” 是 Friedrich Wilhelm Karl Müller 的自用汉名，见于清末驻德中国学者与他 (“米老爷”) 

的汉文通信 (私人收藏). 学术界通常译为米勒、缪勒、缪莱等。 
11 Oehme & Goerig 1998: A-2556. 
12 Köhler 1904: 33, 38, 350ff. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

226 

(Auguste-Viktoria-Heim, 现名 Werner-Forßman-Krankenhaus), 专长为疑难外科、腹腔及

野战外科、麻醉术。13 
义和团运动兴起、围攻使馆区和克林德事件的爆发, 导致包括德国在内的八国列强

派兵中国。 希尔德布兰特从南非回德国不久, 即报名参加, 在八国联军总司令部任高级

军医。14 因为他的这个任职单位属于联军中枢机构, 联军总司令、 德国陆军元帅瓦德

西 (Alfred Graf von Waldersee, 1832–1904) 正驻扎于中南海, 希尔德布兰特以近乎“御
医”的特殊地位15, 理论上说有条件进入在正常情况下最难进入的皇宫区域的几乎任何

地方, 所以他获得紫光阁画像和上面引用的档案中提到的其他清宫艺术珍品, 便不是

什么出人意表的事了。 
 

 
 

图 1 德国派遣军绘制的北京“冬宫” (中南海) 示意图 (1900 年) 

                              
13 Weißer 2019 : 136. 
14 Köhler 1904: 38. 
15 瓦德西的扈从副官封劳赫在 1900 年 11 月 25 日的日记里, 记录了他一大早在与长官们共进早餐

前与希尔德布兰特博士及封葛明根上尉一起骑马到克林德大街（今东单北大街近西总布胡同一带）
游观的见闻, 见 Rauch 1907: 172. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

227

额敏和卓像的确定 
 

紫光阁额敏和卓画像既然经联军的德国军医之手流往德国, 一度进入柏林民族学博

物馆的租借展品之列。 而近年有学者在研究紫光阁画像系列的存佚情况时, 不仅发现

原画已不在原馆, 不可踪迹, 而且画像 “无照片存在” (kein Foto vorhanden)16, 可以说是

毫无形象信息留存了。那么, 从 1903 年至近年国际学者追踪盘点之间的一个世纪之间, 
画像安在, 情形究竟如何呢？ 

大约在二十年前, 新疆的朋友曾向我提及这幅额敏和卓像的下落问题, 希望我能利

用在海外研究的机会, 寻访追踪。 东亚艺术博物馆布茨博士为我提供了基础信息咨询。
17  得到柏林民族博物馆  (Ethnologisches Museum zu Berlin) 时任馆长那泽博士  
(Dr. Siegmar Nahser) 的热情支持, 我在 2007 年 6 月在该馆档案室开始了查档工作, 不
久就幸运地找到了上述联军军医希尔德布兰特出借清宫文物给柏林王家民族学博物

馆的原始记录。 也是在同一时期, 承馆长雅尔迪斯 (Marianne Yaldiz) 教授慨允, 我曾用

一段时间在柏林印度艺术博物馆 (Museum für Indische Kunst) 档案室查阅“格伦威德尔

教授领导下的德国吐鲁番探险档案” (Acta betreffend die Expedition des Prof. Grünwedel 
nach Turfan), 在大量的照片中意外遇到本不真正属于德国吐鲁番探险队收获品的一幅

照片： 1926 年柏林民族学博物馆展厅全景的大幅照片（图 2）。 
 

 
 

图 2 柏林民族学博物馆展厅（1926 年摄） 
                              

16 Walravens 2014: 138. 
17 Butz 2003. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

228 

展厅中景部位的立幅全身人物画像引人注意。按形制、风格推测, 这幅画有可能属

于紫光阁功臣画像系列。查阅《柏林民族学博物馆参观指南》, 可以了解到博物馆的

展品内容说明。在目前看到的这个小册子的两个版本中, 1926 年版是试行本 (vorläufig), 
在“吐鲁番—犍陀罗”部分, 有这样一段描述18： 

10 号展厅, 右侧第 4 隔断…展柜：公元 469 年汉文碑碣, 高昌故城出土。墙柱朝向展

厅一侧：吐鲁番郡王画像, 约 1760 年。 
三年后, 该博物馆又出版了展览指南的第 19 版, 书名删去了“试行本”一词, 内容略有

增补：19 
10 号展厅, 右侧第 4 隔断……展柜：公元 449 年汉文碑碣, 高昌故城出土。墙柱朝

向展厅一侧：吐鲁番（蓝眼睛的）郡王画像, 约 1760 年。 
“吐鲁番（蓝眼睛的）郡王画像, 约 1760 年”就是额敏和卓画像的另一种表述方式。 

所以, 关于额敏和卓画像作为展品公开展出, 至此可以确定。 
 

 
 

图 3 左图展厅局部放大图：紫光阁额敏和卓画像 
 
在 2020 年发表的拙文《紫光阁功臣额敏和卓画像：流往德国的原委及目前下落》

中, 我通过对展厅照片中景中的画幅（图 3）有关的绘画特征、 诗堂题字满汉文字双

语对列、汉文题字字数等线索, 特别是这幅画像题词汉文部分的首二行 12 个字, 各 6 字, 
字数正合民族博物馆档案保存下来的米维礼转录的汉字画题：“参赞大臣多罗郡王额

                              
18 Staatliche Museen zu Berlin 18: 16. 
19 Staatliche Museen zu Berlin 19: 17. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

229

敏和卓”。 通过细审照片, 可以基本辨认画像题词当中笔画较少、结构比较明确的字, 如
“参”、“大臣”、“王”、“额”、“卓”等字。 照片中的题词共 32 字, 可以识读的“土鲁”、“正
命赞军务”、“回性知无不言”、“言无不宜”、“其心”、“石”、“弗可”、“乾隆庚辰春御

题”等字，都见于乾隆御撰的额敏和卓像赞。综合以上多重线索，最后可以推定该画

就是额敏和卓画像。 
 
现在有一件新见的材料可资进一步的佐证：近期在柏林亚洲艺术博物馆、民族博

物馆与德国国家图书馆东亚部三家机构合作推出的 “1902 至 1914 年德国吐鲁番探险

档案、照片与绘图资料库（The German Turfan Expeditions 1902–1941 in their files, 
photos and drawings. A cooperation project between the ‘Museum für Asiatische Kunst’ 
the ‘Ethnologisches Museum’ and the ‘Staatsbibliothek zu Berlin’ | East Asia Depart-
ment)” 中检得一幅黑白照片 B 556 (图 4), 资料库给出的标题为：“一幅表现汉人肖像

的画轴，佚失下落不明，曾藏柏林民族学博物馆，可能属于一表现中国功臣的系列”  
(B 556: Darstellung eines Chinesen auf einer Bildrolle, verschollen, ehemals Museum  
für Völkerkunde, Berlin; gehört vielleicht zu einer Serie von chinesischen Würdenträ-
gern)。20 

 

 
 

图 4 1902 至 1914 年德国吐鲁番探险档案、 
照片与绘图资料库藏额敏和卓画像照片 B 556 

                              
20 https://iiif.crossasia.org/s/turfan/collections/1/manifests/1034/c/5376. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

230 

这张照片为展厅中的一绘画作品的工作照，照片本身的质量难称完美，从照片中有

反光这一迹象推测，这幅画是装嵌在柏林镜框中。画幅中的信息明确：这就是额敏和

卓画像的核心部分，人物的大半身可见，足部没有拍入画面，人物头部以上是该画的

题字部分，可见可识的有“以识”“言言”“匪石”“春”，都与乾隆题词中“以识回性”“知无

不言，言无不宜”“其心匪石”和“乾隆庚辰春御题”这些字眼相合。 
因此可以完全确信，这张 B 556 照片拍摄的就是紫光阁“参赞大臣多罗郡王额敏和

卓”画像，1926 年柏林民族学博物馆展厅照片中的人物画像也是这幅画（原馆藏号 I D 
23932）。 

 
馀论 

 
二战之后，跟博物馆的其他许多展品一样，额敏和卓画像不知所踪。现在陆续发

现了它的两幅旧照片，稍稍填补了影像记录上的缺憾。犹可念者，俄罗斯方面已有

报道，一部分原德藏艺术品今在圣彼得堡收存，2007 年起圣彼得堡冬宫艾米塔什国

立博物馆（State Hermitage Museum）文物修复部对 5 幅绘画进行了文物修复工作。

2011 年庞晓梅与尼古拉·蒲切林就这项收藏合作撰文21，公布了如下 4 幅：定边右副

将军亲王品级超勇郡王策卜登扎卜、领队大臣内大臣博尔奔察、副都统克特尔克 
巴图鲁由屯、原二等侍卫哈布台巴图鲁福锡尔，均属平定西域前五十功臣系列。 
2017 年，这两位作者再次发表论文，用英文详细介绍了以上 4 幅已经得到修复的紫

光阁画像22，并对另一幅尚在修复中的画像做了简要的介绍。文章附有修复前后状态

的照片。这样，旧藏德国柏林、今藏圣彼得堡的五幅紫光阁功臣画像有 5 幅得到明

确的确认： 
1. 副都统克特尔客巴图鲁由屯（Pang & Pchelin 2017, p. 95, Figs. 6–7） 
2. 原二等侍卫哈布泰巴图鲁福锡尔（同上，pp. 96–97，Figs. 8–9） 
3. 定边右副将军亲王品级超勇郡王策卜登扎卜（同上，pp. 99–100，Figs. 10–13） 
4. 领队大臣内大臣博尔奔察（同上，pp. 102–105，Figs. 14–19） 
5. 领队大臣山西大同镇总兵把尔丹巴图鲁官达色（同上，pp. 105–108，Figs. 20–21） 
据云艾米塔什国立博物馆另外还有两幅画像，尚待公布，具体名目两位作者上文未

透露。额敏和卓画像是否存在于其间，有待进一步的信息公布。 
为查询清宫流失文物的关键人物希尔德布兰特医生，笔者花费了一些时间精力，这

个人物的生平脉络现在已然清晰。他的肖像现知有两幅，一为色粉笔速写“野战高级

医务官希尔德布兰特博士” (图 5)23，由德国派遣军随军画家罗浩尔（Theodor Rocholl）
在旅程中绘于萨克森巡洋舰上，一为他中年以后行医时代的照片“医学博士希尔德布

兰特教授” (图 6)24，拍摄者不详。兹均付印，立此存照。 
 
 
 
 

                              
21 Pang & Pchelin 2011: 262–278. 
22 Pang & Pchelin 2017: 88–110. 
23 “Stabsoberarzt Dr. Hildebrandt”. Deutschland in China 1900-1901: 23. 
24 Arendt 2002: 103–118; 希尔德布兰特肖像照片见 S. 112. Abb. 7. 2003 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

231

 
 

图 5 希尔德布兰特博士在赴华旅途中肖像速写  
图 6 希尔德布兰特博士在奥古斯特・维多利亚之家医院担任主治医生时期肖像 

 
 
References 
 
Arendt, Ludwig. “Prof. Dr. med. August Hildebrands: eine späte Rehabilitation”. In: Eberswalder 

Jahrbuch für Heimat-, Kultur- und Naturgeschichte, 2002/2003. Eberswalde: Verein für Heimat-
kunde zu Eberswalde e. V., 2002, pp. 103–118 (in German). 

Butz, Hans (Hrsg.). Bilder für die “Halle des Purpurglanzes”: Chinesische Offiziersporträts und 
Schlachtenkupfer der Ära Qianlong (1736–1795). Berlin: Museum für Ostasiatische Kunst, 2003 (in 
German). 

Bügener, Annette. Die Heldengalerie des Qianlong-Kaisers. Ein Beitrag zur chinesischen Port-
rätmalerei im 18. Jahrhundert. Frankfurt am Main: PL Academic Research, 2015 (Europäische 
Hochschulschriften. Reihe XXVIII: Kunstgeschichte = European University Studies. Series XXVIII: 
History of Art = Publications Universitaires Européennes. Série XXVIII: Histoire de l’art; Band 441) 
(in German). 

Deutschland in China 1900–1901. Bearbeitet von Teilnehmern der Expedition. Illustriert von 
Schlachtenmaler Rocholl. Mit Beiträgen von Adolph Obst und Anderen. Düsseldorf: Druck von 
August Bagel, 1902 (in German). 

Jahrbuch der Königlich Preussischen Kunstsammlungen. Bd. 23. Berlin: O. Grote’sche Verlagsbuch-
handlung, 1902 (in German). 

Köhler, Albert (Hrsg.). Die Kriegschirurgen und Feldärzte Preussens und anderer deutscher Staaten in 
Zeit- und Lebensbildern. IV. Teil: Kriegschirurgen und Feldärzte der Neuzeit. Berlin: Verlag von 
August Hirschwald, 1904 (Veröffentlichungen aus dem Gebiete des Militär-Sanitätswesens; Heft 27) 
(in German). 

Müller, Friedrich Wilhelm Karl. “Einige neue Erwerbungen der Indischen und Chinesischen 
Abteilungen des Königl. Museums für Völkerkunde”. In: Zeitschrift für Ethnologie: Organ der 
Berliner Gesellschaft für Anthropologie, Ethnologie und Urgeschichte. Fünfunddreissigster 
Jahrgang. 1903. Berlin: Verlag von A. Asher & Co., 1903, S. 483–484 (in German). 

Oehme, Peter & Goerig, Michael. “Rückenmarksanästhesie mit Kokain: Die Prioritätskontroverse zur 
Lumbalanästhesie”. In: Deutsches Ärzteblatt. Ärztliche Mitteilungen: Das Organ der Ärzteschaft 
Gegründet 1872. Ausgabe A. 95. Jahrgang. Heft 41. 9. Oktober 1998, S. A-2556(64)–A-2558(66) 
(in German). 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

232 

Onuma Takahiro. “Promoting Power: The Rise of Emin Khwaja on the Eve of the Qing Conquest of 
Kashgaria”. In: Yūboku sekai to nōkō sekai no setten: Ajia shi kenkyū no aratana shiryō to shiten 遊
牧世界と農耕世界の接点―アジア史研究の新たな史料と視点 [Contact Zone between No-
madic and Sedentary Worlds: New Sources and Viewpoints for Asian Studies]. Tokyo 東京: 学習
院大学東洋文化研究所 = Research Institute for Oriental Cultures Gakushuin University, 2012,  
pp. 31–60 (調査研究報告 = Occasional Papers; No. 57) (in English). 

Pang, Tatiana & Pchelin, Nikolai. “Portrety vydaiuschikhsia voenachal’nikov perioda pravleniia 
imperatora Qian-luna iz kollektsii Gosudarstvennogo Ermitazha” [Portraits of Qing Meritorious 
Generals in the Collection of the State Hermitage: Scroll Restoration and Revised Reading of the 
Texts]. Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2011, no. 2 (iss. 15), pp. 262–278 (in Russian). 

Pang, Tatiana & Pchelin, Nicholay. “Portraits of Qing Meritorious Officers in the Collection of the State 
Hermitage: Scroll Restoration and Revised Reading of the Texts”. Written Monuments of the Orient, 
2017, no. 2 (iss. 6), pp. 88–110 (in English). 

Rauch, Fedor von. Mit Graf Waldersee in China: Tagebuchaufzeichnungen. Berlin: F. Fontane & Co., 
1907 (in German). 

Staatliche Museen zu Berlin. Vorläufiger Führer durch das Museum für Völkerkunde. Schausammlung. 
18. Auflage. Berlin; Leipzig: Verlag Walter de Gruyter & Co., 1926 (in German). 

Staatliche Museen zu Berlin. Führer durch das Museum für Völkerkunde I. Schausammlung. 19. 
Auflage. Berlin; Leipzig: Verlag Walter de Gruyter & Co., 1929 (in German). 

Walravens, Hartmut. “Die ehemalige Sammlung von Porträts verdienter Offiziere der Feldzüge des 
Qianlong-Kaisers (China, 18. Jahrhundert)”. In: Baessler-Archiv: Beiträge zur Völkerkunde. Band 
61, 2013/14. Berlin: Dietrich Reimer Verlag, 2014, pp. 125–166 (in German). 

Wang Ding 王丁. “Ziguangge gongchen Emin Hezhuo huaxiang: liuwang Deguo de yuanwei ji muqian 
xialuo” 紫光阁功臣额敏和卓画像: 流往德国的原委及目前下落 [The Portrait of the Eminent 
Chancellor Emin Khōja from the Chinese Imperial Ziguangge: the Way to Germany and Current 
Location]. Qinghua daxue xuebao 清华大学学报 [Journal of Tsinghua University], 2020, no. 5(35), 
pp. 194–201 (in Chinese). 

Weißer, Christoph. Chirurgenlexikon: 2000 Persönlichkeiten aus der Geschichte der Chirurgie. Berlin: 
Springer, 2019 (in German). 

Yu Minzhong 于敏中 & Ying Lian 英廉 & Dou Guangnai 窦光鼐 & Zhu Yun 朱筠等编纂 (eds). Ri 
xia jiu wenkao 日下旧闻考. Juan 24.4, Qianlong 50–52 nian 乾隆五十至五十二年 (1785–1787) 
武英殿本 (in Chinese). 

 
 
 
 

Further Discoveries Concerning the Chinese Imperial Ziguangge  
Portrait of Emin Khōja 
 
WANG Ding 
 

Beijing Foreign Studies University 
Beijing, China 

Received 13.03.2025. 
 
A b s t ra c t : In 1900, the Eight-Nation Alliance entered Beijing and in a robbery way moved to Europe 
the art items from the Qing imperial palaces and parks including the portraits of eminent cancellers 
from the Hall of Purple Light (Ziguangge) with the portrait of Emin Khōja among them. The most of 
the portraits appeared in Germany. Due the study of the documents in the German Federal Archives 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

233

(Bundesarchiv) and in some other centers it was established that Emin Khōja’s portrait was brought to 
Berlin by August Hildebrandt (1868–1945), a medical officer in the army under command of 
Field-Marshal-General Alfred von Waldersee (1832–1904), and later was held up at the exposition in 
the Ethnological Museum of Berlin (Ethnologisches Museum Berlin). It was considered earlier that the 
portrait was lost under 1945 year bombing in Berlin, when the Museum sustained substantial damage. 
However, the recent study of the Russian researchers proved that at least seven portraits from the Hall 
of Purple Light were translocated to the Soviet Union. Some time ago five of such portraits were 
published, therefore, the hope that Emin Khōja’s portrait could be found anywhere still remains. 
Comparative visual study of the published portraits with the photographs of the Emin Khōja’s portrait 
on the display at the Ethnological Museum of Berlin proves to make a supposition about its’ possible 
present location. This paper gives also some new biography data on August Hildebrandt, who played a 
key role in the relocation of the Qing dynasty eminent cancellers’ portraits to Germany. 
 
Ke y  w o rd s : Qing dynasty, Hall of Purple Light (Ziguangge), portraits of eminent cancellers, Emin 
Khōja, Ethnological Museum of Berlin, August Hildebrandt. 
 
Fo r  c i ta t i o n : Wang Ding. “Further Discoveries Concerning the Chinese Imperial Ziguangge Portrait 
of Emin Khōja”. Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2025, vol. 22, no. 4 (iss. 63), pp. 223–233 (in Chi-
nese). DOI: 10.55512/WMO696214 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r : WANG Ding , Beijing Foreign Studies University (Beijing, China) (e-mail): 
claviusrex@gmail.com. 
 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

234 

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). C. 234–242 

«Дестан» Хабибуллы Керема о бахчисарайской бане  
и медресе Зынджирлы 
(по рукописи «Гунча-и эфкар» ИВР РАН D 316) 
 
И.В. ЗАЙЦЕВ 
Институт востоковедения РАН 
Москва, Россия 
 
DOI: 10.55512/WMO692171 
 

Статья поступила в редакцию 12.05.2025. 
 
А н н о т а ц и я :  В статье публикуются крымскотатарский текст и перевод на русский язык сти-
хотворения бахчисарайского поэта Хабибуллы Керема (ок. 1848 — 1913) по автографу, храня-
щемуся в ИВР РАН (D 316). Стихотворение посвящено широко обсуждавшемуся на рубеже 
XIX–XX вв. вопросу о доходах на содержание медресе Зынджирлы (основано в 1500 г. ханом 
Менгли-Гиреем в предместье Бахчисарая). 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а : Хабибулла Керем, медресе Зынджирлы, крымскотатарская поэзия, история 
крымских татар, А.Н. Самойлович. 
 
Б л а год а р н о с т ь :  Статья выполнена в рамках проекта РНФ № 25-18-00781 «Словарь исламской 
книжности и книжников России». 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я : Зайцев И.В. «Дестан» Хабибуллы Керема о бахчисарайской бане и медресе 
Зынджирлы (по рукописи «Гунча-и эфкар» ИВР РАН D 316) // Письменные памятники Вос-
тока. 2025. Т. 22. № 4 (вып. 63). С. 234–242. DOI: 10.55512/WMO692171. 
 
О б  а в т о р е : ЗАЙЦЕВ Илья  Владимирович, доктор исторических наук, профессор РАН, 
ведущий научный сотрудник, Центр исламских рукописей им. Шейха Зайеда, Институт восто-
коведения, Российская академия наук (Москва, Россия) (izaycev@orientmuseum.ru). ORCID: 
0000-0002-9862-8511. 

 
© Зайцев И.В., 2025 

 
 
 
В 1913 г. выдающийся отечественный тюрколог А.Н. Самойлович встретился в Бах-

чисарае с самобытным крымскотатарским поэтом и певцом Хабибуллой Керемом  
(ок. 1848 — 1913). Последний познакомил ученого со сборником своих стихов под 
названием «Гунча-и эфкар» («Бутон мыслей»). А.Н. Самойлович намеревался издать 
достойные внимания стихотворения и вернуть сборник автору (Самойлович 1913). 
Однако в том же году 20 июля Керем скончался, и его рукопись (значительная часть 
которой — автограф самого поэта) осталась в Санкт-Петербурге. Несколько стихо-
творений (в переводах на русский язык целиком и в отрывках) были напечатаны 
А.Н. Самойловичем в статье о Кереме, вышедшей в том же, 1913 г. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

235

После этого о Кереме надолго забыли. Только относительно недавно неутомимый 
Исмаил-оджа Керим посвятил ему большую статью, в которой, в частности, напеча-
тал в кириллической графике текст авторского предисловия к «Бутону мыслей» по 
санкт-петербургской рукописи (которое когда-то перевел на русский А.Н. Самой-
лович) (Керим 2019: 96–101). 

Насколько я знаю, творчество Керема в дальнейшем не привлекало отдельного 
внимания исследователей, а тексты стихотворений не публиковались. 

Эта статья посвящена тексту одного из неизданных «дестанов» «Бутона мыс-
лей» — стихотворению о знаменитом медресе Зынджирлы и бане в бахчисарайском 
предместье Салачик. Это стихотворение не только прекрасный образчик стиля Кере-
ма, но и своего рода незаурядный исторический источник о медресе и жизни Бахчи-
сарая начала XX в. 

Для того чтобы лучше понять это произведение и установить время его создания, 
необходимо многое сказать о его авторе. Керем был не просто летописцем родного 
города — «бахчисарайским бытописателем», как назвал его А.Н. Самойлович, но и, 
как мы хорошо знаем, весьма неравнодушно относился к состоянию его историче-
ских памятников и в своих стихах обращал внимание современников на надписи-
тарихи, необходимость ремонта зданий и пр. (Керим 2019: 103). В первой части «Бу-
тона мыслей» автор сетует на упадок ханского медресе, запущенность кладбища, 
усыпальницы Гази-Мансур, неурядицы в преподавании в Зынджирлы, выражает бла-
годарность тем, кто пожертвовал средства на обновление мечети, и пр. (Самойлович 
1913: 207). 

Но Керема не стоит считать исключительно местечковым, погруженным в сонную 
бахчисарайскую жизнь обывателем. Он не был чужд и политических пристрастий и 
предпочтений. Так, его имя, например, есть среди имен жителей Бахчисарая, 22 фев-
раля 1907 г. направивших в адрес Председателя II Государственной Думы приветст-
венную телеграмму с напутствиями и пожеланиями. В ней, между прочим, были  
и такие строки: «Ныне, основываясь на Ваших словах, и в уверенности, что уравне-
ние в правах и обязанностях всех народностей, населяющих Россию, ляжет крае-
угольным камнем в основание нового государственного строя России, мы, мусульма-
не города Бахчисарая, составляющие часть многомиллионного татарского народа, 
живущего в России, приветствуя Государственную Думу, убежденно заявляем, что 
только общегражданское равенство всех, без различия вероисповедания, националь-
ности и происхождения, будет служить действительным и гуманнейшим средством  
к духовному сближению татарского населения с русским народом и усвоению нами 
русской культуры» (Зайцев 2015: 124). 

Итак, Керем — татарский патриот, но при этом, судя по его стихам, верноподдан-
ный гражданин, совершенно далекий от ксенофобии. Он близок по своим настроени-
ям Исмаилу Гаспринскому, которого неоднократно превозносит в своих стихах. Это 
бахчисарайский летописец, болеющий душой за состояние памятников старины и 
живо откликающийся в своем творчестве на беды и радости родного города. 

Теперь попробуем выяснить, когда Керем сочинил этот дестан. Для начала стоит 
сказать, что он не мог быть написан после 1908 г., когда к обеим частям «Бутона мыс-
лей» было составлено предисловие (Самойлович 1913: 207), а скорее всего и после 
1905 г., поскольку предыдущее стихотворение посвящено царскому указу «Об укреп-
лении начал веротерпимости» от 17 апреля 1905 г. Но можно предположить и более 
точную дату. Для этого нужно углубиться в историю медресе, в особенности в его 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

236 

имущественные и денежные дела, поскольку о них, среди прочего, идет речь в стихо-
творении. 

Зынджирлы (букв. «Цепное») — медресе, учебное заведение, учрежденное и по-
строенное ханом Менгли-Гиреем I (1478–1515) около 1500 г. в предместье Бахчиса-
рая — Салачике (ныне ул. Басенко, 57)1. Оно получило свое современное название от 
слова «зынджир» («цепь»): подвешенная над входной, открывавшейся внутрь дверью 
железная цепь заставляла каждого, кто входил в храм мудрости, почтительно скло-
нять голову. Название «Зынджирлы» является поздним и возникло, скорее всего, не 
ранее начала XIX в. (документы XVII–XVIII вв., в том числе реестр 1200 г.х./1785–
86 гг., называют медресе по имени его основателя — «медресе Менгли-Гирея») (Зай-
цев 2016: 36–42). 
Тарих над входом в здание, который упоминает Керем, гласит: «Приказал постро-

ить это медресе с помощью Бога, обладателя щедрости, Менгли-Гирей-хан, сын Ха-
джи-Гирей-хана, да сделает Бог его царствование вечным. Год 906». 

В стихотворении говорится и о вакфах медресе. Действительно, медресе Зынджир-
лы обладало многочисленным вакуфным имуществом. В начале XVII в. Гази-Гирей 
передал в вакф лавку, дом и кофейню в Гёзлеве, доход от которых предназначался для 
мударриса «медресе Менгли-Герая». Вакуфным доходом в то время покрывались и 
нужды учеников. 

Основой финансового благосостояния медресе были вакуфные земли (около 5 тыс. 
десятин) при деревне Улукул, в 25 верстах от Бахчисарая, на западном побережье. 
Данные о количестве земель медресе разнятся. В документах фигурирует цифра в 
4500 десятин (4534 десятины 985 сажен). Абляким Ильми в 1909 г. писал, что медре-
се имеет 800 десятин вакуфной земли в д. Улукул. Причем по договору половина до-
хода идет на содержание учащихся, а половина — в пользу медресе. Годовой доход, 
по его сведениям, составлял 20 тыс. руб., причем, если улучшить земли и управление, 
доход мог возрасти в несколько раз. Часть денег с вакуфных земель шла на содержа-
ние мавзолея Хаджи-Гирея. В 1909 г. доход с вакуфов Зынджирлы составлял 12 тыс. 
руб., в то время как расходы превышали 14 тыс. руб. 

По преданию, в вакф-наме Зынджирлы было оговорено, чтобы муфтии Крыма  
одновременно являлись бы и мударрисами этого учебного заведения. В 30-х годах 
XIX в. это вызвало трения между тогдашним мударрисом Зынджирлы Муслимом-
эфенди (отцом Аджи Абибуллы-эфенди) и муфтием Крыма Сеидом Абдуль-Джеми-
лем. В результате подлинное вакф-наме, по всей видимости, было утрачено. В рос-
сийский период мударрис Зынджирлы избирался из числа достойных кандидатов на 
мирском сходе прихода (например, в 1888 г. это были представители 106 домохо-
зяйств), а затем утверждался Таврическим магометанским духовным правлением 
(ТМДП). Об этом тоже говорится в стихотворении. 

Вакуфными доходами распоряжался мутавали (смотритель), который назначался 
мударрисом из числа учеников (с 1883 г., например, это был Аджи Абдул-Азис-эфен-
ди Афус Ариф-эфенди-оглу) и находился под наблюдением уездного кадия. Впослед-
ствии мутавали начали утверждать высочайше учрежденной комиссией о вакуфах  
в Симферополе. 

Вакуфный доход распределялся в 1880-х годах следующим образом: половину по-
лучал мударрис, из второй половины выдавалось ученикам от 5 до 15 руб. в год. Не-

                              
1 Об истории медресе см. подробнее (Зайцев 2024: 40–43). 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

237

большая часть выделялась мударрису на ремонт здания и стоящего рядом мавзолея 
Хаджи-Гирея, однако ремонт не производился. Когда в 1893 г. директор народных 
училищ спросил тогдашнего мударриса Зынджирлы Аджи Абибуллу-эфенди, не 
слишком ли много он получает в год (7000 руб.!) за 1–2 урока в день, то получил та-
кой ответ: «Один мулла во всей России столько получает, и все об этом говорят,  
а сколько в России людей получает гораздо больше, и никто об этом ничего не гово-
рит». 

В 1868–1871 гг. в медресе преподавал Исмаил Гаспринский. После смерти в 1885 г. 
мударриса Муртазы-эфенди Абдулькерим-эфенди-оглу на эту должность в декабре 
1888 г. был избран Джемалетдин-эфенди Исаметдин-эфенди-оглу из деревни Кырк 
Евпаторийского уезда, однако он не был утвержден в должности ТМДП. В 1889 г. 
мударрисом Зынджирлы (и одновременно муэдзином мечети прихода Баба-Курт) был 
избран Аджи Абибулла-эфенди Мюслюм-эфенди-оглу (?–20.03.1895), занимавший к 
этому времени более 20 лет должность хатыба в деревне Дерекой Ялтинского уезда. 
Этот выдающийся деятель национального образования крымских татар происходил 
из семьи потомственных мударрисов медресе Зынджирлы (эту должность занимал в 
1830-х годах его отец, а затем и брат). По словам Исмаила Гаспринского, он являлся 
«лучшим муллой Крыма как по знаниям, так и по умственному развитию». Занимал 
должность хатыба мечети Хан-Джами в Бахчисарае и мударриса в медресе этой мече-
ти. Аджи Абибулла-эфенди приступил к своим обязанностям в декабре 1890 г. Он 
провел в медресе комплексную реформу: привел в порядок вакуфные дела, унифици-
ровал распорядок дня, питание и гигиену общего проживания учащихся, ввел уни-
форму, ограничил число сохт (учащихся медресе), изменил методику обучения и ди-
дактики, организовал при медресе библиотеку (пожертвовав в нее почти 800 собст-
венных книг). В 1890 г. Аджи Абибулла-эфенди составил селеф (кодекс), который мог 
стать основой реформирования всех крымских медресе. Зынджирлы было отремон-
тировано. Деятельность Аджи Абибуллы-эфенди уже летом 1891 г. вызвала резкое 
неприятие у части бахчисарайских жителей (50 человек духовного звания и купцов), 
прежде всего нарушением формальных условий вакфа: новый мударрис, например, 
не брал более 60 сохт, когда как по мешруту (условиям) их число не было ограниче-
но. В прежние времена число сохт, обучавшихся на вакуфные деньги, доходило до 
200. Недовольство вызвало также изменение учебного плана медресе: жалобщики 
считали, что учебный план низвел медресе до уровня мактаба. В Зынджирлы в 1891 г. 
обучался 71 человек в возрасте от 11 до 30 лет — это максимальное количество, кото-
рое могло вместить здание. В защиту Аджи Абибуллы-эфенди выступили авторитет-
ные религиозные деятели Бахчисарая, шейхи, мударрисы и имамы (например, имамы 
Ени-Джами, Хан-Джами и др.), всего 78 человек. В марте 1892 г. в представлении  
и.о. Таврического муфтия Хаджи Али-эфенди указывалось, что сохты были разделе-
ны в Зынджирлы на четыре отделения. Это противоречило правилам, согласно кото-
рым в медресе должно было быть пять классов и сохты в четвертом классе должны 
были изучать еще арабскую словесность, тафсиры, фараиз (наследственное право), 
адаб и правила стихосложения. В пятом классе должны были изучать калам, акаид, 
теорию шариата и космографию. «Всем этим наукам, — писал Али-эфенди, — долж-
ны учиться сохты в течение года, смотря по степени их образованности, а не ожидать, 
когда заблагорассудится мударрису назначить для этого время, так как сохты, окон-
чившие образование в другом медресе, являются в медресе Зынджирлы не для повто-
рения, а для продолжения образования». В результате разбирательства ТМДП с 21 но-



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

238 

ября 1891 г. отстранило от преподавания помощника мударриса, подданного Осман-
ской империи Афуза Амета Аджи Ариф-оглу (который был племянником действую-
щего и сыном бывшего мударриса Зынджирлы). Основываясь на донесениях уездных 
кадиев, ТМДП заявило, что введением новых порядков мударрис изменил волю осно-
вателя медресе Менгли-Гирея I, что преподавание там наук ограничено и что медресе 
и впредь должно существовать на старых основаниях и порядках. 

10 марта 1892 г. за медресе вступился Исмаил Гаспринский, написавший в ТМДП 
письмо, в котором были такие строки: «Что же касается права мударрисов принимать 
те или др. меры в видах улучшения образа школьной жизни, чистоты и порядка пре-
подавания, то в законе нет на это прямого указания, но право это вытекает из сущест-
ва их обязанностей. Медресе и учащиеся предоставляются знанию, радению и совес-
ти мударриса, без каких-либо регламентаций. Раз это так, то он не только вправе, но 
он обязан улучшать, совершенствовать свое дело и свою школу с тем лишь, чтобы его 
руководительство не вело к плохой нравственности или прекращению учения и дея-
тельности медресе. За сим наблюдает Духовное правление. 

В данном случае, смею думать, все дело сводится не к праву Духовного правления 
или мударриса, а к оценке полезности мер, принятых мударрисом и не одобряемых 
Духовным правлением. Меры эти выработаны были мной при участии Абибуллы-
эфенди, а потому не мне входить в их оценку, но, прилагая печатный экземпляр этих 
правил, смею надеяться, что они не будут лишены сочувствия, как попытка необхо-
димой реформы» (Зайцев 2024: 40–43). 

В марте 1895 г. Аджи Абибулла, будучи в преклонном возрасте, после продолжи-
тельной тяжелой болезни скончался в Бахчисарае. Похоронен он был на кладбище 
возле медресе Зынджирлы. Вопрос о его преемнике и в целом о благоустройстве мед-
ресе вновь остро встал на повестке дня. 

Так, 7 мая 1895 г. бахчисарайская газета «Терджиман/Переводчик» сообщала своим 
читателям: «На состоявшемся несколько дней тому назад собрании многих выдаю-
щихся улемов и других лиц г. Бахчисарая решено просить об установлении, согласно 
шериату, некоторых правил, касающихся к благоустройству Бахчисарайского Зинд-
жерли медресе. В одном из следующих номер[ов] будут напечатаны проектируемые 
правила, и мы надеемся, что они будут встречены всеми вполне сочувственно»2. 

18 февраля 1896 г. газета «Терджиман» сообщала: «В Бахчисарайском медресе 
Зинджерлы обучение идет под наблюдением временного мудериса Афуз Эфенди. Вы-
боры указного мудериса, вероятно, будут летом. 

Помощник мудериса, он же библиотекарь Ахмед Гадий, и Мустафа Эфенди успешно 
ведут преподавание»3. Вели занятия в медресе и представители казанских татар: так, 
арабскую грамматику преподавал некоторое время Ахмет Гадий Максудов4. 

Таким образом, как видим, споры вокруг должности преподавателя Зынджирлы, 
вакфа в Улукуле и пр. велись более или менее постоянно. Однако было несколько 
случаев, когда эти споры стали особенно громкими и отразились даже на страницах 
периодической печати. Это конец 1880-х годов (перед приходом на должность Аджи 
Абибуллы) и время после его кончины в марте 1895 г.5. 
                              

2 Терджиман/Переводчик. 1895. № 18. С. 43. 
3 Терджиман. 1896. № 7 (18 февраля). С. 26. 
4 Терджиман. 1896. № 33 (25 августа). С. 125. 
5 «Несмотря на глухой ропот людей непонимающих, он положил начало учебной реформе и при-

мером своим возбудил среди мусульман вопрос огромной важности» (некролог в газете «Терджи-



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

239

Дестан Керема о медресе, должности его руководителя и доходах, которые идут на 
его содержание с бани и земель при деревне Улукул, погружает нас в сложную обста-
новку вокруг бахчисарайской достопримечательности, которая в сознании крымских 
татар к тому времени уже превратилась в святыню и важнейший исламский символ 
полуострова. Текст дестана, я полагаю, мог быть написан как раз в один из дней, ко-
гда бахчисарайские жители жарко обсуждали судьбу медресе и его мудерриса: это 
мог быть самый конец 1880-х годов или же весна 1895 г. 

Дестан о Зынджирлы печатается по автографу Керема — рукописи ИВР РАН 
D 3166 (с. 29–30). Он переписан автором синими чернилами. На полях имеются ред-
кие карандашные пометки А.Н. Самойловича, касающиеся чтения некоторых слов 
(преимущественно русских: «сажень», «десятина», «караимский раввин»). Видимо, 
именно Самойлович дал этому стихотворению порядковый номер 25 в общем счете 
стихов Дивана, а также приписал в начале текста: «Баня Менгли-Гирея теперь при-
надлежит караимам». Еще одно его пояснение касается названия уже известной нам 
деревни Улукул, где находились вакфные земли медресе. 

Конечно, А.Н. Самойлович был прав, когда писал, что в произведениях Керема со-
держание господствует над формой: «Керем — больше мыслитель и проповедник, 
чем поэт и стихотворец. Метром и рифмой Керем владеет слабо, и со стороны формы 
его произведения заставляют желать очень многого. Язык Керема — полулитератур-
ный крымско-татарский, весьма близкий к городскому разговорному наречию» (Са-
мойлович 1913: 209). Всё это так — действительно, поэт использовал излюбленные 
народные жанры и размеры, но все же не был чужд и чисто книжных классических 
приемов, вроде обязательного помещения в последней строке (мисра) произведения 
своего поэтического псевдонима — Керем («добрый, любезный»). Это прозвище бы-
ло дано ему горожанами за необыкновенную услужливость. 
 
Текст  
 

 طقوز يوز هجريه ده قورولمشدر بناسى
 ازوسىقپوسينك اوستنده كسمه طاشده ي

 قرق ساژين صره سنده واردر مدرسه سى
 جنت مكان منكلى كراى خان بونك بانيسى
 ياپمشدر مدرسه يى كله جك بونك مدرسى

 بو مدرسه نك مدرسينك اولاجق كچنمه سى
 آكلاشيلان حمامك كليرى مدرسنك كچنمه سى

 شيمدى دندى غربا يه يقيبله جق مدرسه سى
 ىايچروسنده نه سوخته وار نه ده مدرس

  كچنمه سىكيم كلور كه حزمت ايده البت لازم
  تعجب بوراسى شيمدى حمام بيوره در كارائيم اربه سى

                                                                                                                                                                                         
ман»). Авторитет Аджи Абибуллы-эфенди был весьма высок и за пределами Крыма (после его кон-
чины редакция «Переводчика» получала сочувственные отклики из Астрахани, Ростова-на-Дону и 
других городов империи). См.: Терджиман. 1894. 3 апреля; Терджиман. 1895. 26 марта (некролог); 
Государственный архив Республики Крым. Ф. 27. Оп. 1. Ед. хр. 8283; Там же. Ф. 27. Оп. 3. Ед. хр. 25. 

6 Информацию о рукописи см. (Дмитриева 2002: 357–358). Частичный перевод текста см. (Самой-
лович 1913). 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

240 

 نصل اولمش نصل كچمش سوال ايدن يوق بريسى
 اوچ بش سنه كيدراسه ييقيلور كيدر مدرسه سى
 سنه بسنه آلتى يوز روبله كلور حمامك كيراسى

  مدرسىبونك قدركلورايله كچينه بيلو رد
 ر بوكا غيرت ايتمك بر قريمك اهاليسىلازمد

 نصل اولمش نره دن آلمش بونى كارائيم اربه سى
 باشيمزاولورسه بويله ايشه بولوردى چاره سى
 ايرته ايشدر اولسه بيله واردر كنيكته يازوسى

 همده بونك اولوغ قول صوخته يرنده واردرحصه سى
 آكلاملى بوندن بويله بش يوز دن فضله ده ساتناسى

 له اى ديند شلر بولنوردى بونك چاره سىآران
 جنت مكان منگلى گراى امرايتمش ياپلسون بناسى

 البت بوكا براقمشدر كچنمك ايچون مدرسى
 بللى ايشدر زنجيرلى مدرسه نك مدرسنك كچنمه سى

  وهم ده يوزلرايله طلبه سى مدرسىدكل تك بر
 چاره بولور دعا كرم باش اولورسه دوخوونى اوپراوله نياسى

 تمت تمام
 

Перевод  
 
Здание его основано в девятисотом году хиджры. 
На резном камне над его воротами — надпись. 
Длина медресе — сорок саженей. 
Основатель его — обитатель Рая хан Менгли-Гирей. 
У этого медресе должен быть мюдеррис. 
Будет назначение мюдерриса этого медресе. 
А ведь средство существования мюдерриса — наверное, доход от бани! 
Сейчас он изменился, там смогут мыться чужаки7. 
А в медресе ведь и учащиеся [сохта], и мюдеррис! 
Конечно, им для исполнения обязанностей нужно содержание. 
Удивительно, но теперь в этом месте баня у караимского раввина! 
Были поколения, прошли поколения, нет никого, кто задал бы вопрос. 
Если пройдет так еще три-пять лет, то и медресе развалится. 
Год за годом по шестьсот рублей идет на эту банную грязь. 
С таким доходом, как этот, мюдеррис бы жил [хорошо]. 
Нужно стремиться к этому, народ Крыма! 
Были поколения, но откуда взял это караимский раввин? 
Если наши начальники допустят это, найдут средство избежать, 
Даже если это дело прежнее. Ведь и в книгах записано, 
Что это то, что выделено в Улу-Куле для сохта. 
Нужно понимать впредь, [что это] больше пятисот десятин! 
Для этого нужно бы найти средство, которое не противоречит религии. 
[Ведь] пребывающий в раю Менгли-Гирей приказал, чтобы здание было построено, 
Конечно, он оставил его для того, чтобы был [там] мюдеррис, 

                              
7 Gureba yıkayabilecek(?). Это место мне осталось не совсем понятным. 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

241

Это известное дело. Должность мюдерриса медресе Зынджирлы, 
А не один только мюдеррис вместе с сотнями учащихся… 
Если возносить добрые молитвы, Духовное управление найдет способ. 
Конец 

 
 
Литература 
 
Дмитриева 2002 — Дмитриева Л.В. Каталог тюркских рукописей Института востоковедения 

Российской академии наук. М.: Вост. лит., 2002. 
Зайцев 2015 — Зайцев И.В. Телеграмма жителей Бахчисарая в адрес Второй Государственной 

Думы (1907 г.) // Tatarica: History and Society. Вып. 5. Казань, 2015. С. 119–126. 
Зайцев 2016 — Зайцев И.В. Рукописи медресе Зынджирлы и его первоначальное название // 

Сборник материалов Международной научно-практической конференции «Исламское 
образование в Крыму: исторические вехи и пути возрождения», посвященной 515-летию 
Зынджирлы медресе и памяти его основателя Менгли Герай хана (Ялта, 10–12 октября 
2015 г.). Симферополь: Терджиман, 2016. С. 36–42. 

Зайцев 2024 — Зайцев И.В. Зынджирлы // Ислам в Крыму. Энциклопедический словарь. М.: 
Медина, 2024 (Серия: Ислам в Российской Федерации. Вып. VIII). С. 40–43. 

Керим 2019 — Керим И.А. «Помощь твоя, если творишь ты добрые дела» (Посвящается 
творчеству Хабибуллы Керема (1848–1913) // Крымское историческое обозрение. 2019. № 1. 
С. 96–109 (на крымскотатарском языке). 

Самойлович 1913 — Самойлович А.Н. Бахчисарайский певец, поэт, летописец и метеоролог 
Хабибулла-Керем // Известия Таврической ученой архивной комиссии. 1913. № 50. С. 205–
221. 

 
References 
 
Dmitrieva, Liudmila V. Katalog tiurkskikh rukopisei Instituta vostokovedeniia Rossiiskoi akademii 

nauk [A Catalogue of Turkic Manuscripts of the Institute of Oriental Studies of the Russian 
Academy of Sciences]. Moscow: Vostochnaia literatura, 2002 (in Russian). 

Kerim, Ismail A. “ ‘Pomoshch’ tvoia, esli tvorish’ ty dobrye dela’ Posviashchaetsia tvorchestvu 
Khabibully Kerema)” [‘Your Help if You Do Good Deeds’ (Dedicated to the Work of Habibulla 
Kerem (1848–1913)]. Krymskoe istoricheskoe obozrenie [Crimean Historical Review], 2019, 
no. 1, pp. 96–109 (in Crimean Tatar). 

Samoilovich, Alexander N. “Bakhchisaraiskii pevets, poet, letopisets i meteorolog Khabibulla-
Kerem” [The Bakhchisarai Singer, Poet, Chronicler and Meteorologist Habibulla-Kerem]. Izvestiia 
Tavricheskoi uchenoi arkhivnoi komissii [Proceedings of the Taurida Scientific Archival Commis-
sion], 1913, no. 50, pp. 205–221 (in Russian). 

Zaitsev, Ilya V. “Rukopisi medrese Zyndzhyrly i ego pervonachal’noe nazvanie” [The Manuscripts of 
Zincirli Madrasa and Its Original Name]. In: Sbornik materialov mezhdunarodnoi nauchno-
prakticheskoi konferentsii Islamskoe obrazovanie v Krymu: istoricheskie vekhi i puti vozrozhde-
niia, posviashchennoi 515-letiiu Zyndzhyrly medrese i pamiati ego osnovatelia Mengli Gerai 
Khana [A Collection of Materials of the International Scholarly and Practical Conference “Islamic 
Education in Crimea: Historical Milestones and Ways of Revival”, Dedicated to the 515th 
Anniversary of the Zincirli Madrasa and the Memory of Its Founder Mengli Giray Khan (Yalta, 
October 10–12, 2015)]. Simferopol: Terdzhiman, 2016, pp. 36–42 (in Russian). 

Zaitsev, Ilya V. “The Telegram on Behalf of Bakhchisarai Residents, Addressed to the Second State 
Duma (1907)”. Tatarica: History and Society, 2015, vol. 5, pp. 119–126, Kazan (in Russian). 

Zaitsev, Ilya V. “Zincirli”. In: Islam v Krymu. Entsiklopedicheskii slovar’ [Islam in Crimea. An Ency-
clopaedic Dictionary]. Moscow: Medina, 2024 (Seriia: Islam v Rossiyskoi Federatsii. Vyp. VIII) 
[Series: Islam in the Russian Federation. Issue VIII], pp. 40–43 (in Russian). 



КОЛЛЕКЦ ИИ И А РХИВЫ 

 

242 

Habibulla Kerem’s Destan on the Bakhchysarai Bathhouse 
and the Zincirli Madrasa (Based on the Guncha-i Efkar Manuscript 
IOM RAS D 316) 
 
Ilya V. ZAYTSEV 
Institute of Oriental Studies RAS 
Moscow, Russian Federation 
 

Received 12.05.2025. 
 
A b s t ra c t :  The article publishes the Crimean Tatar text and a Russian translation of the poem by the 
Bakhchysarai poet Habibulla Kerem (c. 1848–1913) based on an autograph kept at the Institute of 
Oriental Manuscripts RAS (shelf-mark D 316). The poem is dedicated to the widely discussed issue 
of income for the maintenance of the Zincirli (Zinjirli) madrasa (founded in 1500 by Mengli Giray 
Khan in the suburbs of Bakhchysarai) at the turn of the 19th–20th centuries. 
 
Ke y  w o rd s : Habibulla Kerem, Zincirli madrasa, Crimean Tatar poetry, history of the Crimean Tatars, 
Alexander N. Samoilovich. 
 
Ac k n o w l ed g e m e n t s :  The article is written within the framework of the Russian Science Foundation 
project No. 25-18-00781 “Dictionary of Islamic Book Culture and Book Connoisseurs of Russia”. 
 
Fo r  c i ta t i o n : Zaytsev, Ilya V. “Habibulla Kerem’s Destan on the Bakhchysarai Bathhouse and the 
Zincirli Madrasa (Based on the Guncha-i Efkar Manuscript IOM RAS D 316)”. Pis’mennye pamiatni-
ki Vostoka, 2025, vol. 22, no. 4 (iss. 63), pp. 234–242 (in Russian). DOI: 10.55512/WMO692171. 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r : I lya  V.  ZAYTSEV, Dr. Sci. (History), Professor of RAS, Leading Re-
searcher, Center for Islamic Manuscripts named after Sheikh Zayed, Institute of Oriental Studies RAS 
(Moscow, Russian Federation) (izaycev@orientmuseum.ru). ORCID: 0000-0002-9862-8511. 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

243

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). C. 243–251 

Османская подорожная «наставнику в гимнастике»: 
к истории путешествия А.Л. Липовского  
по Ближнему Востоку в 1893 году 
 
Т.С. МАТЕХИНА 
Санкт-Петербургский государственный музей-институт семьи Рерихов 
Санкт-Петербург, Россия 
 
М.А. КОЗИНЦЕВ 
Институт восточных рукописей РАН 
Санкт-Петербург, Россия 
 
DOI: 10.55512/WMO679014 
 

Статья поступила в редакцию 28.04.2025. 
 
А н н о т а ц и я :  В статье рассмотрен памятник османской дипломатики конца XIX в. — подорож-
ная, выданная некоему «наставнику в гимнастике» из Санкт-Петербурга и двум сыновьям 
русского консула в Алеппо, которых указанный педагог сопровождал в Одессу. Документ 
ныне хранится в фонде Музея-института семьи Рерихов, куда он поступил в качестве дара  
в 2021 г. В ходе исследования удалось проследить историю владения данной подорожной  
и установить, что в ней упомянуты: преподаватель гимназии и реального училища Карла Мая 
А.Л. Липовский (1867–1942), русский консул в Алеппо М.И. Якиманский (ум. 1897) и его 
сыновья Иван и Василий, османский губернатор Алеппо Осман Нури-паша Топал (1840–1898). 
Данный источник вместе со вновь выявленными архивными материалами способствует по-
полнению сведений о практически не изученном путешествии А.Л. Липовского по регионам 
Османской империи (Сирии, Палестине) летом 1893 г. 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а : подорожная на османском языке, гимназия Карла Мая, русские путешест-
венники, консул Михаил Якиманский, русское консульство в Алеппо. 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я : Матехина Т.С., Козинцев М.А. Османская подорожная «наставнику в гим-
настике»: к истории путешествия А.Л. Липовского по Ближнему Востоку в 1893 году // Пись-
менные памятники Востока. 2025. Т. 22. № 4 (вып. 63). С. 243–251. DOI: 10.55512/WMO679014. 
 
О б  а в т о р а х : МАТЕХИНА Татьяна  Сергеевна , кандидат исторических наук, старший 
научный сотрудник, Служба главного хранителя, Санкт-Петербургский государственный 
музей-институт семьи Рерихов (Санкт-Петербург, Россия) (matekhina@mail.ru). ORCID: 0009-
0001-8225-579X. 
КОЗИНЦЕВ Марк  Альвиевич, кандидат исторических наук, научный сотрудник, Отдел 
Центральной и Южной Азии, Институт восточных рукописей, Российская академия наук 
(Санкт-Петербург, Россия) (m.kozintcev@mail.ru). ORCID: 0000-0001-8588-739X. 

 
© Матехина Т.С., 2025 

© Козинцев М.А., 2025 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

244 

В 2021 г. в собрание Санкт-Петербургского государственного музея-института се-
мьи Рерихов (ГМИСР) поступил небольшой арабографичный рукописный документ, 
полученный в дар от Андрея Петровича Соболева1. Благодаря предварительному ис-
следованию, проведенному младшим научным сотрудником ИВР РАН Е.Ю. Януш-
кевич, выяснилось, что язык рукописи османский. 

Документ выполнен на листе бумаги верже без филиграни. Текст написан черны-
ми чернилами, нестойкими к влажной обработке. На момент поступления в музей 
рукопись находилась в ветхом состоянии. Лист был сложен втрое, с угрожающими 
разрывами по линиям сгибов; бумага помята, загрязнена: в нескольких местах круп-
ные жировые пятна, также затеки коричневого цвета, сильно разрушившие бумагу.  
В результате реставрации, проведенной художником-реставратором С.А. Севастья-
новой, загрязнение ослаблено, бумага укреплена по разрывам и краям, утраты вос-
полнены тонированной бумагой. 

Документ относится к типу буюрулду (осм. buyurıldı ‘приказ’), по содержанию он 
представляет собой подорожную, выданную «петербургскому наставнику в гимна-
стике» Львовскому(?), сопровождавшему двух сыновей русского консула в Алеппо  
в поездке из Алеппо в Одессу. Документ записан каллиграфическим почерком дива-
ни, имеет печать губернатора Алеппо Османа Нури. 

Подорожная четко датирована — выдана 20 мухаррама 1311 г.х. / 3 августа 1893 г., 
благодаря чему удалось установить личность как османского губернатора Османа 
Нури-паши (1840–1898)2, так и упомянутого русского консула в Алеппо Михаила 
Ивановича Якиманского (ум. 1897)3. 

По документам из архивов Санкт-Петербурга известно, что в 1892/93 и 1893/ 
94 учебных годах два сына М.И. Якиманского — Иван (род. 24.08.1880) и Василий 
(род. 26.10.1883) — учились в Санкт-Петербурге в гимназии Карла Мая4. Летом 
1893 г. им было, соответственно, 12 и 9 лет. Следовательно, в августе 1893 г. юноши 
с сопровождающим добирались через Одессу в Санкт-Петербург, чтобы продолжить 
курс обучения в упомянутой гимназии, которая в то время располагалась в доме 13 
на 10-й линии Васильевского острова. 

Неустановленной оставалась только личность учителя гимнастики Львовского. 
Попытки соотнести ее с кем-либо из Львовских, проживавших в то время Санкт-
Петербурге, не дали определенности5. Зато принесло свои плоды более подробное 
изучение провенанса документа. Известно, что подорожная ранее находилась у 
М.И. Полевой6, которая работала с семейными архивами. От М.И. Полевой некото- 
                              

1 Соболев Андрей Петрович (род. 1962) — художник, поэт, рериховед, президент «Исследова-
тельского Фонда Рерихов» (2005–2022), член Ассоциации искусствоведов, почетный член-корр. 
Музея Николая Рериха в Нью-Йорке, лауреат Международной премии им. Николая Рериха (2021). 

2 Осман Нури-паша (1840–1898) — османский военный и государственный деятель, маршал, 
дважды занимал пост губернатора Алеппо. Упоминается под прозвищами «Хаджи» или «Топал» 
(последнее буквально означает ‘хромой’) (Hülagü 1994). 

3 Якиманский Михаил Иванович (ум. 1897) — дипломат, выпускник Санкт-Петербургской ду-
ховной академии. Служил в Русской духовной миссии в Иерусалиме, позднее был переведен из 
духовной службы в светскую. Российский консул в Алеппо в 1883–1897 гг. (Смилянская, Горбунова, 
Якушев 2015: 38, 53, 328). 

4 Центральный государственный исторический архив Санкт-Петербурга. Ф. 144. Оп. 1. Д. 13–14. 
5 См. Алфавитный указатель (Адресная книга 1893: 169). 
6 Полевая Марина (Мира) Ивановна (1937–2023) — писатель, журналист. Была старшим научным 

сотрудником Музейного агентства Ленинградской области, участвовала в организации и затем со-
стояла членом Ленинградского Рериховского общества, в котором осуществляла работу пресс-бюро. 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

245

Ил. 1. Александр Лаврентьевич Липовский  
с женой Юлией Александровной (ур. Игнато-
вич). Санкт-Петербург, Фотография 
G. Burger. Кон. XIX — нач. XX в. ГМИСР 
КП-12204 МФ-133 ГК-44715020 

 
 
 

 
рые материалы из этих архивов поступи-
ли в Музей истории школы К. Мая — то-
го самого учебного заведения, в котором 
обучались братья Иван и Василий Яки-
манские. Дальнейший поиск в этом на-
правлении дал удивительно богатые ре-
зультаты. 

Среди многочисленных персоналий, 
связанных с этой известной петербург-
ской гимназией, наше внимание при-
влекла фамилия ее третьего директора — 
Александра Лаврентьевича Липовского 
(1867–1942) (Ил. 1), созвучная с фами-
лией «Львовский». 

А.Л. Липовский родился в Ташкенте, окончил Ташкентскую гимназию (1886), ис-
торико-филологический факультет Санкт-Петербургского университета (1890). С 1 сен-
тября 1891 г. работал в гимназии и реальном училище К. Мая сверхштатным, а с 
1 ноября 1891 г. — штатным преподавателем истории и географии, затем истории и 
русского языка; также преподавал литературу, с осени 1894 г. проводил цикл занятий 
по истории искусств, всеобщей литературе для старшеклассников. 22 сентября 
1906 г. занял пост директора. В феврале 1893 г. он успешно сдал экзамены на степень 
магистра7 славянской филологии и в дальнейшем сочетал преподавательскую дея-
тельность с занятиями наукой, а именно исследованиями в области славяноведе- 
ния, истории России и русской литературы. Автор нескольких монографий и более  
200 статей (Лихачев, Благово, Белодубровский 1990: 52–55). 

С потомками А.Л. Липовского был лично знаком директор Музея истории школы 
К. Мая Н.В. Благово8. Со слов Никиты Владимировича, архив и другие личные вещи 
А.Л. Липовского были разделены между его детьми. Часть хранила его дочь, Татьяна 
Александровна Липовская, в замужестве Щукарёва (1901–1993). Некоторые предме-
                                                                                                                                                                                         
Исследовала жизнь и творчество Н.К. Рериха, Н.А. Римского-Корсакова, семьи Голубевых, историю 
школы (гимназии и реального училища) Карла Мая, автор публикаций по этим темам. Работала  
с семейными архивами. Часть предметов из них передала в Музей истории школы К. Мая. 

7 Соответствует современной ученой степени кандидата наук. 
8 Благово Никита Владимирович (род. 1932) — основатель и директор Музея истории школы 

К. Мая (с 2018 г. отдел Музея-института семьи Рерихов); окончил мужскую среднюю школу № 5 
(бывшую школу К. Мая, 1949), автор публикаций об истории школы, лауреат Международной пре-
мии им. Н.К. Рериха (2009), лауреат премии им. академика Д.С. Лихачева (2010), награжден знаком 
отличия «За заслуги перед Санкт-Петербургом». 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

246 

ты из семейного собрания Т.А. Щукарёва отдавала обращавшимся к ней исследова-
телям, музейным сотрудникам, М.И. Полевой и позднее, в 1987–1993 гг. Н.В. Бла-
гово. После кончины Т.А. Щукарёвой вещи А.Л. Липовского передала в Музей исто-
рии школы К. Мая ее дочь, внучка А.Л. Липовского, Татьяна Александровна Лазаре-
ва (1930–2007). Среди них архивные материалы 1893 г.: письмо М.И. Якиманского  
к В.А. Кракау9, в то время исполнявшему обязанности директора гимназии и реаль-
ного училища К. Мая (9 апреля 1893 г.), с записями А.Л. Липовского10; записная книж-
ка А.Л. Липовского — дневник с заметками о его летнем путешествии по Ближнему 
Востоку 1893 г., его записи на отдельных листах, шесть писем невесте Юлии Алек-
сандровне Игнатович (1868–1948) по пути следования. Примечательно, что у боль-
шинства этих рукописей те же характерные загрязнения, что и у подорожной: круп-
ные жировые пятна и разрушающие бумагу затеки коричневого цвета. Все эти доку-
менты не опубликованы и недостаточно исследованы. Вместе с тем именно они 
смогли пролить свет на историю появления подорожной. 

В письме к В.А. Кракау М.И. Якиманский «очертил» «главными и общими штриха-
ми» предстоящее путешествие А.Л. Липовского и дал соответствующие наставления. 

В записной книжке 1893 г. А.Л. Липовский описал свою поездку из Петербурга до 
Одессы и затем по Османской империи с 20 мая по 2 июля, упомянув своих спутни-
ков — Ваню и Васю, — которые готовились к встрече с братьями и родителями. Че-
рез полмесяца, 4 июня, все трое прибыли в Алеппо, «Якиманские выехали встретить 
своих детей»11. После недельной остановки в этом городе Александр Лаврентьевич  
с 11 июня по 2 июля путешествовал до Иерихона и Мертвого моря. В письме 
М.И. Якиманского и записях А.Л. Липовского как возможные пункты путешествия 
упоминаются также Александрия, Каир, Суэцкий канал, Порт-Саид. Завершая путе-
шествие, А.Л. Липовский вернулся в Алеппо и оттуда в августе отправился с Иваном 
и Василием Якиманскими домой в Петербург. 

В подорожной предписано оказывать названным в ней лицам все необходимое содей-
ствие, в частности назначить для их сопровождения жандармов. Это согласуется с при-
мечанием в дневнике А.Л. Липовского о пути по Северной Сирии из порта Александрет-
ты до Алеппо: «Нас уже ждала карета, запряженная 4ой неважных лошадей. Рядом гарце-
вали жандармы в различных костюмах, потому что без них еще опасно ездить»12. 

В связи с тем, что турецкий чиновник, выдававший подорожную, неверно истол-
ковал слово «гимназия», А.Л. Липовский превратился в «наставника в гимнастике». 
Этот курьез, в сочетании с тем, что фамилия педагога по-османски записана не впол-
не ясно и может быть прочитана, скорее, как «Ливовский»/«Львовский», нежели как 
Липовский, поначалу затруднил определение его личности. 
                              

  9 Кракау Василий Александрович (1857–1935) — педагог; родился в семье крупного петербург-
ского архитектора, художника и педагога Александра Ивановича Кракау. Окончил частную школу 
К. Мая (1876), историко-филологический факультет Санкт-Петербургского университета (1881, 
магистр). С 1886 г. работал в гимназии К. Мая: преподавал историю, с 8 сентября 1890 г. исполнял 
обязанности директора, с 8 сентября 1895 г. по 1 июля 1906 г. — директор гимназии и реального 
училища К. Мая. Его преемником на этом посту стал А.Л. Липовский (Лихачев, Благово, Белодуб-
ровский 1990: 43–44, 51). 

10 Запись в книге поступлений Музея истории школы К. Мая от 25.11.1997 (ГиРУМ КМ-38/1). 
11 Записная книжка А.Л. Липовского (дорожный дневник). Из комплекта «Записные книжки 

А.Л. Липовского с вложениями». Россия, Османская империя. 20 мая — лето 1893 г. ГМИСР КП-
13732 МРД-209, ГК-59875502. По авторской нумерации, разворот 21 (левая страница). 

12 Там же. По авторской нумерации, разворот 17 (правая страница). 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

247

Ниже приводим текст письма М.И. Якиманского (Ил. 2) и османский текст подо-
рожной (Ил. 3) с транскрипцией и переводом на русский язык. 

 

 
 

Ил. 2. М.И. Якиманский. Письмо к В.А. Кракау. Алеппо. 9 апреля 1893 г.  
А.Л. Липовский. Записи. ГМИСР КП-13919 МРД-221 ГК-61334680 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

248 

 
 

Ил. 3. Подорожная «Львовскому» и двум сыновьям М.И. Якиманского с оттиском печати 
губернатора Халеба (Алеппо) Османа Нури-паши Топала.  

ГМИСР КП-12648 РД-2525 ГК-51343792 
 
 

*   *   * 
 

[с. 1] Алеппо. 9 апреля 1893 года. 
Милостивый государь, 
Василий Александрович, 
Сегодня я послал петербургскому градоначальнику отношение за № 17; прошу его 

сделать распоряжение о внесении имен детей моих в паспорт г[осподи]на Липовско-
го. Из прилагаемой вырезки Вы увидите, что дети могут выехать из Одессы или 11го, 
или 25го мая, с круговым пароходом, который приходит в Константинополь в четверг 
утром. Вечером того же [с. 2] дня отправляется из Константинополя в Александретту 
пароход Австрийского Ллойда, чрез Дарданеллы, Галлиполи, Митилину, Хиос, 
Смирну, Самос, Родос, Адалию, Мерсину, приходит в Александрету (так!) в среду. 
Так что по приезде в Константинополь нужно немедленно взять билеты в агентстве 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

249

австрийском и потом перевезти багаж с русского парохода на австрийский. Лодочни-
кам платится по франку с человека. Самый скорый и дешевый поезд из Петербурга 
до Одессы — почтовый вечерний, чрез Ровно. Дети до 10 лет платят половину билета; 
двое детей при взрослом [с. 3] платят два полные билета. Нужно комбинировать так, 
чтобы быть утром в среду13 в Одессе, чтобы иметь возможность в тот же день вечером 
выехать из Одессы. В Одессе находится мой приятель Александр Николаевич Юренев, 
агент Министерства иностранных дел; его квартира против соборной церкви. В Смирне 
живет дядя моих детей, г[осподин] Коидан14; его квартира над кофейной «Альгамбра», 
на набережной. Из Константинополя или из другого пункта с дороги нужно [с. 4] теле-
графировать мне в Алеппо заблаговременно, чтобы я мог выслать в Александретту 
экипаж и драгомана; так, напр[имер:] Alep, Yakimansky, arriverons Mercredi15. Прошу 
Вас снабдить детей моих летними костюмами на дорогу и всем вообще, что скажете, 
необходимым; нужно купить или один чемоданчик для двоих или по одному chemin de 
fer16 на каждого. Ноты пьес, которые умеют играть дети, нужно взять с собою; книг 
никаких. Оставшиеся у Вас за расходами деньги прошу передать г[осподи]ну Липов-
скому. Прилагаемый вексель прошу раз[с. 5]менять на французское золото, что соста-
вит более 660 франков, и передать также г[осподи]ну Липовскому на расходы от Кон-
стантинополя до Александретты. Жена моя просит Вас выдать детям по 20 франков 
каждому, кланяется Вам и благодарит за Ваш поклон. 

Что касается до обратного пути, то маршрут мы будем комбинировать здесь на 
свободе. Вероятно, придется оставаться по два или три дня в Смирне и Константино-
поле, быть может, в Бейруте и даже в Александрии. Нужно, чтобы г[осподин] Липов-
ский заранее похлопо[с. 6]тал о шестимесячном паспорте; есть(?), разумеется(?), фор-
мальности при этом, как, напр[имер,] публикация в газетах… Паспорт нужно визиро-
вать в турецком консульстве или в Петербурге, или в Одессе, где, впрочем, не будет 
много свободного времени. 

Итак, я мог очертить предстоящее путешествие только главными и общими штри-
хами. Все подробности дороги трудно предвидеть здесь, в Алеппо. 

Прошу принять, Милостивый Государь, уверение в моем уважении и преданности. 
Якиманский. 

 
 
[с. 8 (Записи А.Л. Липовского)] Из Алеппо в Иерусалим, (есть почтовая дорога?)  

в Газу. 
Вести дневник и напечатать „от Алепа до Газы“. 
Контора Бахраха, в д. Беллино. № 13. Ланжеронов[ская] улица17. Пароходы Авст-

рийского Ллойда. 
Яффа. — Александр[ия] — Каир — по Суэтскому в Порт Саид = зд[есь] пароход 

Р.О.П. и Т.18. 
                              

13 Наверху приписано карандашом: «вторник». 
14 Коидан Этьен Ж. (Etienne J. Coïdan, 1849–1909) — агент российской судоходной и торговой 

компании. 
15 Алеппо, Якиманский, прибудем в среду (фр.). 
16 Железная дорога (фр.). М.И. Якиманский, по-видимому, подразумевает какой-то вид багажа. 
17 Улица в Одессе. 
18 Русское общество пароходства и торговли (1856–1918) — крупнейшая в дореволюционной 

России пароходная компания; осуществляла регулярное грузовое и почтово-пассажирское сообще-
ние по внутрироссийским и заграничным линиям. 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

250 

*   *   * 
 

Печать: ت حلبᘌولا ᣠعثمان نورى وا᡽  (Osmân Nûrî vâlî-i vilâyet-i Haleb) ‘Осман Нури, 
губернатор вилайета Халеб’. 

 
Текст 

 
ᡨ پᣂسبورغدە ژᗫمناسᙬيق معلᣥ موسيو ليووسᣞ وحلب روسᘭه قوᙏسلوسنك اᣞᘌ مخدوᣤ )2( بيورلدى ٔ دارندە)1(

اقتلᗫᖁنه نك اجرا ورف   اوزرە حلᘘدن عᗫᖂمة اᘌلد᛿لرندن اثناى راهدە حقلرندە ᘻسهᘭلاة مقتضᘭه)ᘌ)3ه كتمك  سᘭه اودە
)4( ᣓه وسائرە طرفلرندن اعتنا اولنمᘭ᜻ن ملᗫنه مأمورᗫᖁة اولملᘌله مظهر رعاᘭژاندارمه ترفيق واعضاس )اقندە )5ᘭس 

ᢕديوان واᣠ ولاᘌة حلᘘدن اشبو بيورلدى ᘻسطᣂ قلندى  ᡽)6( ]امضاء[.  ᣚᡧ٣١١ محرم سنه ٢٠ 
 
Транскрипция 

 
(1) Dârende-i buyurıldı (2) Petersbûrğ’da jîmnâstîk muallimi Môsyo Lîvovski ve Haleb 

Rusya kônsolôsınıŋ iki mahdûmı Odesya’ya gitmek (3) üzere Haleb’den azîmet eyledikle-
rinden esnâ-yi râhda haklarında teshîlât-ı mukteziyyeniŋ icrâ ve refâkatlarına (4) jândârma 
terfîk ve a‘zâsıyla mazhar-ı riâyet olmalarına me’mûrîn-i melekiyye ve sa’ire taraflarından 
i‘tinâ olınması (5) siyâkında Dîvân-ı vâlî-i vilâyet-i Haleb’den işbu buyurıldı tastîr kılındı 
(6) [İmza.] fî 20 Muharrem sene [1]311 

 
Перевод 

 
Данный приказ выписан Советом при Губернаторе вилайета Халеб с тем, чтобы 

получившему его петербургскому наставнику в гимнастике господину Львовскому и 
двум сыновьям русского консула в Халебе, направляющимся в Одессу, по отъезде их 
из Халеба в пути было оказано все необходимое содействие, и для их сопровождения 
были назначены жандармы, и [им] с их спутниками были оказаны почести, и со сто-
роны государственных служащих и прочих [лиц] было проявлено внимание. 

[Подпись.] 20 мухаррама 1311 года 
 
 
Литература 

 
Адресная книга 1893 — Адресная книга города С.-Петербурга на 1893 г. / Под ред. П.О. Яб-

лонского. СПб., 1893. 
Лихачев, Благово, Белодубровский 1990 — Лихачев Д.С., Благово Н.В., Белодубровский Е.Б. 

Школа на Васильевском: Кн. для учителя. М.: Просвещение, 1990. 
Смилянская, Горбунова, Якушев 2015 — Смилянская И.М., Горбунова Н.М., Якушев М.М. Си-

рия накануне и в период Младотурецкой революции. По материалам консульских донесе-
ний / Отв. ред. М.С. Мейер. М.: Индрик, 2015. 

 
Hülagü 1994 — Hülagü M.M. Topal Osman Nuri Paşa Hayatı ve Faaliyetleri (1840–1898) [Жизнь и 

деятельность Топал Осман Нури-паши (1840–1898)] // Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama 
Merkezi Dergisi [Журнал Центра османских исследований]. 1994. Sayı 5. S. 145–153. 

 
References 

 
Adresnaia kniga goroda S.-Peterburga na 1893 g. [St. Petersburg Address Book for 1893]. Ed. by 

P.O. Iablonskiy. St. Petersburg, 1893 (in Russian). 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

251

Hülagü, M. Metin. “Topal Osman Nuri Paşa Hayatı ve Faaliyetleri (1840–1898)” [The Life and Ac-
tivities of Topal Osman Nuri Paşa (1840–1898)]. Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi 
Dergisi [Journal of the Center for Ottoman Studies], 1994, iss. 5, pp. 145–153 (in Turkish). 

Likhachev, Dmitrii S. & Blagovo, Nikita V. & Belodubrovskii, Evgenii B. Shkola na Vasil’evskom: 
Kniga dlia uchitelia [A School on Vasilyevsky Island: A Book for a Teacher]. Moscow: Prosve-
shchenie, 1990 (in Russian). 

Smilianskaia, Irina M. & Gorbunova, Natal’ia M. & Yakushev, Mikhail M. Siriia nakanune i v period 
Mladoturetskoi revoliutsii. Po materialam konsul’skikh donesenii [Syria on the Eve and during the 
Period of the Young Turk Revolution. Based on the Consular Reports]. Ed. by Mikhail S. Meier. 
Moscow: Indrik, 2015 (in Russian). 

 

An Ottoman Travel Permit to a “Gymnastics Instructor”: 
On the History of Alexander L. Lipovsky’s Journey through  
the Middle East in 1893 
 
Tatiana S. MATEHINA 
St. Petersburg State Roerich Family Museum and Institute 
St. Petersburg, Russian Federation 
 
Mark A. KOZINTCEV 
Institute of Oriental Manuscripts RAS 
St. Petersburg, Russian Federation 
 

Received 28.04.2025. 
 
A b s t r a c t :  The article investigates a travel permit given to a “gymnastics instructor” from St. Pe-
tersburg, Russia, and two sons of the Russian consul in Aleppo, whom the teacher accompanied to 
Odessa. The document is now kept at the Roerich Family Museum and Institute, where it was 
received as a gift in 2021. During the research, the authors have been able to trace the provenance of 
the travel permit and identify the persons mentioned in it. They are: Alexander L. Lipovsky (1867–
1942), a teacher at Karl May’s Gymnasium and Real School; Ivan and Vasily, the sons of the Russian 
consul in Aleppo Mikhail I. Yakimansky (d. 1897); the Ottoman governor of Aleppo Topal Osman 
Nurî Paşa (1840–1898). The source, together with some newly revealed archival materials, adds new 
data to the history of Lipovsky’s journey through the regions of the Ottoman Empire (Syria, 
Palestine) in the summer of 1893, which is—until recently—virtually unknown in historiography. 
 
K e y  w o r d s : Ottoman travel permit, Karl May Gymnasium, Russian travelers, Consul Mikhail 
Yakimansky, Russian Consulate in Aleppo. 
 
F o r  c i t a t i o n : Matehina, Tatiana S. & Kozintcev, Mark A. “An Ottoman Travel Permit to a ‘Gym-
nastics Instructor’: On the History of Alexander L. Lipovsky’s Journey through the Middle East  
in 1893”. Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2025, vol. 22, no. 4 (iss. 63), pp. 243–251 (in Russian). 
DOI: 10.55512/WMO679014. 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r s : Ta t iana  S .  MATEHINA, Cand. Sci. (History), Senior Researcher, Service 
of the Chief Curator, St. Petersburg State Roerich Family Museum and Institute (St. Petersburg, 
Russian Federation) (matekhina@mail.ru). ORCID: 0009-0001-8225-579X. 
Mark  A.  KOZINTCEV, Cand. Sci. (History), Researcher, Department of Central Asian and 
South Asian Studies, Institute of Oriental Manuscripts, Russian Academy of Sciences (St. Petersburg, 
Russian Federation) (m.kozintcev@mail.ru). ORCID: 0000-0001-8588-739X. 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

252 

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 252–262 

Египетский публицист Мухаммад Хусайн Хайкал 
о светском празднике в Хартуме (январь 1926 г.) 
(перевод и комментарий фрагмента из книги 
Мухаммада Хусайна Хайкала «Десять дней в Судане») 
 
И.В. ГЕРАСИМОВ 
Санкт-Петербургский государственный университет 
Санкт-Петербург, Россия 
 
 
DOI: 10.55512/WMO692170 
 

Статья поступила в редакцию 01.06.2025. 
 

А н н о т а ц и я :  Светские праздники, как и другие заимствования из культуры европейцев начали 
активно распространяться в колониях Англии со второй половины ХIХ в. После установления 
в Судане власти кондоминиума в 1899 г. многие достижения западной цивилизации появились 
и в этой арабо-африканской стране. Была сформирована новая структура власти и управления 
государством, в стране были построены железные дороги, облегчавшие доставку сырья и 
других продуктов из глубинных районов до портов, на относительно регулярной основе стали 
курсировать корабли по Нилу, началось строительство обновленной столицы Хартум. В со-
циальной области стали вводиться новые государственные должности для вождей местных 
племенных групп, находившихся под английским контролем. В этой же категории «одаренных 
благами» оказались и лидеры суфийских братств. Одновременно стала внедряться поощри-
тельная система, включавшая вручение наград отличившимся суданским чиновникам-вождям. 
Награждение осуществлялось в особой, торжественной обстановке и представляло собой 
копию английской модели. Подобная праздничная церемония получила описание в путевых 
зарисовках, вошедших в книгу «Десять дней в Судане» египетского публициста Мухаммада 
Хусайна Хайкала в главе, названной «День рождения английского короля Георга V». Этот 
крупный египетский писатель и публицист в своей политической ориентации был близок  
к египетской элите, мечтавшей о сближении, а впоследствии и слиянии Египта и Судана  
в единое государство. Из-под его пера выходили весьма критические, хотя и выраженные  
с осторожностью замечания в адрес британцев и их политического курса. 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а : Судан, египетская публицистика, Хартум, колониальные власти Судана, 
суфийские ордены. 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я :  Герасимов И.В. Египетский публицист Мухаммад Хусайн Хайкал о свет-
ском празднике в Хартуме (январь 1926 г.) (перевод и комментарий фрагмента из книги Му-
хаммада Хусайна Хайкала «Десять дней в Судане») // Письменные памятники Востока. 2025. 
Т. 22. № 4 (вып. 63). С. 252–262. DOI: 10.55512/WMO692170. 
 
О б  а в т о р е :  ГЕРАСИМОВ Игорь  Вячеславович, доктор исторических наук, профессор, 
Восточный факультет, Санкт-Петербургский государственный университет (Санкт-Петербург, 
Россия) (igorfarouh@yandex.ru). ORCID: 0000-0001-5592-3505. 

 
© Герасимов И.В., 2025 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

253

Праздники и праздничные церемонии являются важными составными частями 
культурной жизни стран Востока в целом. Традиционно наибольшее внимание в му-
сульманском мире уделяется религиозным праздникам, из которых два отмечают все 
мусульмане, это: Ид ал-Фитр, или Праздник разговения в честь завершения поста  
в месяц Рамадан, и Ид ал-Адха — Праздник жертвоприношения, знаменующий так-
же окончание хаджжа. Есть и еще один очень популярный в народной среде празд-
ник — День рождения пророка Мухаммада — Маулид ан-Набий. Его особенно почи-
тают в суфийской среде. На протяжении многих столетий эти праздничные дни нико-
гда не отменялись, не переносились и не прерывались, несмотря на природные и со-
циальные коллизии. 

На рубеже XIX–XX вв., в период колониального правления ближневосточными 
странами, по указанию иностранных властей начали отмечаться светские праздники 
и вводиться сопутствующие им новые формы торжественных мероприятий. Они, 
конечно, ограничивались столичными или региональными городскими центрами,  
а для участия в них приглашались и привлекались люди со всей страны. Следует при-
знать, что, несмотря на совершенно западную модель проведения праздников и стан-
дартный закрепившийся в западной традиции сценарий, торжества получались с эле-
ментами восточного колорита. Иначе говоря, если подобные праздники и не соответ-
ствовали полностью восточным вкусам и представлениям, то, во всяком случае, не 
противоречили им и не вызывали неприятия или протеста. При несоблюдении каких-
либо основных норм общественного уклада местные суданские нотабли на них про-
сто бы не явились. 

Далеко не все из подобных праздников, отмечавшихся в странах-колониях, полу-
чили освещение в местных или западных литературных и публицистических произ-
ведениях. Тем не менее некоторые литераторы-очевидцы оставили их яркие описа-
ния. Одним из авторов подобных текстов, запечатлевших в своих наблюдениях 
празднование дня рождения английского короля Георга V в суданской столице Хар-
туме в 1926 г., был египтянин Мухаммад Хусайн Хайкал. Этот египетский журналист 
и издатель находился в Судане неслучайно. Он прибыл по приглашению английских 
властей для освещения в прессе открытия плотины в Сеннаре. Помимо участия  
в этом масштабном событии для него и его коллег-журналистов были организованы 
и многие другие мероприятия, включая посещение гидрокомплекса в Джибал Аулиа, 
некоторых объектов в Хартуме и Омдурмане, сельскохозяйственного перерабаты-
вающего предприятия, основанного в одном из районов страны. Празднование дня 
рождения британского монарха также оказалось в программе пребывания в Судане. 

Личность самого автора этих описаний заслуживает особого внимания. Мухаммад 
Хусайн Хайкал родился в Египте в 1888 г. в провинциальной семье, имевшей доста-
ток. Молодой человек посвятил себя изучению права и после окончания школы по-
ступил в университет в Каире, где учился на юриста с 1905 по 1909 г. Затем обучение 
продолжилось в Сорбонне, где в 1912 г. после защиты диссертации молодой юрист 
получил докторскую степень. Однако его интересовала не только научная и практи-
ческая деятельность, Мухаммада Хусайна Хайкала увлекали литература и публици-
стика. В 1913 г. из-под его пера вышел роман «Зайнаб» — «лирическое, местами сен-
тиментальное произведение, в котором нет необычайных событий, построенное по 
европейской схеме и с европейскими же, но переосмысленными заимствованиями» 
(Коцарев 1975: 239). Набиравший опыт и профессионализм автор активно писал ма-
териалы для прессы Египта, а в 1922 г. сам основал очень популярную в Египте газе-



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

254 

ту «ас-Сийаса ал-йаумийа», у которой с 1926 г. появилось литературное приложение 
«ас-Сийаса ал-усбуийа». В том же, 1926 г. роман «Зайнаб» был экранизирован, и по-
явившийся фильм считался первой арабской художественной кинокартиной. В по-
следующие десятилетия М.Х. Хайкал отошел от активной политической деятельно-
сти, отдав предпочтение занятиям литературным трудом. Серьезным образом были 
пересмотрены его взгляды на политические приоритеты, на вопросы власти и разви-
тия страны. Со временем они стали менее светскими. Объединение с Суданом и соз-
дание унитарного государства перестали быть актуальными. Египетский публицист 
переориентировался на углубленное изучение религии, и из-под его пера вышли кни-
ги, посвященные истории ислама, они вполне заслуженно получили известность в 
арабском мире. 

Как видно из биографии, к моменту поездки в Судан в 1926 г. Мухаммад Хусайн 
Хайкал уже мог считаться опытным политиком, публицистом и литератором. Где бы 
ни находился этот египетский публицист, он старался фиксировать различные не-
обычные для него как египтянина стороны жизни. Это относилось и к его родному 
Египту, и к европейским странам, где прошли годы учебы и где он совершал ознако-
мительные и деловые поездки. 

Судан — южный сосед Египта, с которым его связывали общие границы и, конеч-
но, Нил, — был в высшей степени интересен набиравшей силу египетской буржуа-
зии. Она связывала с ним свои экономические и политические проекты, нацеленные 
на будущее. Мухаммад Хусайн Хайкал в те годы был близок к той категории египет-
ской политической элиты, которая считала Судан частью Египта и рассматривала 
свое будущее развитие в едином с ним государстве. Автор, делая свои путевые зари-
совки, крайне ревниво относится ко всему, что связано с ролью и местом египтян  
в жизни Судана. Явно понимая всю зависимость от британских властей египетских 
чиновников, которые служили простыми исполнителями воли своих «партнеров» по 
кондоминиуму, а фактически полных хозяев ситуации, часто делал свои критические 
пометки относительно неравного партнерства, пренебрежения местными традиция-
ми, государственными символами. Он испытывал горечь и внутренний протест, ко-
гда видел неравные возможности для англичан, с одной стороны, и для египтян и 
суданцев — с другой. Такое положение дел отдаляло мечту многих египтян о «един-
стве долины Нила» и реализацию идеи объединения двух народов в едином государ-
стве под египетской короной. Подчинение европейцам в длительной перспективе 
исключалось. Ростки подобной идеологии формировались довольно давно. Еще по-
сле оккупации страны войсками Мухаммада Али в 1821 г. правящие круги Египта 
начали смотреть на Судан как на сырьевой придаток, дополнительный источник вод-
ных ресурсов, базу для пополнения казны золотом, огромный рынок невольников. 
Его обширные территории могли по мере необходимости принять египетских пере-
селенцев и способствовать тем самым решению зарождавшихся демографических 
проблем. Более того, уже в первом десятилетии кондоминиума египтяне доминиро-
вали в образовательной сфере, о чем писал главный британский чиновник, контроли-
ровавший образовательную сферу, Джеймс Карри (Mills 2014: 18). 

Идеологи более позднего периода продолжили и развили эту стратегическую ли-
нию, хотя и были вынуждены считаться с растущим иностранным присутствием  
в самом Египте. 

Надо признать, что на ранних этапах кондоминиума, утвержденного в 1899 г., ин-
тересы британской колониальной политики и египетской в Судане в значительной 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

255

мере совпадали. Им доставалась огромная территория, которая фактически теряла 
свою формальную принадлежность к Османской империи. Для Египта того времени 
это было важно и по политическим, и по экономическим мотивам. К моменту, о ко-
тором пойдет речь в представленном фрагменте, в Судане уже сложилась местная 
элита, нуждавшаяся в поддержке и поощрении. 

Одним из главных лидеров местных религиозно-политических сил выступил Али 
ал-Миргани, возглавлявший суфийское братство хатмийа. Важным обстоятельством, 
способствовавшим его возвышению, было то, что хатмийа не подчинилась власти 
лидера восстания Махди в период подъема восстания в 1880-х годах1. Али ал-Мир-
гани, спасаясь от преследований махдистов, находился довольно длительное время  
в Египте. Там он приобрел вес и поддержку со стороны египетских властей, британ-
ских политиков и военных. Англичане активно использовали его потенциал для ди-
пломатической переписки с арабскими союзниками в борьбе с Портой в Аравии. Это 
был проверенный и лояльный Египту и Англии человек. Его возвышение на полити-
ческой карте Судана пришлось на период 1920-х годов.  

Англичане активно применяли в Судане режим косвенного правления, предпола-
гавший использование в управлении страной местной элиты из представителей пле-
менных вождей и религиозно-суфийских деятелей. Вождей стали рассматривать как 
государственных служащих и выплачивали им небольшое по сравнению с британца-
ми и даже с египтянами жалованье. С самого начала власти кондоминиума отбирали 
проявлявших способности в учебе детей местной суданской племенной знати и на-
правляли их на учебу в контролируемые колонизаторами учебные заведения за гра-
ницу. Наиболее известным из них был Протестантский колледж в Бейруте, создан-
ный американскими миссионерами. Фактически в течение первого десятилетия ХХ в. 
первые представители суданской молодежи были отправлены туда для прохождения 
полного образовательного курса. Выпускники этого учебного заведения вернулись  
с учебы в Судан в 1910–1920-е годы и приступили к выполнению новых обязанно-
стей в качестве служащих различных государственных заведений. В самом Судане 
также были открыты такие учебные заведения, как Колледж имени Гордона, Науч-
ный институт в Омдурмане и некоторые другие, однако уровень образования в целом 
оставался невысоким. 

Тем не менее система государственного управления функционировала довольно 
успешно, и госаппарат проявлял определенную гибкость и эффективность, не только 
применяя «давление», но и поощряя. Стимулирование лояльных британской власти 
суданских нотаблей велось не столько увеличением материального довольствия, 
сколько посредством наград и грамот. Естественно, что для проведения торжествен-
ного мероприятия государственного масштаба, на котором можно было отметить 
наиболее достойных, был найден день. Этим днем стал день рождения британского 
монарха. 

Это событие позволяло не только поощрять за верность британской короне, но  
и напоминало о роли Англии в управлении Суданом; с учетом того, что юбиляр — 

                              
1 Восстание под руководством Мухаммада Ахмада (Мухаммада б. Абдаллаха), объявившего себя 

Махди, началось в 1881 г. на о-ве Аба на Голубом Ниле, а завершилось в 1899 г. разгромом армии 
последователей Махди. Почти два десятилетия на территории Судана располагалось теократическое 
государство, управлявшееся на основе идеализированных представлений о раннеисламской власти и 
государственности. 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

256 

кузен российского императора Николая II2, британский король Георг V, имел воз-
можность лично посетить Судан ранее в 1911 г. и лично познакомиться со страной. 

Неоднократно автор зарисовок отмечает растерянность египетских гостей, при-
глашенных на это мероприятие. Их роль сводилась к простому наблюдению за ходом 
церемонии. В лучшем случае они могли находиться рядом с чиновниками из прави-
тельства Судана и среди представителей влиятельных суданских кланов. Все, что 
было описано в тексте, посвященном празднованию, свидетельствовало о второсте-
пенной роли египетской стороны в управлении Суданом. Ощущение неравноправия 
угнетало М.Х. Хайкала и заставляло его переосмысливать возможность создания су-
данско-египетского единства в ближайшей перспективе. 

Фрагмент перевода текста из книги Мухаммада Хусайна Хайкала «Ашрат аййам 
фи-с-Судан» («Десять дней в Судане») (Хайкал 2013: 39–47). 

 
Праздник короля, или День короля 

 
После коронации Его Величества Георга (Джорджа) Пятого в качестве короля 

Англии в конце 1911 г.3 он, в соответствии с традицией предшественников, напра-
вился короноваться в Индию. Возвращаясь на родину, он прибыл в Судан и посетил 
Хартум 17 января 1912 г. Правительство4 рассматривало этот визит в качестве про-
возглашения Его Величества императором Судана и воспринимало день 17 января 
так, словно он был официальным праздником, организованным в честь восшествия 
Георга Пятого на суданский престол. Каждый год в этот день генерал-губернатор 
Судана направлял Его Величеству телеграмму от имени граждан Судана, в которой 
выражалась любовь суданцев к британской короне и их преданность королю. Его 
Величество отвечал благосклонностью по отношению к жителям Судана, заявляя  
о своем желании и желании Ее Величества королевы видеть Судан благополучным  
и двигающимся по пути прогресса. 

Каждый год в этот день правительственные здания закрывались, Хартум, как это  
и подобает в праздники, украшали, а генерал-губернатор устраивал в своем дворце 
великолепный прием, на котором раздавались награды. Правительство короля Анг-
лии одаривало ими своих подданных из числа граждан Судана, признавая заслуги  
и поощряя их верность, преданность и беззаветное служение Судану и империи. 

Совпало так, что день 17 января 1926 г. пришелся на воскресенье, и празднование 
Дня рождения короля было отложено до понедельника. Когда верховный комиссар 
Египта и Судана прибыл на открытие Сеннарского водохранилища, то прием по слу-
чаю этого события во дворце генерал-губернатора стал проводиться под его патрона-
том и опекой. Во время мероприятия он раздавал награды, которые были присланы 
британским правительством, и исполнял надлежащие церемонии. 

Дворец генерал-губернатора соответствовал тому уровню, которого требовали по-
добные приемы. И не было зданий великолепнее его! Он был построен после завое-
вания Судана в конце 1898 г. на том же месте, где находился прежний дворец, в ко-
                              

2 Матери императора Николая II и Георга V были родными сестрами. Оба брата имели возмож-
ность личного общения на семейных мероприятиях и относились друг к другу с определенной сим-
патией. 

3 Дата коронации короля Георга V — 22 июня 1911 г. 
4 Имеется в виду колониальное правительство Судана, в котором все высшие посты занимали 

англичане. Египтянам в лучшем случае доставались должности средних чиновников. 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

257

тором дервиши под началом Махди убили Гордона-пашу5. В прежние времена утра-
ченный дворец являлся резиденцией правителя Судана, назначаемого из Египта. При 
возведении нового здания удалось создать ощущение великолепия и роскоши, кото-
рые бы соответствовали его предназначению. Фасад дворца выходит на Голубой 
Нил, туда же развернуты ворота. 

С южной стороны к нему примыкает большой и превосходно организованный 
парк, в конце которого находятся южные ворота, ведущие на улицу королевы Викто-
рии и к железнодорожному вокзалу Хартума.  

Если бы вам удалось попасть во дворец со стороны Голубого Нила, то, после того 
как вы миновали двери, перед вами открылся коридор, который с одной стороны свя-
зан с аванзалом, а с другой — с рядом расположенных в глубине здания комнат. Они 
предназначены для работающих в нем чиновников правительства. Все стены этого 
коридора украшены оружием и военной амуницией. Здесь представлены различного 
цвета и формы шлемы и копья, которые были на вооружении английских дивизий. 
На стенах также развешаны знамена британской кавалерии. Если бы вы проследо-
вали по этому коридору дальше, то оказались бы перед другой длинной галереей. 
Она ведет в двух направлениях — к восточной и западной частям дворца. Эта гале-
рея выходит на площадь, по обеим сторонам которой расположены два флигеля, 
один из них предназначен для генерал-губернатора и его семьи, а второй использу-
ется для приема гостей. Коридоры, комнаты и флигели величественны и прекрас-
ны. Над дворцом развеваются два флага — египетский и британский. Что касается 
дворцового сада или, правильнее сказать, парка, то земля на его территории покры-
та травяным газоном и невысокими кустами. По границе парка и в центре растут 
высокие деревья. В зимний сезон листья в Египте увядают. Европа в это время года 
и вовсе лишается листвы. Здесь же, в Судане листва зеленеет, сохраняя свежесть  
и великолепие. 

Самые красивые дни в течение года в Хартуме те, что приходятся на зиму. Что вы 
можете подумать о погоде в дневное время, если она такая же, как в весенний день,  
а в ночное время напоминает ночи последних дней лета. Все наполнено жизнью,  
и на лицах людей сияют радостные и теплые улыбки. 

Хартум в понедельник оделся в праздничные наряды. Флаги и вымпелы развева-
лись на улице Виктории перед некоторыми лавками и торговыми рядами. Генерал-
губернатор пригласил на послеполуденный прием с чаепитием в свой дворец более 
чем восемьсот человек. Среди них сто десять были выходцами из благородных су-
данских семей, главами племен и кланов. Причем это относится только к тем, кто не 
проживал в Хартуме. Высшие чиновники, иностранцы и местные вельможи из Хар-
тума, занимавшие высокое положение в обществе, также получили приглашения. 
Благодаря этим людям и праздничному убранству город словно бы вышел из со-
стояния мрачного молчания. Суданские нотабли щеголяли в красных и черных вы-
шитых золотом джуббах, с мечами в позолоченных ножнах. Своими нарядами  
и роскошью они оказали самое сильное воздействие на праздничное настроение, 
царившее в городе. 
                              

5 Гордон-паша — Чарльз Джордж Гордон (1833–1885), британский генерал, участник осады Се-
вастополя и англо-французской войны против Китая. В 1877 г. некоторое время занимал пост губер-
натора Судана, но затем оставил пост и отправился в Китай. В 1884 г. направлен в Судан для спасе-
ния осажденных в Хартуме египтян. В 1885 г. погиб от рук махдистов. 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

258 

В десять часов утра того же дня генерал-губернатор в сопровождении своего не-
многочисленного окружения принял лорда Ллойда6, британского Верховного комис-
сара, который из Египта прибыл на вокзал Хартума. После встречи они направились 
во дворец. Там их ожидало лишь несколько высокопоставленных суданских нотаб-
лей. Верховный комиссар и его супруга пожали им руки, а затем удалились в отве-
денные для них апартаменты. 

Когда наступило четыре часа, а это время было определено как начало приема  
с чаепитием, на котором Верховный комиссар должен был вручать почетные награды 
для будущих кавалеров, приглашенные поспешили во дворец генерал-губернатора. 
Среди них была группа «официальных» лиц, одетых в форму со знаками отличия  
и орденами. Были также представители суданской элиты, которые надели награды 
поверх своих красных или черных абай7, расшитых позолоченной нитью. При них 
были мечи в украшенных золотыми и серебряными нитями ножнах. Лица, не отно-
сившиеся к благородным семьям, тоже оказались во дворце. Их отличало отсутствие 
нарядных одежд. 

Дворцовый парк превратился в место такого масштабного представления, какое 
сложно себе вообразить даже в мечтаниях из-за множества различных и пестрых 
одеяний. Среди толпы виднелись редингот и феска, которые носили чиновники еги-
петского правительства из числа египтян и британцев. Грудь многих из них украша-
ли египетские награды. В массе людей выделялась одежда гражданских чиновников 
правительства Судана. Она была сшита из белой материи и скроена по типу «жакет». 
Чалму и джуббу носили чиновники, следившие за соблюдением исламского законо-
дательства: судьи, муфтий и один или двое человек помимо них. Фрак или «бонжур» 
и высокая шляпа были надеты на некоторых сирийских служащих, а также на греках, 
проживавших в Судане и занимавшихся торговлей. Официальные правительствен-
ные джуббы носили представители суданских благородных семей. И среди этого 
чинно одетого по случаю приема общества было большое число людей в обычных 
одеждах, имевших разнообразные формы и цвет. 

Эти разные, не всегда сочетавшиеся друг с другом одежды, как и их обладатели 
теснились в едином пространстве. Через какое-то время они пришли в движение и 
стали, постепенно, толкаясь, продвигаться в направлении дворца. В это же время ге-
нерал-губернатор и Верховный комиссар находились на трибуне, возвышавшейся 
над площадью, а вокруг были рассажены гости. Чуть дальше от них также сидели 
многочисленные служащие и выходцы из благородных семей, которых было решено 
наградить орденами. Они находились на той стороне площади, которая была окруже-
на балюстрадой и оказалась приподнятой над садом на несколько ступеней. 

Генерал-губернатор встал, чтобы зачитать телеграмму, направленную от имени су-
данского народа Его Величеству королю Англии, и ответ на нее короля Георга. Когда 
он завершил чтение, а достойный высшей степени уважения шейх, он же и муфтий 
Судана, сделал перевод текста, Верховный комиссар занялся вручением наград. Стрем-
ление лучше разглядеть эту церемонию стало главным мотивом к тому, чтобы одетые  
в разнообразные одежды люди стали толкаться, прижимаясь друг к другу плечами. 
                              

6 Джордж Ллойд (1879–1941) — британский колониальный чиновник высокого ранга, получив-
ший титул барона. В 1925 г. был назначен Верховным комиссаром в Египте. Находился на этом 
посту до 1929 г. Автор посвященного Египту двухтомного сочинения, которое вышло из печати  
в 1933–1934 гг. 

7 Абайа — мужской плащ. 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

259

Еще не все ордена были вручены, как вдруг толчея прекратилась. Людской поток 
развернулся в направлении, противоположном площади перед дворцом, и напра-
вился в разные стороны обширного сада. Награжденные спустились с возвышения 
и влились в ряды приглашенных на празднование, среди которых их можно было 
отличить по орденам. Приход в толпу вызвал оживление, и люди поспешили к ним, 
поздравляя с наградами и оказанным высоким доверием. Им пожимали руки, на 
губах сияли улыбки. Зрачки глаз награжденных кавалеров блестели оттенками ра-
дости и благосклонности. Веки иногда опускались, выражая одновременно и сми-
рение, и застенчивость. Их ушам пришлось выслушивать поздравления с признани-
ем заслуг, поступавшие от доброжелателей. Это наполняло их чувствами ликова-
ния. Люди, выступавшие с поздравлениями, стремились высказываться искренно, 
выражая пожелания отличившимся перед властями сохранить приобретенный ста-
тус и иметь благорасположение губернатора. Однако взгляд иностранца привлекло 
то, что на груди истинных суданских благородных людей были ордена, имевшие  
в большинстве своем форму крестов. Их обладатели вряд ли бы захотели, чтобы  
их руки касались этих наград, если бы в них не содержались элементы признания  
и почета. 

Через какое-то время церемония награждения и поздравления закончилась, и каж-
дый поспешил к одному из множества столов, элегантно расставленных во всех час-
тях чудесного парка. На столы поставили чай. Суданцы в своих расшитых одеждах 
больше привлекали к себе взгляды, чем кто-либо. Именно они — подлинные гражда-
не этой страны, и именно они составляли душу этой атмосферы безоблачности, в ко-
торой мы оказались! И все же то, что привлекало взгляды европейцев, было не столь-
ко необычность одежд суданцев, сколько их особое душевное состояние. Такое со-
стояние многое определяет в поведении людей Востока в общем и жителей долины 
Нила в частности. И это неудивительно. Между западным человеком и суданским 
есть различия в цвете кожи, одежде, языке, религии, обычаях, привычках, убеждени-
ях. Эти различия делают суданца загадкой для европейцев. Внешняя сторона приро-
ды суданца услаждает европейский взор, но он не способен постигнуть глубину этой 
природы, в которой скрыты тайны суданской души. Взгляд европейца не способен 
видеть те потрясения, которые формируют оценку жизни суданцем, ее цели и смыс-
ла. Что касается человека Востока, то он глубоко постиг внутренние коллизии. Он 
имеет общие с суданцем происхождение, язык, обычаи. Выходца из долины Нила 
привлекает в суданце то же, что может привлекать в близком родственнике или в 
брате, который пропал на долгие годы. Когда вновь встретишься с ним, его детьми, 
близкими, то своей кожей почувствуешь тоску и сожаление. Глаза будут упорно 
всматриваться в этих детей и родственников, в венах которых течет такая же кровь, 
как в твоих. Этих людей поражает такая же боль, как и твоя. Их сердца бьются с теми 
же надеждами, с какими бьется твое сердце. 

Группа суданских нотаблей окружила несколько столов, на которых был накрыт 
чай. Со мной был мой суданский приятель. С ним меня свела судьба в день, когда я 
прибыл в Хартум. 

Он знал всех этих благородных людей и стал знакомить меня с ними. Его положе-
ние позволяло сделать это. Я ощутил, и думаю, что они тоже почувствовали насто-
роженность во время этих кратких знакомств, которую я отмечал и у наших братьев-
египтян, встречавших нас в Вади Хальфе, Атбаре, Хартуме. Наше знакомство с груп-



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

260 

пой суданских вельмож, находившихся в парке дворца сэра Джеффри Арчера8 — 
генерал-губернатора Судана, не переходило грань выражения всего лишь обычных 
приветствий. Сама ситуация и место, где проходила встреча, вероятно, не требовали 
никакой излишней настороженности, но стоило учесть, что я был в числе гостей ге-
нерал-губернатора Судана и мне надлежало соблюдать все условности такого приема. 

Я оказался за столом, за которым сидели сейид Ахмад ал-Миргани, Его честь, 
муфтий Судана и группа других знатных лиц, которые были образцом деликатности 
и гостеприимства. Пока мы сидели, к нам приблизился сэр сейид Али ал-Миргани-
паша. Все встали, приветствуя его и оказывая ему уважение. Каждый из присутство-
вавших подходил к нему и целовал руку. Он сел рядом со мной с достоинством  
и величием, и пока он сидел, знатные люди Судана подходили к нему и, склоняясь  
к его руке, целовали внешнюю и внутреннюю часть ладони. Они просили у него за-
щиты перед Всевышним и доброй молитвы за них. Они также целовали руку его бра-
та сейида Ахмада ал-Миргани. Я могу поручиться, что не видел такого проявления 
преданности, как эта. Она находила выражение в лицах этих людей, во взглядах, во 
всех их движениях во время приближения к сейиду. Преданность чувствовалась в их 
почтении и в том благоговении, с каким они прикасались губами к руке сейида Али 
ал-Миргани. Они смотрели так, что в их взглядах читались клятва, вера, просьбы  
о милости и доброй молитве за них. 

Среди суданских вельмож находились молодые люди, у которых были заметны 
проявления силы и самонадеянности. Там также были люди средних лет и старцы, на 
темных висках которых виднелась седина. У каждого из этих юношей и старцев есть 
власть над теми, кто подчиняется им из племен и кланов. Однако над этой властью 
стоит еще одна — власть сейида Али, а он верит, что исходящее от него слово силь-
нее, чем любая власть. 

Люди разных народностей и племен, живущие в Судане, испытывают к сейиду ал-
Миргани особое уважение из-за его высокого положения в обществе. Это уважение 
усиливается качествами, которые заставляют восхвалять его и высоко оценивать те-
ми, кто с ним взаимодействует. Он худощавый, невысокого роста, с тонкими чертами 
лица. Глаза сейида Али благодаря сильному блеску свидетельствуют о большом уме 
и проницательности. С его арабского рта с тонкими губами не сходит улыбка, кото-
рая делает его привлекательное лицо постоянно сияющим. На голове возвышается 
калансува9, которая по своему виду ближе всего к старинному турецкому колпа- 
ку. Такую носил Энвер-паша10. По цвету она не была такой черной, как у него, но  
в ней соединялось несколько темных параллельных и поперечных полос, а также по-
золота. Вокруг калансувы обернута чалма, цвет которой трудно определить, однако 
он полностью гармонировал с ней. Что касается его кафтана и джуббы, то по виду 
они были такими же, какие носят наши пожилые люди, но с большей умеренностью  
в цветах. 
                              

  8 Джеффри Фрэнсис Арчер (1882–1964) — британский колониальный чиновник. Занимал должно-
сти губернатора Британского Сомалиленда (1919–1922), губернатора Уганды (1922–1925), с 5 января 
1925 г. по 6 июля 1926 г. был генерал-губернатором Судана. Находясь на этом важном посту, под-
держивал идею реализации проекта строительства гидроузла в Сеннаре. 

  9 Калансува — элемент мужского костюма, представляющий собой головной убор — кониче-
скую шапку, вокруг которой надевалась чалма. 

10 Возможно, что имеется в виду Исмаил Энвер-паша (1881–1921) — активный участник Младо-
турецкой революции, один из лидеров партии «Единение и прогресс». 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

261

Несмотря на обилие красок и великолепие, ордена и жалованья, врученные судан-
ским нотаблям и служащим правительства Судана их благодетелем, тем не менее 
именно англичане наиболее эмоционально выражали свое удовольствие от этого 
торжества. Радость овладела и чиновниками из правительственных органов, и гостя-
ми, и туристами. 

Что касается египтян, то их души охватывали смутные чувства, в которых слились 
сожаление и боль от угрызений совести. Надо было видеть, как они двигались! 

Каждый из них проводил в одиночестве большую часть времени и смотрел на  
окружавший его мир со странным недоумением. Даже те двое высокопоставленных 
египтян, которые оказались гостями во дворце генерал-губернатора, не были исклю-
чением из этого. 

Примерно в половине шестого лорд Ллойд с супругой перешли с площади, распо-
ложенной перед дворцом, в парк. Их сопровождал генерал-губернатор Судана и не-
сколько чиновников. Они стали обходить всех присутствовавших суданцев и несу-
данцев, знакомясь с каждым и пожимая им руки. Мой приятель сказал: «Все, что 
приносит удовольствие, мой дорогой друг, направлено на службу империи. Госпожа 
Ллойд с ее деликатностью и связями в правящей в Англии семье сейчас дарит сча-
стье, пожимая руки восьмистам человек. В этом заключаются и успех, и величие им-
перии». 

Солнце приближалось к закату, и люди группами, одна за другой, стали расхо-
диться. Я, как и мои спутники, покинул место торжества. Мы направились в один из 
клубов, где вспомнили о Дне рождения короля, прошедшем в Хартуме в память  
о посещении суданской столицы Его Величеством королем Англии. Пока мы обща-
лись, один из наших спутников взглянул на самую высокую точку дворца и, повер-
нувшись к нам, сказал: «Как бы там ни было, египетский флаг над дворцом развева-
ется рядом с британским. В этом есть некоторое утешение для нас. Если бы у короля 
Египта празднование дня рождения проходило в Хартуме, это тоже был бы празд-
ник!.. Такой же, как праздник по случаю дня рождения британской королевской осо-
бы». 
 
 
Литература 
 
Коцарев 1975 — Коцарев Н.К. Писатели Египта. ХХ век. Материалы к библиографии. М.: 

Наука, ГРВЛ, 1975. 
Хайкал 2013 — Хайкал М.Х. Ашарат аййам фи-с-Судан («Десять дней в Судане»). Хартум: ад-

Дар ас-суданийа ли-л-кутуб, 2013. 
 
Mills 2014 — Mills D.E. Dividing the Nile. Egypt’s Economic Nationalists in the Sudan 1918–56. 

Cairo: The American University in Cairo Press, 2014. 
 
References 
 
Kotsarev, Nikolai К. Pisateli Egipta. XX vek. Materialy k bibliografii [Egyptian Writers of the 20th 

Century. Materials for Bibliography]. Moscow: Nauka, GRVL, 1975 (in Russian). 
Mills, David E. Dividing the Nile. Egypt’s Economic Nationalists in the Sudan 1918–56. Cairo: The 

American University in Cairo Press, 2014 (in English). 
Muhammad Husain Haykal. ‘Asharat ayyām fi al-Sūdān [Ten Days in the Sudan]. Khartoum: Al-Dar 

al-sudaniyya li-l-kutub, 2013 (in Arabic). 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

262 

The Egyptian Social Writer Muhammad Husain Haykal about  
a Secular Holiday in Khartoum (January 1926) (Translation  
and Commentary of a Fragment from the Book by Muhammad  
Husain Haikal, Ten Days in the Sudan) 
 
Igor V. GERASIMOV 
St. Petersburg State University 
St. Petersburg, Russian Federation 
 

Received 01.06.2025. 
 

A b s t r a c t : Secular holidays, as well as other borrowings from the culture of Europeans, began to 
spread actively in the colonial countries of England from the second half of the nineteenth century. 
After the establishment of the condominium rule in the Sudan, many achievements of Western 
civilization appeared in this Arab-African country. A new government and governance structure was 
formed, railways were built in the country to facilitate the delivery of raw materials and other 
products from the hinterlands to ports, ships began to sail along the Nile on a relatively regular basis, 
and construction of the renovated capital of Khartoum began. In the social sphere, new governmental 
positions began to be introduced for the leaders of local tribal groups, which covered almost the entire 
territory and included them in the orbit of British control. The leaders of the Sufi fraternities were in 
the same category. At the same time, an incentive system began to be introduced, which included 
giving awards to distinguished leadership officials on behalf of the British authorities. The most 
striking example of such festive ceremonies was the Birthday of King George V of England, 
described in the travel sketches included in the book Ten Days in the Sudan by the Egyptian 
Muhammad Husain Haikal. This major Egyptian writer and publicist was close in his political 
orientation to the Egyptian elite, who dreamed of a rapprochement and, subsequently, a merger of 
Egypt and Sudan into a single state. There was no intention of any form of English presence in either 
country. Нis remarks about the British and their political course were very critical, although he 
expressed them with caution. 
 
K e y  w o r d s : Sudan, Egyptian journalism, Khartoum, colonial authorities of Sudan, Sufi orders. 
 
F o r  c i t a t i o n : Gerasimov, Igor V. “The Egyptian Social Writer Muhammad Husain Haikal about a 
Secular Holiday in Khartoum (January 1926) (Translation and Commentary of a Fragment from the 
Book by Muhammad Husain Haikal, Ten Days in the Sudan)”. Pis’mennye pamiatniki Vostoka, 2025, 
vol. 22, no. 4 (iss. 63), pp. 252–262 (in Russian). DOI: 10.55512/WMO692170. 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r : Igor  V.  GERASIMOV, Dr. Sci. (History), Professor, Faculty of Asian  
and African Studies, St. Petersburg State University (St. Petersburg, Russian Federation) 
(igorfarouh@yandex.ru). ORCID: 0000-0001-5592-3505. 
 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

263

Письменные памятники Востока. 2025. Том 22. № 4 (вып. 63). С. 263–271 

Предпосылки сотрудничества британского востоковеда 
Сесила Бендалла с российской научно-издательской серией 
“Bibliotheca Buddhica” 
 
Т.В. ЕРМАКОВА 
Институт восточных рукописей РАН 
Санкт-Петербург, Россия 
 
DOI: 10.55512/WMO692167 
 

Статья поступила в редакцию 13.05.2025. 
 
А н н о т а ц и я : Статья посвящена анализу предпосылок сотрудничества британского востоковеда 
Сесила Бендалла (1856–1906) с российской академической серией “Bibliotheca Buddhica” (ВВ). 
Цель статьи — установить, по каким критериям Бендалл был выбран для публикации первого 
выпуска ВВ. Проанализирована научная биография ученого. Совмещая преподавание санс-
крита и хранительскую работу в крупнейших рукописных собраниях Британии, Бендалл стал 
опытным палеографом и публикатором рукописей на языке оригинала. Рассмотрены научные 
связи Бендалла с И.П. Минаевым и его учеником С.Ф. Ольденбургом. В результате уста-
новлено, что Бендалл был хорошо известен российским востоковедам как знаток рукописей на 
санскрите, их публикатор и переводчик. В статье использованы документы из Архива восто-
коведов ИВР РАН, не публиковавшиеся ранее. 
 
К л ю ч е в ы е  с л о в а : «Библиотека Буддика», Сесил Бендалл, Азиатский Музей, С.Ф. Ольден-
бург, И.П. Минаев. 
 
Д л я  ц и т и р о в а н и я : Ермакова Т.В. Предпосылки сотрудничества британского востоковеда 
Сесила Бендалла с российской научно-издательской серией “Bibliotheca Buddhica” // Письмен-
ные памятники Востока. 2025. Т. 22. № 4 (вып. 63). С. 263–271. DOI: 10.55512/WMO692167. 
 
О б  а в т о р е :  ЕРМАКОВА Татьяна  Викторовна , кандидат философских наук, ведущий 
научный сотрудник, Отдел Центральной и Южной Азии, Институт восточных рукописей, 
Российская академия наук (Санкт-Петербург, Россия) (taersu@yandex.ru). ORCID: 0000-0001-
5273-7870. 
 

© Ермакова Т.В., 2025 
 
 
 
 
К концу XIX в. мировая индология располагала существенным объемом рукопис-

ных коллекций, в том числе буддийских. Рукописи либо частично сохранившиеся 
фрагменты поступали в древлехранилища разных стран. Однако использовать их в 
качестве источниковой базы научного исследования было невозможно без коммен-
тированного опубликования. Осознавание этой проблемы, полагаем, стало фактором 
организационных инициатив по учреждению научно-издательских серий. 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

264 

Цель данной публикации — показать, каким образом складывались научные связи 
российских буддологов, результатом которых стало приглашение британского восто-
коведа Сесила Бендалла (1856–1906) к участию в научно-издательской серии “Bib-
liotheca Buddhica”. 

Исторически организационные рамки этих научных контактов были заданы систе-
мой российского востоковедного образования, созданной в значительной степени 
усилиями графа Сергея Семёновича Уварова (1786–1855). Есть основания полагать, 
что Уваров именно за время службы в Европе не только пришел к осмыслению важ-
ности востоковедения для России, но и приступил к концептуализации своих взгля-
дов по этому вопросу, обобщенных в «Проекте Азиатской Академии» (1810) (Уваров 
2010: 65–95). 

Написанное по-французски, а потом переведенное на немецкий и русский языки, 
это сочинение Уварова принципиально важно для прояснения его позиции. Хотя про-
ект не был реализован, но его концепция и содержательное наполнение в дальней-
шем последовательно реализовывались Уваровым на его постах в министерстве На-
родного просвещения (с 1811 г. — попечитель Санкт-Петербургского учебного окру-
га, с 1832 — помощник министра, в 1833–1849 гг. — министр Народного просвеще-
ния) и в должности Президента Академии наук (с 1818 г. до кончины в 1855 г.). 

Идеи, сформулированные в «Проекте», реализовались Уваровым на практике. Так, 
уже занимая должность попечителя Санкт-Петербургского учебного округа, он спо-
собствовал открытию кафедр восточных языков (1818) в высших учебных заведени-
ях. Именно при Уварове министерство просвещения ввело практику командирования 
выпускников университетов по востоковедным специальностям в Европу и пригла-
шения востоковедов в Россию. Можно сказать, что в тот период закладывались осно-
вы и формы международного сотрудничества российских исследователей Востока. 

На посту Президента Академии наук он инициировал учреждение Азиатского Му-
зея (ныне — Институт восточных рукописей РАН), к настоящему времени ставшего 
всемирно известным центром хранения восточных рукописей и научно-исследова-
тельской работы по широкому кругу востоковедных дисциплин и направлений. 

Таким образом, Уваров заложил принципы организации классического отечест-
венного востоковедения, базирующегося на изучении языков и письменных памят-
ников, коллекционировании и хранении восточных рукописей и старопечатных книг. 

Именно в рамках этой концепции классического востоковедного образования Иван 
Павлович Минаев (1840–1890), выпускник 1862 г., был направлен в Европу. 

Во второй половине XIX в. контакты британских и российских востоковедов но-
сили весьма активный характер. И.П. Минаев 1863–1868 гг. провел в научной коман-
дировке в Европе — Германии, Франции, Англии. В Лондоне он работал в рукопис-
ном собрании Британского музея (Баранников 1955: 18). 

Именно И.П. Минаев заложил основы устойчивых научных связей с британскими 
востоковедами. В личном фонде ученого в Архиве востоковедов ИВР РАН (АВ ИВР 
РАН) сохранилось два письма от Э. Коуэлла, учителя Бендалла и предшественника 
на посту заведующего кафедрой санскрита в Кембриджском университете. Это рас-
писка Коуэлла от 29 октября 1866 г. о получении оплаты копирования рукописи от 
И.П. Минаева1 и письмо из Кембриджа от 16 июня 1874 г., в котором Коуэлл инфор-
мирует Минаева о подготовленных для него рекомендательных письмах и в самых 

                              
1 АВ ИВР РАН. Ф. 39. Оп. 2. Ед. хр. 62. Л. 1. 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

265

теплых выражениях желает ему удачного посещения Цейлона, Индии и Бирмы2. 
Приписка к этому письму существенно важна: Коуэлл называет имена индийских зна-
токов санскрита, которым направлены письма. Это Махеш Чандра Ньяяратна (Ma-
hesh Chandra Nyayaratna, 1836–1906) — санскритолог, директор санскритского кол-
леджа в Калькутте с 1876 по 1895 г., и Раджендралал Митра (Rajendra Lal Mitra, 
1822–1891) — знаток санскрита, автор трудов о санскритских рукописях в Непале. Из 
текста письма очевидно, что Коуэлл был сочувственно настроен к путешествию Ми-
наева и стоящим перед российским ученым научным задачам. В дальнейшем Минаев 
поддерживал дружеские контакты с учеником Коуэлла — Сесилом Бендаллом. 

С. Бендалл представлял собой характерный для последней четверти XIX в. тип ев-
ропейского востоковеда-путешественника, который мог лично прибыть в регион ис-
следуемой рукописной культуры, осуществить разыскание и приобретение рукопи-
сей и в дальнейшем обследовать и каталогизировать их. 

Ценные сведения о первой поездке С. Бендалла в Индию и Непал (1884–1885) со-
держит его отчет (Bendall 1886). Подробное описание Бандаллом маршрута путеше-
ствия и процесса полевого исследования сделало его книгу ценным источником для 
изучения локализации и состава рукописных артефактов в Северной Индии и Непале. 
В ходе этого путешествия он собрал около 200 рукописей, перечень которых опубли-
ковал в отчете (Ibid.). 

И.П. Минаев высоко оценил результаты работы Бендалла в краткой рецензии 
(И.М.3 1887: 152), отметив, что Бендалл известен уже как автор превосходного опи-
сания буддийских рукописей, хранящихся в библиотеке Кембриджского университе-
та4, и ныне изданное описание его путешествий и разысканий, несомненно, будет 
прочитано «всеми специалистами с большим удовольствием» (Там же). И.П. Минаев 
был хорошо знаком с непальской рукописной культурой и составом санскритских 
рукописей из Непала в европейских древлехранилищах. Это объясняет его сожаление 
о том, что после поисков Д. Райта Бендаллу не удалось обнаружить в своем путеше-
ствии ни одной буддийской рукописи, неизвестной или не находящейся в каком-либо 
из хранилищ. Однако рецензент высоко оценил научное значение рукописей, собран-
ных Бендаллом в поездке, и достоинства его как палеографа, уже отмеченные ранее. 
И.П. Минаев похвалил художественный уровень издания, а фотографии надписей, 
обнаруженных Бендаллом, признал имеющими «немаловажное научное значение» 
(Там же). 

В дальнейшем И.П. Минаев оказал Бендаллу большую услугу по получению им во 
временное пользование рукописи из собрания Азиатского Музея. И.П. Минаев орга-
низовал получение и доставку рукописи The Tantrākhyāna5 из индийского фонда Ази-
атского Музея. Бендалл в предисловии к публикации выразил благодарность за доб-
рое посредничество «моему другу профессору Минаеву» и Российской Академии 
наук за возможность получения рукописи (Bendall 1888: 466). 

Показательна для характеристики таланта Бендалла как палеографа публикация 
фрагментов «Мегха-сутры» с комментарием и переводом в авторитетном журнале 
                              

2 АВ ИВР РАН. Ф. 39. Оп. 2. Ед. хр. 62. Л. 2. 
3 Краткая рецензия подписана инициалами «И.М.». Однозначно по тематике и стилю это 

И.П. Минаев. 
4 И.П. Минаев имел в виду каталог, подготовленный С. Бендаллом (Bendall 1883). 
5 Tantrākhyāna — рукопись была отождествлена В.С. Воробьевым-Десятовским как выполненная 

на языке невари в XIV в. непальская обработка «Панчатантры» (Воробьев-Десятовский 1999: 16). В 
каталоге № 219 (Посова, Чижикова 1999: 69). 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

266 

Королевского Азиатского общества в 1880 г. (Bendall 1880). Бендалл в тот период — 
стажер Gonville and Caius College, старейшего подразделения Кембриджского уни-
верситета, т.е. еще начинающий исследователь. Текст был выявлен им среди непаль-
ских санскритских рукописей в коллекции Д. Райта в библиотеке Кембриджского 
университета («А»). Для сопоставления публикатор привлек вариант текста из кол-
лекции Б. Ходжсона в библиотеке Королевского Азиатского общества («В») (Ibid.: 
286–287). В палеографическом описании рукописи «А» Бендалл отметил ошибки 
переписчика, свидетельствующие об искажении санскритской письменности в Непа-
ле (рукопись датирована 1374 г.), на пальмовых листьях. Рукопись «В» на бумаге, 
1786 г., — тщательно выполненная копия с корректного оригинала. Также Бендалл 
отметил популярность памятника, получившего широкое распространение в китай-
ском переводе (Ibid.: 286). Подход к комплексному обследованию письменного па-
мятника, в полной мере реализованный в позднейших работах ученого, сформиро-
вался уже на период первых публикаций.  

С. Бендалл стал первым каталогизатором коллекции Д. Райта в Кембриджском 
университете (Bendall 1883). С.Ф. Ольденбурга связывала с ним теплая профессио-
нальная дружба (Щербатской 1934: 17) и многолетнее сотрудничество. Именно 
С. Бендалл познакомил С.Ф. Ольденбурга с британскими рукописными собраниями и 
коллекциями санскритских рукописей, привезенных из Непала. 

Ольденбург во время стажировки в Европе в 1887–1889 гг. работал в тех же древ-
лехранилищах, что и его учитель И.П. Минаев.  

Бендалл упоминается Ольденбургом в краткой заметке «Непальские рукописи в 
Петербургских библиотеках» (Ольденбург 1890: 383–386). В ней сообщены справоч-
ные сведения о десяти непальских рукописях, поступивших в библиотеку Санкт-
Петербургского университета и в Азиатский Музей «через посредство д-ра Д. Райта» 
(Там же: 383). Обращение Ольденбурга к непальским рукописям на санскрите и не-
вари объясняется устойчивым интересом санкт-петербургской буддологической шко-
лы к сохранившимся за пределами Индии памятникам махаянского буддизма. 

В приведенной Ольденбургом библиографии опубликованных каталогов и спра-
вочной литературы о «до сих пор известных непальских и вообще о буддийских сан-
скритских рукописях» указан и каталог, подготовленный С. Бендаллом (Там же: 385). 

Бендалл как знаток буддийских рукописных собраний на санскрите оказывал со-
действие ученику И.П. Минаева С.Ф. Ольденбургу, когда тот собирал материалы для 
диссертации, активно знакомясь с европейскими библиотеками. Как явствует из 
опубликованной А.А. Вигасиным переписки Минаева и Ольденбурга, Бендалл опе-
кал Ольденбурга и ориентировал его в британских древлехранилищах (Переписка 
2012). Так, в письме Минаеву из Лондона от 9 января 1888 г. Ольденбург упоминает 
о встрече и беседе с Бендаллом (Там же: 93). Минаев в ответном письме выражал 
радость по поводу их знакомства и просил узнать у Бендалла, получил ли он письмо 
от него (Там же). Ольденбург в письме от 26 сентября 1888 г. сообщил Минаеву, что 
с Бендаллом видится часто, что «он был так добр, что выписал мне сюда (в Лон-
дон. — Т.Е.) из Кембриджа две рукописи» (Там же: 104). Бендалл информировал 
Ольденбурга и о ходе своей работы. В письме к Минаеву от 21 мая 1888 г. Ольден-
бург писал, что Бендалл намеревается опубликовать статью о Tantrākhyāna, но до-
ступные ему рукописи «недостаточны для полного издания текста» (Там же: 101). 
Полагаем, эта беседа предварила просьбу Бендалла к Минаеву о содействии в пре-
доставлении рукописи из собрания Азиатского Музея. 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

267

Обращение Бендалла к рукописям Азиатского Музея было неоднократным. Так,  
в делопроизводственном архиве АМ — ИВР РАН отложился документ от января 
1888 г. Приведем его полностью.  

 
Ф. 152 
Оп. 1 
Ед. хр. 19 
Л. 5 

Отношение 
Министерство народного 
Просвещения 
Императорская Академия 
Наук в Санкт-Петербурге 
От Непременного секретаря6 
№ 66 
20 января 1888 года 

Господину Заведующему 
Азиатским музеем 
Академии7 

На основании определения Историко-филологического отделения от 12 сего января 
§ 6 имею честь препроводить при сем к Вам, милостивый государь, для помещения 
обратно в Азиатский музей Академии принадлежащую ему санскритскую рукопись 
“Aptavajrasucy upanisad”8 (Mscr. Ind. № 4), находившуюся во временном пользовании 
члена Gonville and Caius College Сесила Бендалла, и пометить ее как возвращенную. 

Непременный секретарь <подпись> 
 
 
Позиция Бендалла как исследователя в оценке вклада буддизма в мировую куль-

туру, востребованности духовного наследия в Индии XIX в. была сходной с отноше-
нием российских индологов к предмету изучения. Ценным источником в данном 
случае является инаугурационная речь при занятии им кафедры санскритологии в 
Кембриджском университете по смерти Коуэлла (Bendall 1903). Бендалл поставил 
своей задачей наметить пути будущих исследований и сформулировать позицию 
ученых, соответствующую результативной работе. Особенностью британской санск-
ритологии была необходимость, как полагал Бендалл, формирования уважительного 
отношения к Индии и признание ее культурной самобытности. Буддизм Бендалл на-
звал наиболее ценным даром, преподнесенным Индией миру (Ibid.: 12). Изучение 
санскрита и сохранившихся письменных памятников — первоочередная задача, ко-
торую предстоит решать и следующим поколениям востоковедов. Позиция Бендалла 
в оценке источниковой базы изучения буддизма махаяны учитывала его распростра-
нение за пределы Индии. По сравнению с палийскими памятниками буддизма источ-
ники на санскрите исследованы, по мнению Бендалла, недостаточно для понимания 
                              

6 От непременного секретаря — непременным секретарем Академии наук с 1 ноября 1857 г. по 
13 марта 1890 г. был академик Константин Степанович Веселовский (1819–1901), экономист, гео-
граф, климатолог. 

7 Заведующему Азиатским музеем Академии — Директором Азиатского Музея в период 1882–
1885 гг. был Фердинанд Иванович Видемане (1805–1887), лингвист. 

8 Aptavajrasucy upanisad (vajrasucy — санскр., букв. «алмазная игла») — произведение авторства 
Шанкары (VII в.), отождествленное В.С. Воробьевым-Десятовским как принадлежащее к классу 
называющихся упанишадами неведических текстов философского содержания (Воробьев-Десятов-
ский 1999: 11). Рукопись на четырех листах, 25×12,5 см, на невари (Посова, Чижикова 1999: 30, 
№ 61). 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

268 

сути этого направления (Ibid.: 13). В связи c этим Бендалл упомянул об опыте орга-
низации международной научно-издательской серии для публикации санскритских и 
тибетских памятников на базе Императорской Академии наук в Петербурге и об уча-
стии в ней кембриджских востоковедов, не называя себя лично (Ibid.). Разграничение 
Бендаллом источников исследования махаяны и хинаяны (пали) способствовало по-
ниманию европейскими востоковедами концептуальных принципов публикации буд-
дийских памятников в России. Вслед за Коуэллом Бендалл подчеркивал, что санск-
рит — ключ к познанию Индии. 

Особенности британского востоковедения как исследования колонии, которые ве-
ли в том числе колониальные служащие, не прошли мимо внимания Бендалла. Его 
позиция была гуманистической, но прагматичной: управлять миллионами людей на 
службе в Индии не могут люди, не симпатизирующие им, это содержит скрытую 
опасность для империи (Bendall 1903: 14). 

В ретроспективной речи о научных заслугах С.Ф. Ольденбурга Ф.И. Щербатской 
высоко оценил главное его детище — научно-издательскую серию “Bibliotheca Bud-
dhica”. Наряду с реализацией своих научных интересов ученый был организатором 
коллективной работы, результаты которой составили эпоху в исследовании буддизма 
(Щербатской 1934: 20). Ольденбург популяризировал именно формирование науч-
ных коллективов либо совместную работу исследователей (Ольденбург 1900). Ис-
ключительную историко-научную ценность представляет свидетельство Ф.И. Щербат-
ского о предыстории проекта. С.Ф. Ольденбург за время своей стажировки в Европе 
установил научные контакты с Т. Рис-Дэвидсом (1843–1922), который учредил изда-
тельскую серию с целью публикации памятников буддизма тхеравады на пали.  
В научном общении с Рис-Дэвидсом у молодого ученого сформировался замысел 
систематического издания памятников буддизма махаяны в России. Ф.И. Щербат-
ской указал, что аналогичный проект для памятников буддизма махаяны объективно 
более масштабный и сложный ввиду объемности наследия северного буддизма, на-
копившегося за тысячелетний период и отразившего достижения индийской мысли. 
При обсуждении этого замысла в Академии возникло некоторое сопротивление, вы-
званное опасением недостаточности финансирования. Однако Ольденбургу удалось 
заинтересовать отечественных и зарубежных востоковедов, и в результате предложе-
ние было внесено и одобрено Академией. В дальнейшем Рис-Дэвидс высоко оценил 
российскую инициативу (Там же: 203–204). 

Анализ научной биографии и публикаций Сесила Бендалла показал, что он был 
знатоком рукописного наследия буддизма, палеографом, имел опыт публикации  
и перевода письменных памятников. Его оценка буддизма махаяны как мощной куль-
турной силы, повлиявшей на обширный ареал за пределами Индии, была сопостави-
ма с позицией российской классической индологии. Научные связи И.П. Минаева  
с Бендаллом унаследовал и в дальнейшем поддерживал самостоятельно его ученик 
С.Ф. Ольденбург. Полагаем, что именно многолетняя научная дружба и признание 
Бендалла как высококвалифицированного знатока санскритских рукописей обусло-
вили приглашение его к сотрудничеству с “Bibliotheca Buddhica”. 

Публикация текста «Шикшасамуччаи» Шантидевы по рукописи из коллекции 
Д. Райта, подготовленная Бендаллом, открывала инициированную С.Ф. Ольденбур-
гом и Ф.И. Щербатским международную научно-издательскую серию “Bibliotheca 
Buddhica”, см. (Bendall 1897–1902). 

 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

269

Литература 
 
Баранников 1955 — Баранников А.П. Биография И.П. Минаева (1840–1890) / Минаев И.П. Днев-

ники путешествий в Индию и Бирму 1880 и 1885–1886 годов. М.: Изд-во АН СССР, 1955. 
С. 17–32. 

Воробьев-Десятовский 1999 — Воробьев-Десятовский В.С. Собрание индийских рукописей 
Института востоковедения Академии наук СССР // Посова Т.К., Чижикова К.Л. Краткий 
каталог индийских рукописей ИВ РАН. М.: Вост. лит., 1999. С. 7–20. 

И.М. 1887 — [Рец. на:] Bendall C. A Journey of Literary and Archeological Research in Nepal and 
Northern India during the Winter of 1884–85. Cambridge, 1996 // Записки Восточного отделе-
ния Русского Археологического общества (ЗВОРАО). (1886.) 1887. Т. 1. С. 152. 

Ольденбург 1890 — Ольденбург С.Ф. Непальские рукописи в Петербургских библиотеках // 
Записки Восточного отделения Русского Археологического общества (ЗВОРАО). (1889.) 
1890. Т. IV. С. 383–386. 

Ольденбург 1900 — Ольденбург С.Ф. Индийская и Иранская секции на XII съезде ориента-
листов в Риме // Записки Восточного отделения Русского археологического общества  
(ЗВОРАО). (1899).1900. Т. XII. С. 068–075. 

Переписка 2012 — Переписка И.П. Минаева и С.Ф. Ольденбурга // С.Ф. Ольденбург. Этюды о 
людях науки / Сост. А.А. Вигасин. М.: РГГУ, 2012. С. 48–148. 

Посова, Чижикова 1999 — Посова Т.К., Чижикова К.Л. Краткий каталог индийских рукописей 
ИВ РАН. М.: Вост. лит., 1999. 

Уваров 2010 — Уваров С.С. Проект Азиатской академии // Уваров С.С. Избранные труды. М.: 
РОССПЭН, 2010. С. 65–95. 

Щербатской 1934 — Щербатской Ф.И. С.Ф. Ольденбург как индианист // Академик С.Ф. Оль-
денбург. К 50-летию научно-общественной деятельности. 1882–1932. Л., 1934. С. 15–23. 

 
Bendall 1880 — Bendall C. The Megha-Sutra // Journal of the Royal Asiatic Society. New Series. 

(Apr. 1880.) Vol. XII. No. 2 P. 286–311. 
Bendall 1883 — Bendall C. Catalogue of the Buddhist Sanskrit Manuscripts in the University Library 

Cambridge. Cambridge: Cambridge University Press, 1883. 
Bendall 1886 — Bendall C. A Journey of Literary and Archaeological Research in Nepal and Nothern 

India during the Winter of 1884–1885. Cambridge: Cambridge University Press, 1886. 
Bendall 1888 — Bendall C. The Tantrākhyāna, a Collection of Indian Folklore, from the Unique 

Sanskrit MS Discovered in Nepal // Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain & Ire-
land, 1888. Vol. 20. P. 465–501. 

Bendall 1897–1902 — Bendall C. Çikçasamuccaya. A Compendium of Buddhistic Teaching Com-
piled by Çantideva / Ed. by C. Bendall. St. Petersburg, 1897–1902 (Bibliotheca Buddhica. I). 

Bendall 1903 — Bendall C. Aims and Methods of Recent Indian Research. Professor of Sanskrit’s 
Inaugural Lecture // Cambridge Chonicle. 1903. Oct. 30th, (reprint). P. 1–14. 

 
 
References 
 
Barannikov, Aleksei P. “Biografiia I.P. Minaeva (1840–1890)” [I.P. Minayev’s Biography (1840–

1890)]. In: Minaev I.P. Dnevniki puteshestvii v Indiiu i Birmu 1880 i 1885–1886 godov [Mi-
nayev I.P. The Diaries of Travels to India and Burma in the Years 1880 and 1886–1886]. Moscow: 
Izdatel’stvo AS USSR, 1955, pp. 17–32 (in Russian). 

Bendall, Cecil. “The Megha-Sutra”. Journal of the Royal Asiatic Society. New Series, (Apr. 1880), 
vol. XII, no. 2, pp. 286–311 (in English). 

Bendall, Cecil. Catalogue of the Buddhist Sanskrit Manuscripts in the University Library. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1883 (in English). 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

270 

Bendall, Cecil. A Journey of Literary and Archeological Research in Nepal and Northern India dur-
ing the Winter of 1884–1885. Cambridge: Cambridge University Press, 1886 (in English). 

Bendall, Cecil. “The Tantrākhyāna, a Collection of Indian Folklore, from the Unique Sanskrit MS. 
Discovered in Nepal”. Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain & Ireland, 1888, 
vol. 20, pp. 465–501 (in English). 

Bendall, Cecil. Çikçasamuccaya. A Compendium of Buddhistic Teaching Compiled by Çantideva. Ed. 
by C. Bendall. St. Petersburg, 1897–1902 (Bibliotheca Buddhica. I) (in English). 

Bendall, Cecil. “Aims and Methods of Recent Indian Research. Professor of Sanskrit’s Inaugural 
Lecture”. Cambridge Chonicle, 1903, Oct. 30th, (reprint), pp. 1–14 (in English). 

[Minaev, Ivan P.] [Rev. of the book:] “Bendall C. A Journey of Literary and Archeological Research 
in Nepal and Northern India during the Winter of 1884–85. Cambridge, 1886”. Zapiski Vostoch-
nogo otdeleniia Russkogo Arkheologicheskogo obshchestva (ZVORAO) [Notes of the Eastern 
Branch of the Imperial Russian Archaeological Society], (1886), 1887, vol. I, pp. 152 (in Russian). 

Oldenburg, Sergei F. “Nepal’skiye rukopisi v Peterburgskikh bibliotekakh” [Nepalese Manuscripts in 
St. Petersburg Libraries] Zapiski Vostochnogo otdeleniia Russkogo Arkheologicheskogo ob-
shchestva (ZVORAO) [Notes of the Eastern Branch of the Imperial Russian Archaeological Soci-
ety], (1889), 1890, vol. IV, pp. 383–386 (in Russian). 

Oldenburg, Sergei F. “Indiiskaia i Iranskaia sektsiia na 12 s’ezde orientalistov v Rime” [Indian and 
Iranian Workshops of the XII Oriental Congress at Rome]. Zapiski Vostochnogo otdeleniia 
Russkogo Arkheologicheskogo obshchestva (ZVORAO) [Notes of the Eastern Branch of the Impe-
rial Russian Archaeological Society],(1899). 1900, vol. XII, pp. 068–075 (in Russian). 

“Perepiska I.P. Minaeva i S.F. Oldenburga”. In: S.F. Oldenburg. Etiudy o liudiakh nauki. Sost. 
A.A. Vigasin [Correspondence of I.P. Minayev and S.F. Oldenburg. S.F. Oldenburg. Sketches 
about Men of Science]. Comp. by A.A. Vigasin. Moscow: RGGU, 2012, pp. 48–148 (in Russian). 

Posova, Tatiana K. & Chizhikova, Kseniia L. Kratkii katalog indiiskikh rukopisei Instituta vostokove-
deniia RAN [A Short Cataloque of Indian Manuscripts at the Institute of Oriental Studies RAS]. 
Moscow: Vostochnaya literatura, 1999 (in Russian). 

Stcherbatskoi, Theodor I. “S.F. Oldenburg kak indianist” [S.F. Oldenburg as an Indologist]. In: 
Akademik Oldenburg. K 50-letiiu nauchno-obshchestvennoi deiatel’nosti. 1882–1932 [Academi-
cian Oldenburg. To the 50th Anniversary of His Scientific and Civil Activities]. Leningrad, 1934, 
pp. 15–23 (in Russian). 

Uvarov, Sergei S. “Proekt Aziatskoi akademii” [The Project of Asiatic Academy]. In: Uvarov, Sergei S. 
Izbrannye trudy. Мoscow: ROSSPEN, 2010, pp. 65–95 (in Russian). 

Vorobyov-Desiatovskii, Vladimir S. “Sobranie indiiskikh rukopisei Instituta vostokovedeniia 
Akademii nauk SSSR” [A Collection of Indian Manuscripts at the Institute of Oriental Studies, 
USSR Academy of Sciences]. In: Posova T.K. & Chizikova K.L. Kratkii katalog indiiskikh ru-
kopisei IV RAN [Posova, Tatiana K. & Chizhikova, Kseniia L. A Short Catalogue of Indian Manu-
scripts at the Institute of Oriental Studies RAS]. Мoscow: Vostochnaya literatura, 1999, pp. 7–20 
(in Russian). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

271

Reasons behind the British Orientalist Cecil Bendall’s Collaboration 
with the Russian Academic Publishing Series  
“Bibliotheca Buddhica” 
 
Tatiana V. ERMAKOVA 
Institute of Oriental Manuscripts RAS 
St. Petersburg, Russian Federation 
 

Received 13.05.2025. 
 
A b s t r a c t : The paper discusses the reasons behind the British Orientalist Cecil Bendall’s (1856–1906) 
collaboration with the Russian academic series “Bibliotheca Buddhica” (BB). The aim of the article is 
to define the criteria by which Bendall was chosen to publish the first issue of BB. His scholarly 
biography is analyzed. Teaching Sanskrit and compiling catalogues of the largest manuscript col-
lections in Britain, Bendall became an experienced paleographer and publisher of original manu-
scripts. Bendall’s scholarly connections with I.P. Minaev and his student S.F. Oldenburg are con-
sidered. As a result, it was established that Bendall was well known to Russian Orientalists as an 
expert in Sanskrit manuscripts, publisher and translator of written records. The author of the article 
uses documents from the Archive of Orientalists of the Institute of Oriental Manuscripts of the 
Russian Academy of Sciences that have not been published previously. 
 
K e y  w o r d s : “Bibliotheca Buddhica”, Cecil Bendall, Asiatic Museum, S.F. Oldenburg, I.P. Minaev. 
 
F o r  c i t a t i o n : Ermakova, Tatiana V. “Reasons behind the British Orientalist Cecil Bendall’s Collabo-
ration with the Russian Academic Publishing Series ‘Bibliotheca Buddhica’ ”. Pis’mennye pamiatniki 
Vostoka, 2025, vol. 22, no. 4 (iss. 63), pp. 263–271 (in Russian). DOI: 10.55512/WMO692167. 
 
A b o u t  t h e  a u t h o r : Ta t iana  V.  ERMAKOVA, Cand. Sci. (Philosophy), Leading Researcher, 
Department of Central Asian and South Asian Studies, Institute of Oriental Manuscripts, Russian 
Academy of Sciences (St. Petersburg, Russian Federation) (taersu@yandex.ru). ORCID: 0000-0001-
5273-7870. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



КОЛЛЕКЦ ИИ  И   АРХИВЫ 

 

272 

 
 
 

Письменные памятники Востока 
 

Научный журнал 
 

У ч р е д и т е л ь  
Институт восточных рукописей РАН (Азиатский Музей) 

А д р е с  у ч р е д и т е л я : Дворцовая наб., 18, Лит. А, Санкт-Петербург, 191181, Россия 
Г л а в н ы й  р е д а к т о р : член-корр. РАН Ирина Федоровна Попова 

 
 
 
 

К сведению читателей журнала  
«Письменные памятники Востока» 

Подписка на журнал «Письменные памятники Востока» производится по Объединенному каталогу 
«Пресса России» (т. I) в отделениях связи. 

По вопросу приобретения журнала просим обращаться в Институт восточных рукописей РАН  
по адресу: 191181, Санкт-Петербург, Дворцовая наб., д. 18, Лит. А — www.orientalstudies.ru 

 
Над номером работали: 

А.А. Ковалев, О.В. Мажидова, М.А. Унке, О.В. Волкова, М.П. Горшенкова,  
А.Е. Танчарова, И.И. Чернышева, Н.Н. Щигорева  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Сдано в набор 26.11.2025. Подписано к печати 08.12.2025. Дата выхода 24.12.2025. Формат 701001/16. 
Печать офсетная. Усл. п. л. 21,9. Уч.-изд. л. 19,6. Тираж 500 экз. Зак. №  139. Цена свободная. 
А д р е с  р е д а к ц и и  и  и з д а т е л ь с т в а:  191181 Санкт-Петербург, Дворцовая наб., д. 18, 
Лит. А – www.orientalstudies.ru 
А д р е с  т и п о г р а ф и и: ООО «Литография». 191119, Санкт-Петербург, ул. Днепропетровская, д. 8, 
офис. 14, Лит. А. www.litobook.ru, e-mail: info@litobook.ru. Тел. +7 (812) 712-02-08 






