P164 2x

#### BIBLIOTHECA BUDDHICA. I.

# 1897. Nº 564. CIKSHASAMUCCAYA

A COMPENDIUM OF BUDDHISTIC TEACHING

COMPILED BY

## CANTIDEVA

CHIEFLY FROM EARLIER MAHAYANA-SUTRAS.

#### EDITED BY

#### Cecil Bendall M. A.

PROFESSOR OF SANSKRIT, UNIVERSITY COLLEGE, LONDON; UNIVERSITY LECTURER IN SANSKRIT, AND FORMERLY FELLOW OF GONVILLE AND CAIUS COLLEGE, CAMBRIDGE.



#### ST.-PÉTERSBOURG, 1902.

Commissionnaires de l'Académie Impériale des Sciences:

- à St.-Pétersbourg.
- N. Oglobline à St.-Pétersbourg et Kief,
- M. Klukine à Moscou,
- E. Raspopof à Odessa,

J. Glasounof, M. Eggers & Cie. et C. Ricker | N. Karbasnikof à St.-Pétersbourg, Moscou, Varsovie et Vilna,

N. Kymmel à Riga,

Luzac & Cie. à Londres,

Voss' Sortiment (G. Haessel) à Leipsic.

Prix: 1 Rbl. = 2 Mrk. 50 Pf.

Archetype of Çikşāsamuccaya fol. 132 a. = text p. 298,3 - 299,5 (showing both writings). અમિકિસ્ટના ધન્યું ભાષ્યા (પ્રાપ્ત ભેર્યા) યોગાંગ વક્ષામાં (જોલી કર્યા) બન્યું કર્યા હતે. આ દીને સ્થાપની લોકો ! યત્મ તામને કરા નારા દાપ ઇચ્છે કર્યા કર્યા તેના છે. આ માર્ચિક કર્યા તામ કર્યા કર્યા કર્યા તેના ત્યા કર્યા કર્યા નાર્ચિક કારા નશ્ચ કળા કે જુને યા ત્યા છે. કર્યા તામાં ત્યા થયા માર્ચિક એક કર્યા તો નાર્ચિક કે કે ક્ષેત્ર મેં ત્યા તાર્ચિક શું કર્યા માર્ચ મુખ દેવ ચૂં છે. કર્યા તામાં કર્યા કર્યા તામાં માર્ચિક સ્થાપની માર્ચિક કે ક્ષેત્ર મ

म्हानुशामकाक्ष्रेन्छ। यह स्वत्रम् स्वाप्त 2. Archetype of Çikşāsamuccaya fol. 166 b. = text. p. 366,2 sqq. and. colophon. DEND'SCHOOL म्या श्रुष्टी याचा त्यान हे वे बाता हा तर है या छा है उर में स्थान है ये हैं है राष्ट्रिक स्टिट्ट का ति विद्या हिन्द्रभाग्रहकात्रा

Ms. «K» (see p. 291 n. 7). Passage quoted 292,11 fin. — 294,8.

ति पुरित्त होन् ग्रह्मेन्स्यम् स्थानुस्ति का वर्षात्मा विषयम् न्वतात् । पर्युत्तस्य नाय ग्रह्मेन् वर्षात्म् वर् स्थानस्थानस्य स्थानस्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्थान म्यान्यम् इत्रात्त्र धन्युत्रात्र द्वार धनिमान्निम्बह्नम् यात्रभावयः तिमाद्वियान्यन् मायान्य 

BE WELLER THE THE BEST BEST BE सहमानिक्षेत्रम्थायाचा के ति का स्वाहर्मित्र मानिक का का

## BIBLIOTHECA BUDDHICA.

#### **COBPAHIE**

# БУДДІЙСКИХЪ ТЕКСТОВЪ

издаваемыхъ

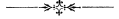
императорской академіею наукъ.

TOME I.

ÇIKSHĀSAMUCCAYA.

Издалъ

С. Бендалль.



САНКТПЕТЕРБУРГЪ.

типографія императорской академіи наукъ.

Вас. Остр., 9 лин., № 12.

1902.

# ÇIKSHĀSAMUCCAYA

#### A COMPENDIUM OF BUDDHISTIC TEACHING

COMPILED BY

## ÇĀNTIDEVA

CHIEFLY FROM EARLIER MAHAYANA-SUTRAS.

#### EDITED BY

#### Cecil Bendall M. A.

PROFESSOR OF SANSKRIT, UNIVERSITY COLLEGE, LONDON; UNIVERSITY LECTURER IN SANSKRIT, AND FORMERLY FELLOW OF GONVILLE AND CAIUS COLLEGE, CAMBRIDGE.

Published by the Imperial Academy of Sciences.



## ST.-PÉTERSBOURG, (1897—)1902.

Commissionnaires de l'Académie Impériale des Sciences:

- à St.-Pétersbourg,
- N. Oglobline à St.-Pétersbourg et Kief,
- M. Klukine à Moscou,
- E. Raspopof à Odessa,

J. Glasounof, M. Eggers & Cie. et C. Ricker | N. Karbasnikof à St.-Pétersbourg, Moscou, Varsovie et Vilna,

N. Kymmel à Riga,

Luzac & Cie, à Londres,

| Voss' Sortiment (G. Haessel) à Leipsic.

Prix: 4 Rbl. = 10 Mrk.

Imprimé par ordre de l'Académie Impériale des sciences.

Novembre 1902.

N. Doubrovine, Secrétaire perpétuel.

## EDWARD BYLES COWELL

गुर्वे । कल्याणिमत्राय ।

AFFECTIONATELY DEDICATED

BY HIS PUPIL

THE EDITOR.

## CONTENTS.

| General title-page.                                          |            |
|--------------------------------------------------------------|------------|
| Photographic plate (frontispiece).                           |            |
| Dedication.                                                  |            |
| Table of Contents.                                           | pag.       |
| Preface                                                      | i*—iv*     |
| List of Abbreviations                                        | v*vi*      |
| Introduction: § 1. General character and plan of the work .  | I          |
| § 2. Authorship and date                                     | III<br>Vi  |
| § 4. Language (Dialect, grammar etc.)                        | XIII       |
| § 5. Lexicography<br>§ 6. Prosody and metre                  | XVII       |
| § 7. The MS. and versions (with description of               |            |
| the Plates)                                                  | XXIV       |
| Summary                                                      | XXXI       |
| Kārikās (memorial verses) in Sanskrit, Tibetan and English X | XXIX—XLVII |
| Text                                                         | 1-366      |
| Index I (works quoted)                                       | 367        |
| Index II (words)                                             | 372        |
| Additional Notes                                             | 394        |
| Typographical errors                                         | 417        |

(The preliminary Introduction to Fasc. I, if preserved, should be bound at the end of the book).

## PREFACE.

As the Introduction gives all that I have at present to say on the text itself, the present remarks are confined to some explanations of my own work upon it.

The Introduction deals with the text from several points of view; but one important aspect is left untouched: namely, its value as an exposition of Mahāyāna-teaching. In spite of the difficulty in getting Oriental translations published I am continuing the preparation of a translation of the text, and I hope either in connection with this, or as a separate essay, to bring out the more important doctrinal features of the book, feeling as I do that it contains much matter likely to interest a wider circle of readers than a publication such as the present can commmand. The argument of the book, however, will be at once gathered from the Summary, which follows the Introduction; and it is hoped that the notices of subject-matter added in Index I will also serve to illustrate not only the Çikshāsamuccaya but also the numerous works (mostly lost in their original text) from which it draws its inspiration.

The considerable bulk of the 'Additional Notes' constitutes a rather heterogeneous feature in the work. My object in writing foot-notes was to render the study of this often difficult text as attractive as might be to students acquainted with non-Buddhistic Sanskrit only: — lokāvarjanāya as Çāntideva would say. My desire was to spare such readers the annoyance of turning to a commentary as well as to a glossary at the end of the book. A further advantage has accrued from this arrangement in the shape of various criticisms that the notes have received during the progress of the edition, so that I have been enabled to correct and to supplement. For this reason and more especially on account of the great progress made in Buddhistic studies during the seven years occupied in the work, I have after all to request my readers to refer to the Additional Notes as well as to the footnotes, particularly in the early part of the book.

The Glossary (Index II) follows the same lines as the notes. I have included in it some rare words even though registered in the two dictionaries of Böhtlingk. In the hope of advancing the interpretation of Buddhistic terminology I have often preferred to the discreet silence of the mere index verborum an explanation which I felt to be only provisional and liable to correction in the light of future research. Both Index II and Introduction § 4 are of course to be regarded as contributions merely, not as exhaustive catalogues of the lexical and grammatical peculiarities.

There remains now only the pleasant duty of acknowledging varied help received. My friend Serge d'Oldenburg, who some eight years ago induced me to undertake this edition, has aided me from first to last by many useful suggestions and by unobtrusive help the more appreciated because given by him often during times of great personal affliction. His place as acting editor was occasionally taken by Dr. C. Salemann, whose sympathies and knowledge extend beyond the Iranian studies by which he is best known.

Professor E. B. Cowell to whom the work is dedicated, gave me much help and encouragement in the earlier stage of the work.

Help from Chinese Sources from the late Thomas Watters, acknowledged in the Introduction to Fasc. I, was continued up to my friend's lamented death in January 1901. By an extraordinary piece of good fortune my help from the Far East did not end here. For in the same year Prof. Leumann read a portion of Fasc. I with his Japanese pupil Mr. U. Wogihara, and put me into communication with this gentleman whose dexterity in handling the vast Chinese literature of translations from the Sanskrit is astonishing. The results of his identifications of many passages are registered in Index I and in Additional Notes. His skill in finding his way through literary jungles is only equalled by his courteous promptitude as a correspondent.

Prof. Leumann himself has been good enough also to read the proofs of § 4 of the Introduction. My friend and former pupil Mrs Bode was kind enough to write out for press the Indices, which I had jotted down, very roughly; and most kindly volunteered for the dreary labour of verifying each index-reference in the proofs.

Last but not least comes my γνήσιος σύζυγος, associated both as an editor of Çāntideva and in the present Bibliotheca, Louis de la Vallée Poussin. His keen interest in the Mahāyāna no less than his friendly sympathy for my work have made him my most active helper 1), and every sheet of the book has in some way profited by his suggestions. The intimate relation of his commentator Prajñākaramati to the Çikshāsamuccaya is explained in the Introduction § 3; and if this worthy has sometimes deceived his readers by a parade of 'borrowed plumes' of erudition, I can only say with the poet:

Utiliter nobis perfidus ille fuit.

I cannot conclude these remarks without once more referring to the liberality of the Imperial Academy of Sciences in the in-

<sup>1)</sup> Other literary help is acknowledged in the notes; but I must add a word here as to aid in photography from my friends Dr. F. J. Allen and Miss E. Ridding.

ception and carrying out of the present international series. The Academy worthily maintains its great traditions of patronage for Oriental learning, and sets a noble example to all nations, especially such as number amongst their-fellow subjects adherents of Oriental faiths, amongst which the 'Good Law' of Buddha must ever take a prominent place.

Cambridge, August 1902.

Cecil Bendall.

### Abbreviations and list of chief works cited.

A.

Itiv.

**JBTSI** 

— Itivuttaka.

= The archetype -MS when compared with other MSS.; elsewhere

called simply «MS». Aṅg-n. = Anguttara-nikaya. app. = 'apparently'. = Ashtasāhasrikā-Prajñāpāramitā, ed. Bibl. Indica. Asht-P. = Atthasālinī, comm. on Dhammasanganī, ed. PTS. Atthasal. = Sanskrit-Wörterbuch von O. Böhtlingk u. R. Roth. B. & R. B<sup>2</sup> or = Böhtlingk's abridgment of the same (Wörterbuch in kürzerer W. K. F. Fassung). = Buddhist Sanskrit. B. Sk. = Bodhicaryavatara, ed. Minaev in 'Zapiski' tom. IV and reprinted Bodhic. in J. B. T. S. India. Bodhic.tika) = Commentary on Canto IX of the last; ed. by L. de la Valléeor Bcp. (IX) Poussin in his Bouddhisme. Études. = Bodhicaryāvatāra-panjikā, the whole commentary edited by the Bcp. same scholar in Bibl. Indica (available for latter part of text only, and for Introduction and Index). = Catalogue of Buddhist Skt. MSS in the Univ. Library, Cambridge Camb. Cat. by C. Bendall. 1883. = Childers's Pali Dictionary. Ch. Dh.-p. or = Dhammapada. Dhammap. Dh.-s. and = Dharmasamgraha (Anecd. Oxon. Aryan Series I. 5). Dh.-samgr. = Dhammasamgani. Dh.-sni Divy. = Divyāvadāna. = 'edition', or 'edited by'. ed.

= Journal of the Buddhist Text Society of India (other well-known

Journals similarly cited by initials).

Kāraņda-v. = Kāraņdavyūha. Calcutta, 1873.

K. F. = Analyse du Kandjour... par L. Feer (Annales du Musée Guimet

tom. 2).

Lal.-v. = Lalitavistara, ed. Bibl. Indica.

Mādhy.-vṛ = Mādhyamika-vṛtti ed. BTSI (Poussin's edition only available

for Index).

Majjh.-n. = Majjhima-nikāya.

marg. = the marginal annotations of the archetype.

Mhv. = Mahāvastu. Mil.-P. = Milinda-pañha.

MS = the archetype; see above (A.).

M.-Vyutp. = Mahāvyutpatti ed. Minaev (Vol. I. ii. of his 'Buddhism'. 1887).

Nanjio = Catalogue of the Chinese translation of the. Tripiṭaka 1883.

Nanjio = Catalogue of the Chinese translation of the . . I ripitaka 1883.

Nep. B. L. = Nepalese Buddhist Literature by Rājendralāla Mitra 1882.

Pischel or = Grammatik der Prakrit-Sprachen von R. Pischel (Grund-

Pischel, Gr. Pk. f riss, I. 8). Pugg.-p. = Puggala-paññatti.

Rāstrap. = Rāstrapālapariprcchā, ed. Bibl. Buddhica.

Saddh.-p. = Saddharmapundarīka.

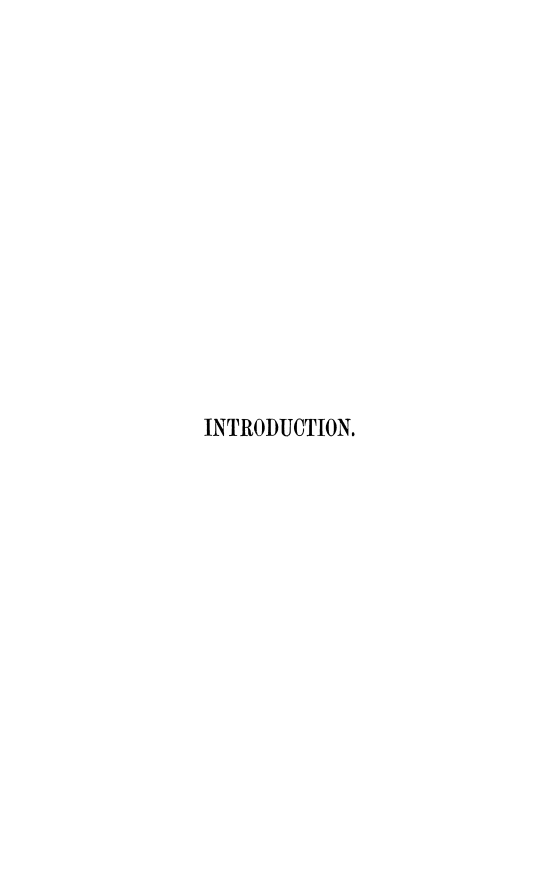
Tāran. = Tāranātha's Geschichte des Buddhismus, tr. Schiefner.

Trigl. or Buddhistische Triglotte (St. Petersburg, 1869; cf. Pavolini in B. Trigl. Giorn. Soc. Asiat. XIII. 87).

◈◈

tr. = 'translation' or 'translated by'.

Vajracch. = Vajracchedikā. Vis.-M. = Visuddhi-magga.





Traditional portrait of Cantideva. 1)

#### § 1. General character and plan of the work.

The Çikshāsamuccaya is, as its name implies, a 'Compendium of doctrine'. The doctrine is that of the Māhayāna school of Buddhism; and there is thus a singular fitness in its having been în part at least the first to appear in a series designed to furnish the original texts mainly, if not exclusively, belonging to this school.

The form of the book is one familiar to students of Indian literature: an author's commentary on  $K\bar{a}rik\bar{a}s$  or memorial verses written by himself.

These Kārikās, twenty-seven in number, are printed?) at

<sup>1)</sup> See below § 7 ad fin.

<sup>2)</sup> So far as the actual words of the Kārikās exist (for they are not all quoted in full), it would have been desirable to print them far more prominently in the text; but I only became aware of their separate existence in the course of my study of the Tibetan version, which at first (in the absence of any guide to my attempts at Tibetan study) I ventured to use only sparingly. My friend la Vallée-Poussin had previously seen from his studies of the Bodhicaryāvatāra-commentary that some kind of mūla must exist.

the end of the present Introduction and constitute a kind of formal framework to the book.

At first sight it would seem natural to suppose that the  $K\bar{a}rik\bar{a}s$  were written first and the book or quasi-commentary afterwards. I am however by no means sure that this was so. Both seem to me a practically simultaneous result of the author's general reading of Buddhist literature.

One curious feature of the Kārikās, which has helped me to this conclusion, is that in several cases they themselves acknowledge their dependance on earlier literature. Thus, Kār. 9 contains an old traditional saying of the Master which is met with as early as the Saṃyuttanikāya¹). Kārikā 12 goes a step further and actually proclaims the source of its inspiration. Kār. 14 line 1 must also be an old saying, though I have not succeeded in verifying it.

Again, the phraseology of a Kārikā is sometimes suggested by a passage which appears to be quoted in support of it: for example, Kār. 27 (356.8, 9) is clearly inspired by the quoted passage at  $357.4-11^{2}$ ).

It will be seen from the outline-summary of the whole work, which is also subjoined to the present Introduction that the general argument or groundwork of the treatise is very simple, consisting of introductory matter on the essential duty (faith and self-renunciation) of a Bodhisat, followed by three aspects of his life each regarded from three points of view.

Beyond the Kārikās, which as we have seen are not wholly original, a very small proportion of the book is the work of the compiler himself. Besides a short poetical exordium and a post-script (the latter of not unquestionable authenticity, wanting in

<sup>1)</sup> And elsewhere; see 'Additional Notes' to 119.9.

<sup>2)</sup> It will be also seen that both the Bodhicaryāv.-commentary and Dī-paṃkara (cited below § 3) quote the Kārikās as from the Çikshāsamuccaya, not as a separate work.

the Tibetan version; see § 7, below) he contents himself with the briefest possible explanations, generally in prose, and makes the scriptures that he quotes, or groups round his Kārikās, tell the story of the religion as viewed by him.

Thus the scheme of the book is similar to that of a standard work from which many of us gained our early notions of the doctrines of Greek philosophy: Ritter & Preller's Historia Philosophiæ<sup>1</sup>) græco-romanæ ex fontium locis contexta.

#### § 2. Authorship and date.

The unique MS<sup>2</sup>) on which the present edition is founded nowhere gives the name of the author. But the Tibetan version (Tanjur, Mdo 31) attributes both the Kārikās and the work itself to To To Tantideva. This attribution is fully confirmed by the Mahāyāna doctor Dīpaṃkara Çrījñāna (Atīça) who frequently refers to Çāntideva and quotes from our text as a composition of his. See below (§ 3) as to this and the further evidence from the Çikshāsamuccaya-abhisamaya.

Tāranātha<sup>3</sup>) represents Çāntideva as having been born a prince of Saurāshṭra in the days of Çīla son of Çrīharsha. It is true that neither this 'Çīla' (if that be his real name) nor any other son of Çrīharsha is known to either Indian or Chinese<sup>4</sup>)

<sup>1)</sup> A more recent and familiar instance of a work on — this plan is the late Mr. H. C. Warren's «Buddhism in Translations». Here, however, the connecting matter contributed by the author is added not pari passu, but in the «Introductory Discourse» at the head of each Section of the Book.

<sup>2)</sup> For notes on the MS. and other materials of the present edition see § 7.

<sup>3) &#</sup>x27;Geschichte' pp. 146, 163; where Çā. appears as a younger and ecclesiastically junior (pp. 162, 164) contemporary of Dharmapāla (early VIIth cent.: I-tsing).

<sup>4)</sup> See Sylvain Lévi in J. As. (8ièmo série) 1892, tom. XX. 337. My lamented friend Mr. Watters also examined the Chinese records, especially the T'ang Shu from which Ma-touan-lin's account is taken *verbatim*. All agree in placing a usurping minister as Çriharsha's successor, but Mr. Watters could not accept M. Lévi's restitution 'Arjuna' as correct; since all the records including T'ungchien-kang-mu ('mirror of history') have the form 'A-lo-na-shun'.

records. Tāranātha also mentions two 1) other works of Çāntideva, the Sūtrasamuccaya and the Bodhicaryāvatāra, stating that the last was written after the other two. The Tibetan Chronicler's statement as to the common authorship of the Çikshās. and Bodhicaryāvatāra is confirmed by two pieces of internal evidence: 1) in the poetical exordia of the two works there are several stanzas in common; 2) in Bodhic. V. 105, 106 we find the repeated study of the Çikshāsamuccaya or Sūtrasamuccaya, especially of the former, enjoined on the student 2).

<sup>1)</sup> The attribution to Çāntid of a fourth work (Çāriputra...ashṭaka) in the Tanjur-Index (Berlin copy; verified also at India office) seems to be doubtful. See Huth in Sitz.b. K. Pr. Ak. Wiss. (Phil-H.) Berlin. 1895. Bd. XV pp. 284, 272. The text of vol. 123 of the Tanjur is unfortunately missing at the India Office. It will be seen in Tāranātha p. 166 that the legend lays stress on these three works only. In Wassiljev, Buddhismus p. 310 (340) 'Çāntideva' is a slip for Vinayadeva. See the Tib. equivalent and compare ibid. p. 232, note. In Tanjur, Rg. 48. 1. I find a short hymn (Sahajagīti) attributed to Çāntideva.

<sup>2)</sup> Several interpretations of these stanzas have been proposed:

<sup>1)</sup> that of Prajnākaramati the commentator, who asserts the existence of four books, a Çikshās° and Sūtras° by Çāntideva and another pair of the same name by Nāgārjuna. No trace of or allusion to a Çikshās° by N. has been found and I do not see how dvitīyam can be reasonably made to mean 'a second pair'. I may mention that I have collated the Tib. version and find that it fully agrees with the Sanskrit text of Prajñ.'s comm. on these stanzas.

<sup>2)</sup> that of Prof. Kern ('Manual', p. 127 n. 5), who makes the passage refer to two books only, both by N. This seems to me equally untenable as a rendering of the passage and is even more at variance with facts, for the reasons stated below, regarding the authorship of the present work.

<sup>3)</sup> that Çāntideva is referring to three books, a Çikshās° and Sūtras° by himself and a Sūtras° by N. This goes very well with the Sanskrit text and agrees with Tāranātha; according to it dvitīyam ca has the very natural meaning: «and the second Sūtras°, that composed by N.» The objections to it are (a) the absence (as yet) of any trace of a Sūtras° by Çā.; & (b) the difficulty of supposing that Çā. would describe the work of a celebrated ancient author as «second» to his own of the same name. I do not regard these objections as fatal, but to any scholar who feels them so I would suggest as an alternative rendering:

<sup>4)</sup> to render: «let him look at the Sūtras." which was composed by N. and which is his (the pupil's) second study». This would agree well with Tanjur, where we actually find that the samkshepa of the Sūtras (ff. 80) does form a contrast to the vistara of the Çikshās (ff. 216).

This would hardly have been written, if the borrowing of verses in the exordium had formed a case of plagiarism.

Prajñākaramati, the commentator on the Bodhicaryāvatāra, of whom I shall have more to say later on, agrees with Tāranātha as to the common authorship of the Çikshāsamuccaya and Bodhicaryāvatāra 1).

I have found nothing in the text itself to contradict the statement of Tāranātha as to the age of Çāntideva. One point notably confirms it. The pandits who translated the book into Tibetan were three in number: two Indians, Jinamitra and Dānaçīla, and one Tibetan Ye-çes-sde<sup>2</sup>) (Jñānasena). Of these the last two<sup>3</sup>) flourished under the celebrated Tibetan king Khri-lde-sron-btsan who reigned 816—838 A. D. A century and a half seems to me an interval just such as one would expect between the composition of a book of this kind and its translation for the use of the Tibetans, whom one would naturally suppose to have been more anxious in the early days of their conversion for the old scriptures than for quite new works. In any case 800 A. D. will be admitted as the latest possible terminus ad quem.

The terminus a quo is somewhat more difficult to determine.

Unlike the commentator of the Abhidharmakoçavyākhyā Çāntideva quotes only Buddhist authors; and of their chronology we know but little. It must suffice to say that Çāntideva represents an advanced stage of Buddhism, in a somewhat scholastic

<sup>1)</sup> Besides the passage quoted in the last note compare Bcp. ad I. 25 (p. 32 of Poussin's edition in the *Bibl. Indica*) and Bcp. ad V. 104 quoted below in Additional Notes (to 66.15), where the Çikshāso is cited as the work of  $Q\bar{a}stra-krt$  ( $Qk\bar{a}ra$ ), a natural description by a commentator of his author.

<sup>2)</sup> A portrait of this worthy is given at the beginning of the volume of the Tanjur (India Office copy) containing the present work.

<sup>3)</sup> See G. Huth in Sitzungsb. der K. Preuss. Akad. der W., Phil.-hist. Kl., Bd. XV (1895) pp. 274-75.

aspect, but with very slight references to Tantrism <sup>1</sup>) and these too uncontaminated by the peculiar mystic hedonism <sup>2</sup>) which dragged down some of the later literature to the level of very thinly veiled  $K\bar{a}ma-\varsigma\bar{a}stra$ .

In spite therefore of the miraculous details<sup>3</sup>) with which Tāranātha has overlaid his account of our author, I consider that the period indicated by him, from the age of Dharmapāla till shortly after the death of Çrīharsha, i. e. the middle of the VIIth century, as substantially correct.

It will be seen from the extracts from Dīpaṃkara below (§ 3) that Çāntideva was regarded by an Indian Buddhist scholar early in the XIth century as one of the greatest Mahāyāna doctors; while to Tāranātha and the other Tibetan writers who form the authority of Wassiljev (Buddhismus, pp. 290, 314, 326) his name is equally familiar.

#### § 3. Relations to extant Buddhist literature.

The present work being practically an anthology, it is most important to consider the accuracy of quotation shown by the author.

Especially when compared with the vague and loose way in which Brahmanical commentators often cite their authorities, it

<sup>1)</sup> It is perhaps characteristic of the Buddhism of Tibet in the 9th century (as I have found it in Nepal at the present time) that precisely one of these few mystic passages in the book (139.4—140.12) which we should most gladly (for Çāntideva's credit) have passed over lightly, is selected by the Tibetan translators for repetition at the end of the book. It is evidently meant as a kind of devotional exercise in connection with the reading of the book, like the 'dhyānas' printed in native editions with the Bhagavadgītā. Minaev (Zap. IV. 226) emphasizes the non-tantric character of Çāntideva's works.

<sup>2)</sup> Poussin Bouddhisme Ch. V, § 2; some extracts of this kind occur in the Subhāshita-samgraha (see p. VIII below).

<sup>3)</sup> Geschichte pp. 165—167. Tāranātha's naïve confession (p. 167.18) of absence of topographical confirmation of one of his statements, reads as though he had made some attempt to verify his sources.

may be maintained that Çāntideva's bibliographical standard is a remarkably high one. He not unfrequently cites chapter 1) as well as treatise.

In the case of all extant works I have collated his quotations<sup>2</sup>) with MSS. Even when these have been early palm-leaf copies, it will be seen, I think, from my notes that the readings preserved in the anthology are better than those of the original MSS.

Different recensions from those which we possess have been in some cases used.

An interesting case is the extract (57. note 2; compare Add. Notes) from the Saṃgharakshitāvadāna, a tale included in the collection now called Divyāvadāna. It is a case of a 'textus ornatior'.

The short extracts from the Avalokanā-sūtra (89, 90) a work incorporated in the Mahāvastu under the title Avalokita-sūtra, have likewise a bibliographical interest, as they represent a text quite independent of that preserved in the somewhat modern MSS. on which M. Senart has had to rely for his admirable edition (Mhv. II pp. 362, 369). In one case, that of the Daçabhūmi, we have fragments of a MS³) at least as old as Çāntideva's time. Here too our author's accuracy comes out well.

It would be incorrect, however, to suppose that the whole of the extracts were specially made by Çāntideva for the book. The evidence of the Madhyamaka-vrtti and Mahāvyut-

<sup>1)</sup> In some cases he has unfortunately omitted the name of the book and named only the chapter-title. An instance occurs at 134.7, where the identification is given in «Additional notes» ad loc. Unidentified cases probably occur at: 165.17 313.1; but see 52, note 1.

<sup>2)</sup> Except a few of the shorter extracts from the Samādhi-rāja (Candra-pradīpa), and one or two passages in the Gaṇḍavyūha, where there is no chapterdivision to guide one.

<sup>3)</sup> See 291 note 7 and the plates appended to the present work. I hope to return in the future to the criticism of this fragment.

patti<sup>1</sup>) seems to show that certain passages from authoritative books were regularly quoted and requoted as stock-pieces. I have called attention to several cases of this in the Summary of Contents, and in Index I by the use of the expression 'locus classicus'.

Kindred to this subject is the relation of these Sanskrit Mahāyāna books to the other Buddhist writings. I have elsewhere (JRAS. 1898 p. 870) pointed out in detail the position of Mahāyāna writers in regard to the older documents of the religion, taking as my chief text the extracts at pp. 210—222, which are neither translated nor adapted from the corresponding Pāli passage, but represent the Mahāyānist's handling of the «common tradition of Buddhism»<sup>2</sup>).

#### Quotations from Çāntideva in Sanskrit.

It will hardly be expected that many allusions should be made in extant Sanskrit literature to an author so late in Indian Buddhist history as ours. I have however found two quotations from him in the Subhāshita-saṃgraha an anthology discovered by me which I propose shortly to publish. These are some extracts from the Bodhic. IX (Subh. 28.6): and later on (96.5) another passage or passages not identified d. Both are introduced by the phrase: Cāntideva-pādair apy uktam.

The relation of Prajñākaramati, the author of the commentary on Çāntideva's Bodhicaryāvatāra, at present in course

<sup>1)</sup> Cf. 67 n. 2. I generally exclude the testimony of the Bodhicaryavatara-commentary as to which I speak below; on the other hand the works described below (pp. X—XII) sometimes quote these stock passages. Atīça (Tanj. 31. 308a) cites others.

<sup>2)</sup> Another parallel is the quotation at 76.7-15; compare Ang-n. VII. xlvii.

<sup>3)</sup> I showed to my friend la Vallée some passages; and some of these he printed in Le Muséon N. Sér. Tom. I.

<sup>4)</sup> I quote the opening stanza:

yathā gārudika[h] stambham sādhayitvā vinaçyati | sa tasmimç ciranāshte'pi vishādīm upaçāmayet ||

of publication '), to the Çikshāsamuccaya is, I believe, unexampled even in Indian literature. Prajñākaramati frequently refers to the Çikshās. by name, quoting as from it, not only the original portions of the work, but also in some cases the passages quoted by Çāntideva, and this too without indication of their ultimate origin. The curious feature, however, of the book is that not only these (exceptional) instances of specified quotation from Çāntideva, but also the whole number of the very abundant quotations in the work from named sūtras are, with two or three exceptions, taken direct from the Çikshās. I say 'direct' advisedly, because in several instances not only are groups of quotations ') reproduced in the same order, but even the actual words used by Çāntideva in introducing or coordinating them ').

References to Çāntideva by Indian authors preserved in Tibetan.

The Mahāyāna-literature preserved in the Tanjur also supplies a number of references to Çāntideva and his works. I have noted several in three of the other works included in the volume of the Tanjur (Mdo. 31), at the head of which stand the Çikshāsamuccaya-kārikās and the Çikshāsamuccaya itself.

1) The Çikshāsamuccaya-abhisamaya, a short tract standing next to the Çikshas. in the Tanjur (221—222 a) and doubtless meant to be read as a pendant to it.

The opening verse states that «Çantideva touched the feet

<sup>1)</sup> Paricch. 9 printed in «Bouddhisme: Etudes» pp. 234 sqq. London, 1898 (from «Mémoires couronnés». Acad. royale de Belgique. Tom. LV); Par. 1—5 etc. in *Bibl. Indica*. N. Ser. n° 983—; both publications by L. de la Vallée Poussin.

<sup>2)</sup> See 'Additional Notes' to 8.15, 9.8, etc., etc.

<sup>3)</sup> Compare Çi. 120. 3, 5 with Bcp. ad. V, 54 and Çi. 144. 9 with Bcp. ad V. 87. A full index of quotations will appear in la Vallée's forthcoming edition. English readers will recall the use made by later writers of that curious «Çikshāsamuccaya», Burton's «Anatomy of Melancholy».

of Mañjughosha [having] collected from all the  $s\bar{u}tr\bar{a}ntas$  passages for teaching» 1).

The author of this tract is called in the short title at the commencement simply 'the (man) of Suvarṇadvīpa' 2), but in the colophon 'Suvarṇadvīparāja-Çrīmad-Dharmapāla' 3). The book was 'recited' 4) (?) to Kamala, the traditional 5) guru of Dīpaṃkara in Bengal and to Dīpaṃkara himself. It would thus be not later than the beginning of the XI th century. In view of the assertion that the attribution of the Çikshās. to Çāntideva rests on an erroneous 'Tibetan record', it is worth noting that the book is thus the work of a stranger to Tibet, and was 'translated' (into Tibetan) by Dīpaṃkara and the bhikshu Thsul-khrims-rgyal-ba.

2) The Çikshākusumamañjarī (ff. 222 a—246 a) by the 'great pandit Vairocanarakshita<sup>6</sup>) of Vikramaçilā', in Bengal),

The reference to the Çīkshās. is unmistakeable, as its Tib. title is 직접지지지장. 디지지지, The homage to Mañjughosha may well refer to the closing words of the Çikshās. which, though wanting in our Tib. translation, are preserved also in the Chinese. Compare also Bodhic. X. fin.

<sup>2)</sup> गुर्शम:ग्रीट'य

<sup>3)</sup> ਗੁਕੇਸ਼ ਸ਼੍ਰੇਸ਼ ਸੁੱਧਾ ਸੁੱਧਾ

<sup>4)</sup> 직정도적; but Sarat Ch. ibid. p. 31 and (with him) Waddell 'Lamaism' p. 36 say «delivered».

<sup>5)</sup> Sarat Ch. op. cit. p. 8, note +.

<sup>6)</sup> The form is certain as it appears in translation at the beginning, and in transcription at the end, of the book. Our copy has Vikramaçīlā.

an author of whom I have found no other mention than the notice in the «Life of Atis'a» 1) that he studied under A. at Vikramaçilā.

This work, as its name suggests, is written on lines similar to the Çikshās.; and for the most part may be regarded as a direct imitation of it. It quotes from the same  $s\bar{u}tras^2$ , and discusses  $ciksh\bar{u}$  under the same nine-fold classification adopted by Cantideva.

It will be seen from the comparative table below 3) that the whole plan and framework of our book are most closely followed.

Later in the work we find actual plagiarism; for at f. 243. a. 3 not only is Kārikā 23 b of the Çikshās. borrowed, but followed by the identical quotation (from the Vajracchedikā) with which Çāntideva illustrates (Çikshās. 275. 10-13) his memorial verse. On the same page Kārikā 24 b is also borrowed, or adapted 4), and illustrated by a reference to the dialogue of Sudhana and Maitreya, with the omission (as also in Çāntideva, Çi. 276.13; cf. Bodhic. I. 14) of the name of the book (Gaṇḍavyūha) where the dialogue is given.

The three vardhanas are discussed 243 — ad fin.

which may be compared with the Tib. of Kar. 24b printed below, just before the text.

<sup>1)</sup> Translated by Sarat Ch. Dās in JBTS. vol. I. See p. 17.

<sup>2)</sup> e. g. Candrapradīpa 238. a. 2; Akshayamatisūtra 229. a. 2; Ugraparipr. 229. a. 5.

That the Çikshāsamuccaya is not referred to by name will surprise no one acquainted with Indian literature 1).

3) The Bodhimārgadīpa-pañjikā (ff. 273 b—334 a) by Dīpaṃkara called Atīça (first half of XIth century).

In this book Çāntideva is repeatedly referred to, and mentioned amongst the chief Mahāyāna-doctors<sup>2</sup>). Besides the lists detailed in the note there is a list of doctors who 'elucidated the meaning of Sūtras', worth quoting here: Nāgārjuna, Āryadeva, Candrakīrti, Çāntideva, Bhavya, Açvaghosha and Candragomin: (324 b)<sup>3</sup>).

Numerous quotations are made from Çāntideva's works. Of these the most important occurs at 303 a where we read: «Ācārya Çāntideva in the Çikshāsamuccaya [says:] 'following all Buddha's word' (etc., Kār. 19 b) ')»; later on (317. a. 7) we find mention of «the sūtrāntas and [works] made to illustrate the meaning of other sūtrāntas: Sūtrasamuccaya, Bodhisatva-

<sup>1) &</sup>quot;The normal attitude of a Hindu towards his sources is silence", E. W. Hopkins, 'The great Epic of India', p. 63.

<sup>2)</sup> In the opening verses we find an enumeration: Lama Gser-glin, Çāntideva (associated with the Bodhisat Manjughosha cf. note 3 below, and Bodhibhadra (ﷺ); at 319 a. 7: Nāgārjuna, Āryadeva, Candrakīrti, Bhavya, Çāntideva, Bodhibhadra.

<sup>3)</sup> Just below we are told that 'Çāntideva too according to the precept of Nāgārjuna, having gained the inner meaning of Mañjughosha saw the truth'. ਕੁੱਧ 'ਨੁਧੋਰ' ਸੂਰ'ਨੇ 'ਨੇ 'ਧ (thus carelessly transcribed, not translated, here and just before) ਘਨ 'ਨੁਧਾਰ ਨਾ ਦੁਸ਼ਰ ਦੇ ਜ਼ਰੂ ਦੇ ਜ਼ਰੂ

<sup>4</sup>) ર્શ્વેય'ર્યોઢ્ર'ઢ્રે'ય'ભુશ'ઢે'યસૂય'ય''ગુઢ્ર'યશ્ચર નુક્ષ'યમ | દ્વેંગઢ્ર'ઢ્રેલ'તું નુક્ષ'યાસુંદર્શ' હુંવ્ય'ડ્ર | વ્યર્'યા'એર'ઢ્ર'ઢ્ર'હ્રેંપ'લ્રેગ્નેં | Compare the Tib. text of the Kārikās, below.

bhūmi, [Bodhi-]caryāvatāra, and Çikshāsamuccaya». The selection of these four works seems to me significant especially as the order appears to be mainly chronological.

## § 4. Language

(Dialect, grammar, word-formation).

The literature of Buddhism rests, as all scholars will admit, on a basis originally vernacular. With the rise of the varied divisions in the church the linguistic aspect of the literature becomes more complicated. In the days of Açoka only slight dialectic variations are necessary to make the official language of the edicts intelligible in the several localities where they are promulgated.

In the case of the Sthaviravādins (and possibly other sects) who adopted the Pali, descended from the vernacular and underlying, or represented by, the language of the Edicts, the stages seem clearer. We get an early form in the newly-discovered Dharmapada 1), an intermediate stage or stages in the older verses of the Pali Piṭakas and a later stage in the ordinary Piṭaka-prose.

The linguistic history of the numerous other sects is not so easy to trace.

The statement of Wassiliev (Buddhismus, 294 [267]), founded on Tib. authorities, that the several schools of Buddhism identified themselves with special forms of speech is very credible 2).

In any case it is abundantly clear that the Buddhists who wrote Sanskrit, did so with Pali-Prakrit originals, whether spoken

<sup>1)</sup> Le manuscrit kharoşthi par E. Senart J. As. Sept. 1898.

<sup>2)</sup> Of the Buddhistic Apabhramça attributed by him to one school, I hope shortly to publish specimens discovered by myself, with verification from the Tanjur.

or written, as their sources and models, lying in the earlier periods close behind them.

A curious instance of the consciousness of something else than Sanskrit as the real underlying sacred language is found in the charm occurring at 142.15 quoted from the Vidyadharapitaka where the conclusion is practically a sentence of Pali. This is no doubt used as a liturgical and thaumaturgic language just as Sanskrit in its turn is used in the far East; or as Latin 1) is used in the West. Childers in his Pali Dictionary makes much (sometimes a good deal too meach) of the alleged ignorance of 'Northern' Buddhists in misunderstanding of Pali (and Prakrit) forms. Some of these were no doubt wrongly 2) Sanskritised in course of time. One of his instances is phāsum. This word occurs in a sūtra (of some antiquity)<sup>3</sup>) quoted in the present work; see p. 129.5. In the note on this passage I refer 4) to 32.2 to show how phasu came in Buddhist usage to have this meaning. One sees here that the word, standing side by side with sukham which is quite sufficient for the sense, is simply put in for its pleasant archaic ring to the ears of the faithful.

Another good instance is the form gahanatā, occurring at 172.3 in a kind of Decalogue belonging to the very earliest material of Buddhism. Here the old vernacular form was clearly kept for its venerable associations. It could deceive no Indian Buddhist reader from the clearness of the context, in spite of its

<sup>1)</sup> Compare Shakspere, Hamlet I. i. 42. The belief in the efficacy of Latin for laying ghosts survives amongst Roman Catholics in England.

<sup>2)</sup> When I find how wonderfully well even as late as the IXth century the pandits who translated the Prākrit Dohakoshas into Tibetan understood the extremelly difficult forms of that work, I must unhesitatingly reject Childers's supposition (Dict.) p. 536 et al., that the 'Northern Buddhists' were misled by ignorance of Pali.

<sup>3)</sup> p. 55 n. 3.

<sup>4)</sup> I had not seen Dr. Hörnle's instructive parallels from Jain usage with his optional explanation (sparçanārha); since adopted by Dr. Pischel (Gr. Pr. § 208). See also Dr. Leumann's review in WZKM. III, 342 sq.

formal 1) resemblance to gahana 'deep'; that the Tibetan translators were not deceived is observed in my note on the word. Another case of retention of Prakrit sounds (vedh-for vyath-) is noticed at 35. n. 11 Moreover if the forms samkalikā, saṃkalī-bhūta at 211.9, 11 be compared with the corresponding Pali saṃkhalikā at Majjh. I. p. 58, med., it will be found that the confusion of forms is sometimes on the side of the Pali tradition 2) and that the Sanskrit-writing Buddhism preserves the etymological one.

Under the head of sandhi note puno'pi (194.14) and yathariva (304.10).

Under noun-forms 3) note the instrumentals in -eno and genitives in -asyo at 194.7 and 195.11 (verse passage). With the former we may compare the Pkt -enam, and note as an analogy (if there be no actual reminiscence) the Vedic verse-form -enā 4). svastinā occurs at 104.11 (and note 5) and 116.2 (prose). In noun-genders we find  $dh\bar{a}tu$  as a feminine (138 n. 3) as often in Pali;  $pal\bar{a}ca$  as a masc. (242.8); and possibly (but see Pischel, Gr. Pr. § 379)  $\bar{a}di$  no longer neuter in the phrase  $\bar{a}dim\ krtv\bar{a}$  292.5 (note 2).

Pronouns ayu for ayam (in verse) 103.5; 206.2 si 'his' 302.5 and note. ettaka 174 n. 3; tātuka, yātuka 346.16 (similar forms in Pischel § 153).

<sup>1)</sup> I was at first disposed to alter the form to  $gahanat\bar{a}$ ; but the subsequent discovery (see Additional Notes) of another quotation of the same passage confirms the text as I left it.

<sup>2)</sup> See Senart cited in my note. The curious double form of  $crikhal\bar{a}$  in Prakrit with kh or k (Pischel § 213) may have helped in the confusion.

<sup>3)</sup> I have not tabulated here the forms  $rsh\bar{\imath}bhih...rsh\bar{\imath}n\bar{\alpha}m$  occurring together in the Dharani quoted at 331.s, s as these read to me like a deliberate sacrifice of grammar to metre. Cf. gen. pl.  $-\bar{\alpha}na$  in verse (17.1, etc.). The MS. (valeat quantum) actually reads a form in  $-en\bar{\alpha}$  at 347.5, which I have preserved.

<sup>4)</sup> Similarly in the genitive Whitney allows for three passages of the Veda a form in  $-asy\bar{a}$  (- $asi\bar{a}$ ) (e. g. Rv. I. 162. 19). The above two forms are confirmed by MSS, of the book quoted (cf. Add. Notes ad loc.). With *bhikshusya* (155. 1) cf. Frank e, Pali u. Sk., p. 66; and with  $bal\bar{a}to$  (4. 1) ibid. p. 122.

Verb-forms. The imperative  $2^{nd}$  pers. plural uses, as regularly in Pkt. (Pischel § 471), the  $2^d$  pers. of the indicative; see 61 n. 1. The incorrect present-form dadanti (335.10) occurs also frequently in the late portions of the Mbh. 1). More interesting is the future form  $k\bar{a}hiti$  (101.6) from kr; cf. Pischel § 533 ad fin. sincishyati (155.1) yunjishyami 201.4; and bhesyanti (45.12, 46.16) though phonetically nearer Skt., are also formed on Prakrit principles. The potential stiya = syat (115.2) is a curious and indeed questionable form; the more usual siya occurs at 302.3. Of the s-aorist (cf. Pischel § 516) examples are  $kr\bar{\iota}dishu$  92.12 and the curious form mucyishu from the passive base. Perhaps also  $crn\bar{u}shu$  (94.21). ° $taps\bar{\iota}s$  20.7.

For the gerunds the distinction between-tvā and °ya is not observed, as happens also in Pkt. (Pischel § 581) and occasionally in Sanskrit (Whitney § 990 a). Examples: parivarja-yitvā 113.18; vinivartayitvā 130.13; adhyāvasitvā 200 n. 3. daditvā occurs (302.7) also in Pali.

Amongst forms in -ya, vijahya occurring twice in 106.11 is noteworthy. Possibly to make metre we ought to read one or both forms vijahāya, according to Prakrit usage (Pischel § 591). The passive participle jighatsita used actively (274.7) is an example of the later Buddhist (and vernacular) usage, of which the stock-example is the name Avalokiteçvara.

Amongst exceptional causals note dhamayati (178.3) Pali dhameti, and daṇḍāpayati (63.13; 67.10) with which compare Pischel § 552 and Whitney cited at 64 note 4.

The compound verb pattīya- (174.7 and note) is, as noted, thoroughly Prakritic.

Under the head of word-formation we may note the Pkt. suffix -ima (Pischel § 602) in purima 177.7, 193.9.

<sup>1)</sup> Hopkins, 'Great Epic' 265.12. In verse plural-forms like  $p\bar{u}jayi$  (4.16) occur.

<sup>2)</sup> A prose-passage, and from the same archaic sutra as referred to above à propos of  $ph\bar{a}su$ .

 $-k\bar{a}$  in  $gh\bar{a}tik\bar{a}$  269.2  $prekshik\bar{a}$  52.18, 267.15 seems to be used like  $-t\bar{a}$  to express a state. Another class of formations which I have not as yet found elsewhere are the abstracts in  $-t\bar{a}$ ,  $-n\bar{a}$ ,  $-anat\bar{a}$  formed not direct from verbal roots after gunation, but directly from the present-stem. Such are:  $anutsrjanat\bar{a}$  (srjat) 183.9;  $vipacyan\bar{a}$  108.16;  $avamanyan\bar{a}$  (manyate) 9.7  $(sic\ lege)$ , 92.6;  $akrudhyanat\bar{a}$  35.9;  $aparitasyan\bar{a}$  36 n.1;  $an\bar{a}$ -cchindanat $\bar{a}$  126.15; and even  $pratihanyan\bar{a}$  251.14, which must come from a Passive base 1).

In the common compound word  $hr\bar{\imath}rapatr\bar{a}pya$  the retention of the nominative form in the first member (sometimes allowed even in Class. Skt. for nouns in r; Whitney 1250. f., cf.  $P\bar{a}n$ . VI. iii. 25), is due, no doubt, to a reminiscence of the  $P\bar{a}$ li- $Pr\bar{a}k$ rt hirottappa.

#### § 5. Lexicography.

The vocabulary (Index II.) has been arranged to include the chief words of rarity, difficulty or linguistic interest.

It may, however, not be out of place here to call attention to several verbal roots occurring which appear to be new to be literature either as to form or meaning, although registered in the Dhātupāṭha. See the entries under the roots kuṭṭ, cagh, jhash, paṃs, pac. Derivatives from sphaṇḍ (172 n. 1) and probably from \*cip (182 n. 1) also occur.

### § 6. Metrics.

No essay has been as yet written on the metre and prosody of Buddhist literature as a whole. Nevertheless, the subject is one of great importance to the editor of texts, as well as to the

<sup>1)</sup> Since writing the above I find that this very class of formations provoked the wrath of Kumārila. See Tantravārttikā p. 173.19 quoted by Poussin JRAS. '02, p. 371 note, where paçyatā (not as yet found) is given as an example of barbarism. Cf. also vikirana Av. c. 96.7 and Speyer ad loc.

critical student. This has been recognized by Prof. Fausböll in the valuable appendix to his first edition of the Dhammapada (p. 436 sqq.), while in the short preface (pp. VI, VII) to his new edition he expressly pushes further the results obtained by metrical criticism.

One must not ask too much of the pioneer who brings out an editio princeps. But it certainly would have been well if editors of verse-texts both Sanskrit¹) and Pāli had paid more attention to metre. Is it too exacting to propose as a canon for the editor of the future that no one has a right to print as verse, without note or comment, lines that will not scan? If new rules are required let him enunciate them in his preface. (The present remarks are an attempt in this direction). If after every deduction has been made, the 'legitimus sonus' does not appear, then let him note the fact in his commentary. This will be tantamount to an admission that the true text has not been preserved, or to an invitation to the critical ingenuity of the scholarly reader.

#### Prosody.

In Buddhist Sanskrit poetry the general rule that any two consonants suffice to make the preceding vowel 'long by position', does not apply.

It seems to me not improbable that the former existence of a very large body of Buddhist poetry 2), where less prosodial strictness prevailed, may account for some of the discrepancy in the native authorities on Prosody, as to what constitutes 'position' 3).

A good typical passage for the study of these metrical usages is the extract from the Ganda-vyūha at pp. 101—04,

<sup>1)</sup> In Buddhist literature the most flagrant instances are the editions of the Buddhist Text Society of India. As to Epic literature compare Hopkins, Great Epic Ch. IV.

<sup>2)</sup> And possibly also popular song-literature, less strictly composed.

<sup>3)</sup> See the valuable essay of Weber, Ind. Studien VIII. 219 sqq.

especially as here we have been able to control the readings of our MS by an ancient Codex of the sūtra quoted.

Here, then, in a single line (102.5) we find vowels short before mute +r or l (dharmatri ripūkleça) and at 102.8 before mute +r, (varadv $\bar{\imath}pa$ )<sup>2</sup>). It may be noted that all the examples from the Gaṇḍavyūha, if not vowels at the end of a word (cf. Weber, Ind. St. VIII. 226.1) occur all at the end of members of a compound. The case of  $\bar{a}dvit\bar{\imath}ya$  (195.16) seems to go a step further.

The licence however extends beyond the case (familiar from Latin usage) of a mute followed by a liquid. In a single line (103.2) we find two short vowels before sibilant — nasal (maitri snehäsmṛti). Soft mute — nasal: priyājā (Rāṣṭrap. 21.6). Nasal — semivowel sāmyak° (18.11, where my note is unnecessary).

Many of these licences are possibly to be explained by reference to a Prākṛt original, which would of course give forms such as adutiya, sati and so on.

A similar influence is probably traceable in some curious cases where double consonants seem to be quite disregarded, a phenomenon with which we may compare in ancient times the spelling of the Açoka inscriptions, or in modern times our own ordinary careless English pronunciation of double letters as compared with that of Italian<sup>3</sup>). See tănnimna 54.1 (which should have been printed as a Trishtubh: see Add. Notes; 106.13, ŭjjvāl° (si vera lect.) 103.3. To the same category belongs a scansion such as the remarkable

 $\bar{a}ks\bar{a}y\bar{a}ksh\bar{a}nt\bar{i}$   $\bar{a}kshobhya$  328.3, where  $aksh^{\circ}$  is common, being pronounced indifferently as  $\bar{a}kkh$  or  $\bar{a}kh$ .

<sup>1)</sup> A licence exceptionally allowed in Classical Sanskrit poets. See Bollensen in ZDMG. xiv. 291.

<sup>2)</sup> So too priyădvesha 206.4 (from Lalit.-v.), and compare Bollensen ZDMG. xiv. 292.

<sup>3)</sup> Max Müller gives an analogous case from the Rgveda. 'Vedic Hymns' (S.B.E. vol. 32) p. cix.

Not less suggestive of Prākritic influence is the case where a short vowel is scanned long before a consonant -r e. g. parī-gṛhītā 43.6,8.

Anusvāra. As early as the Pāli Canonical texts we find anusvāra regarded in two opposite lights:

- 1) an evanescent sound liable (α) to be dropped or (β) to be elided with the preceding vowel like final m in latin. See Dhammap. v. 74 and the exx. cited by Fausböll (ed. 1. pp. 268—9) ad loc. As to analogous Vedic usage see F. M. Müller, 'Vedic Hymns' (S. B. E. vol. 32) p. CXVII;
- 2) a strongly pronounced nasal, which may be scanned long irrespectively of the natural quantity of the preceding vowel. Example: Majjh.-n. I, p. 168.7.
- Of 1 ( $\alpha$ ) examples are quite common. It will suffice to cite the genitive plural in  $-\bar{a}n\bar{a}'$ , often found in verses both in Buddh. Skt. and also in Pāli. 1 ( $\beta$ ) is rare, but I think not unexampled in Buddh. Skt. Of 2) examples are quite common in at least one poem the Bhadracarīpraṇidhāna [297.3 (twice), 5 and note] and the usage occurs occasionally elsewhere 1). In Prākṛt it is frequent 2).

### Metre.

It will hardly be expected from the editor of a collection like the present which is only partly in verse, and verse of widely varying dates, to give a minute metrical analysis of all the verse-passages here quoted. Still in the absence of any work even on Sanskrit metres in general (still less on the metres of Buddhistic poetry) at once comprehensive and practical<sup>3</sup>), a short classified

<sup>1)</sup> e. g. Samādhirāja (Candrapradīpa): so that at 194. 18 the text, which I now find to be confirmed by the R.A.S. Hodgson MS., may stand, and need not be amended as I suggested in the note. Compare also 17.4 (from the same work).

<sup>2)</sup> Exx. in Hāla, Weber's ed. 1, Intr. p. 47. See also Pischel, Gr. Pr. §§ 348-350 on the whole question, comparing §§ 178, 179.

<sup>3)</sup> i. e. to occupy the same relation to the native authorities and to usage that Whitney's Grammar does in matters of language.

summary of the chief metrical features of the present work may be acceptable.

The metres may be thus arranged:

- I. Cloka, and
- II. Trishtubh-Jagatī the two commonest metres.
- III. Fixed metres (aksharachandas)—to which group indeed the greater part of class II really belongs. Here we may subdivide thus:
  - 1. A new metre 242-3.
  - 2. Dodhaka 2, 256, 297, 327-347.
  - 3. Totaka 203—207.
  - 4. Rathoddhatā 101.
  - 5. Vasantatilaka 1, 217. 12.
  - 6. Çārdūlavikrīdita 259.
  - 7. Mālinī 366 (last stanza; not in Tib.).
  - 8. Pramitākshara 195, 318—320.
  - IV. The intermediate class called Ardha-samavrtta.
    - 1. Pushpitāgra 195.6-11, 257.
    - 2. Aupacchandasika 1.
    - 3. Vaitālīva 237—241.

### V. Mātrachandas.

- 1. Āryā (ordinary type) 155.4-9.
- 2. a new variety (?) 262.
- VI. Metrical prose (?) 164.3-7, 262.
- I. As to the *çloka* the passages quoted in this metre are mostly of the ordinary type. On reading the excellent chapter on Epic metres in Prof. Hopkins's 'Great Epic' I perceive that certain corrections which I had proposed on metrical grounds become unnecessary in view of the usage of the earlier *çloka-writers*. Thus at pp. 14, l. 8 the reading of the MS. (see note 1) may stand. It is merely a case of a hypermetre (here with the

third  $vipul\bar{a}$ ) really common in early clokas, just as I had myself found it in the trishtubh-group (p. 92, note 4) later extending it (p. 160, n. 5) to the cloka. See Hopkins op. cit. p. 253. Similarly at p. 45.1, nothing need be altered, if we regard it merely as hypermeter with the second  $vipul\bar{a}^1$ ).

II. It would certainly have been clearer if I had from the first treated the *Tristhubh-Jagatī* class as a more or less free metre, instead of attempting, as I did more especially in Fascic. I., to make the lines conform to the classical norm of Indravajra. As a matter of fact the great majority of the lines do conform to this norm, but traces of earlier usage, analogous to those occurring in the Mahābhārata, are constantly found. To the frequent hypermetron we have already referred: and in the same note (p. 92, n. 4) I point out the easy 2) transition to Jagatī (Vamçastha). The resolution indicated at 217 n. 4 seems unusual, nor have I found even in the numerous Epic forms of Trishtubh collected by Hopkins an exact parallel for the development noted at 299 n. 2.

III. On the not very numerous metres of this class not much need be said.

We may take first the unidentified or new metre occurring at pp. 242, 243. As there observed (note 5) the arrangement of syllables occurs as the first  $p\bar{a}da^3$ ) of a longer metre (*Upasthita-pracupita*). In the passage before us we also find line broken by two cæsuras: and moreover the initial long syllable, as so frequently, is liable to resolution. Thus the final result is:

<sup>1)</sup> An example of the fourth  $vipul\bar{a}$  'almost completely absent in Classical writers' (Hopkins) occurs at 127.10.53.9 is a rare cloka-form. See Hopkins p. 457 (N 45).

<sup>2)</sup> Accordingly the correction at 80.8 seems superfluous.

<sup>3)</sup> It also occurs as the first pada of two stanzas in the Mahabharata; Hopkins, Gr. Epic p. 352.

Only nr. 2 the simple dactylic Dodhaka can be called a favorite. In the last of the passages cited (p. 327 sqq.) it is handled with some freedom, dactyls (---) being frequently resolved into ----.

- 3. Totaka is closely analogous to the last with 4 anapaests in each pāda in place of the 3 dactyls and spondee.
- 4—7. Of Rathoddhatā, Vasantatilakā, Çārdūlavi-krīḍita and Mālinī we have, as will have been seen, only a few examples. The second occurrence (217. 13. 14) of Vasantatilaka is interesting as coming after a trishṭubh, thus illustrating the development of the stanza (noted by Hopkins p. 333) from the hypermetric trishṭubh.
- 8. Pramitākshara. I take this metre last, because, as will be seen from 318 note 3 and the notes (esp. 321 note 1) and variants in the succeeding pages, the free treatment of the metre places it as a transition between this class and classes IV and V. It is of interest to note that the few pramitāksharas occurring in the Mbh. are associated with lines of the latter class (Hopkins p. 353).

Summarizing the usage of this class (fixed metres) as whole, we may note that none but the Dodhaka (no. 3) is much used and that this is handled in the free manner characteristic of early poets.

IV. Ardhasamavrtta, metres of unequal pādas. Of Pushpitāgra we have two examples which call for no remark 1).

The only example of Aupacchandasika occurs in the few verses in the introduction, doubtless by Çāntideva himself.

Of Vaitālīya closely allied to the last we have a more interesting example, pp. 237—241, and as it is taken from the Lalitavistara, of which MSS are at least numerous though none are ancient, one can discuss its details with increased confidence.

<sup>1)</sup> See Add. Note to 195.12, 13 as to what seemed a variety of Pushpitagra. The variants illustrate the difficulty of dealing with metre on the basis of a single MS., even a good one.

It will be seen from the notes that the metre is handled with considerable freedom, though not more so on the whole than in the 30 instances occurring in the Dhammapada analysed by Fausböll (ed. I, p. 441).

### V. Mātrachandas (Āryā etc.).

There are very few examples of Arya in the book.

- 1. The three stanzas on p. 155, ll. 4-9 are possibly  $Q\bar{a}ntideva's$  own.
- 2. The passage at p. 262 is more interesting, surrounded as it is by what looks like metrical prose. I have called attention in the note (3) to the peculiarities, but the passage is too short to found elaborate theories on it, though it has a somewhat primitive appearance, metrically speaking.
- VI. I have ventured to call p. 262 lines 9-12 and probably also ll. 1, 2 of the same page, 'metrical prose'. I place provisionally 164.3-7 under the same heading; though possibly the future editor of the Suvarṇa-prabhāsa (in the present series, I hope) may have more to say about it.

### § 7. On the MS. and the versions, Tibetan and Chinese

(with a description of the Plate and of the portrait [p. I]).

The unique MS. 1) on which the text of the present edition mainly depends is written on stout paper, of the kind generally employed (in cases where palm-leaf was discarded) in Nepal from the XIVth to the XVIth century. It has no glaze and is of a brownish white colour, the edges being smeared with yellow 2). The MS. in written by two scribes, as is shown in the Plate fig. 1 which

<sup>1)</sup> Cambridge University Library (Wright Collection) Add. 1478, described in my printed Catalogue at p. 106. The India Office MS. is, as I have stated in the preliminary Introduction (to fasc. I), a mere copy of this MS.

<sup>2)</sup> The same applies to a part of the body of the last page shown in Plate fig. 2, where the yellow portion appears darker in the photograph.

reproduces the pages where the second scribe finished his task and the first resumed. In my description of the MS. (Catalogue p. 106) I estimated the age of these writings as 'XIV—XVth century'.

In the writing of the first scribe the following early features should be noted:

The curve generally (though not invariably; modern form onapattih Plate, fig. 1 l. 2. col. 2) used for medial i.

The short form (without flourish) of medial  $\bar{u}$  (Fig. 1 1. 2  $\bar{supa}$  dyate,  $\bar{vu}$  ro).

Initial I and  $\overline{I}$  (Fig. 2 l. 1. Iti; Fig. 1. 4.  $\overline{I}$ cvarah).  $Dh^{1}$ ) (Fig. 2. 1  $dharm\overline{a}$ ) and c (creshth $\overline{i}$  Fig. 1. 2).

These four forms all show forms distinctly earlier than the Bengali MSS. of the XVIth century<sup>2</sup>).

Bengali MSS. of the XVth century are not common.

The best example is that reproduced at Pl. 33 of the Pal. Soc. Or. Ser. In this document I (initial) presents a different form from our MS, and p is a little nearer to the Nägarī (in itself a mark of antiquity); but i (medial) and dh are notably more modern than our MS, and p slightly so.

 $R\bar{a}j$ . Mitra's MS. (in «Notices» V. Pl. ii) belonging to Çaka 1417 also comes at the end of this century (1495) but is markedly more modern 3).

Of the XIVth century we have unfortunately no MSS. in Bengali hand to compare<sup>4</sup>), and can thus only be guided by the forms of certain letters which (notably i medial, dh and c) resemble

<sup>1)</sup> In inscriptions this form (d) last occurs early in the XIth century according to Bühler, *Ind. Paläographie* Tafel V, cols. xvi, xvii.

<sup>2)</sup> To this century belong several of the MSS. reproduced (rather roughly) in Rāj. Mitra's «Notices» vol. 5 etc. See also Palæographical Society, Or. Ser. Pl. 82, № 1, in spite of my doubts at the time when I edited the plate. Very numerous MSS. since discovered and mostly examined by myself have left no doubt as to the meaning of the abbreviation «la. sam.». Accordingly the date of this MS. is Lakshmana Samvat 452 (A. D. 1571).

<sup>3)</sup> The date on Rāj. Mitra's Pl. i. of his vol. VI seems to me doubtful.

<sup>4)</sup> Rāj. Mitra's MS. reproduced in "Notices" V. pl. iv. looks at first sight like an exception, but any one who will read the second line of the colophon (including the chronogram), not merely the figures, will see that he has mistaken Çaka for Vikrama.

more closely our earliest Bengali MSS. (Pal. Soc. Or. Ser. pl. 81; end of XIIth cent.). Of the second scribe I have less to say because he writes a more conventional and less progressive hand, the 'Lantsa'. On the other hand it will be seen from the 'Table of Letters' that there is a certain amount of progressiveness in the writing even of the Lantsa type. There is, for example, no certain case of dh formed like Nagari q after A. D. 1216¹). So that the evidence of this test-letter as formed by both scribes brings us to about the same time, the end of XIIth or beginning of the XIIIth century. If, therefore, any correction be necessary, it would be in the direction of making the MS. older and describing it as 'XIII—XIV th century'. Against this conclusion it must not however be forgotten that paper is very rare in Nepal at so early a date²).

Regarding the punctuation and sandhi of the MS. I made some observations in my preliminary Introduction [to Fasc. I]<sup>8</sup>). On the latter point I may here note that from Fasc. II of the text onwards I adopted (often for the sake of clearness) what seemed to be a fairly consistent  $^4$ ) usage of the MS., the extension of the use of avagraha to the case where initial  $\bar{a}$  follows final  $\bar{a}$  (not merely e or o).

On the marginal notes in the MS. see the preliminary Introduction p. V.

There are two colophons, which can be read in the Plate, fig. 2.

<sup>1)</sup> Cambr. Add. 1648; exact date verified by Prof. Kielhorn. 'Lantsa' is Hodgson's name (As. Res. XVI, Plates).

<sup>2)</sup> See my Cambridge Catalogue p. xxviii; and on the whole question of paper in the several parts of India compare Hörnle in JASB for 1900; LXIX. i. 121. A. D. 1354 is there given as the date of the earliest paper MS. in the Maithili writing.

<sup>3)</sup> On the dot in the punctuation of Buddhist Sanskrit MSS., see also Kern Jāt-m., preface p. viii.

<sup>4)</sup> Consistency is not, however, a virtue of our scribes; even the spelling dushkha (Prelim. Introd. p. IV. n. 2) which I considered quite settled, is not adopted by the second scribe.

As to the first, in the handwriting of the chief scribe of the MS, I know nothing of the Mahayanist Jāgaddala-paṇḍita-Vibhūticandra who gave the MS. as a pious gift.

The second colophon, written in writing of the XIXth century and blurred in the photograph for the reason already mentioned, refers to the ownership of the MS. in much later times. Niramuni living at the celebrated Yampi-vihāra (cf. Cat. 77, 173) in Lalit-Patan is identical with the pandit who made (in 1832) the copy of the Bhadrakalpāvadāna now in the Wright-collection at Cambridge (Add. 1411; Cat., pp. 88—91). The handwritings agree, as I find on comparison with that MS.

Fig. 3 of the Plate has been selected as a specimen of the secondary authorities, the MSS of the now extant sūtras quoted by Çāntideva. The negative is one of a considerable number taken by or for me from a mass of fragments, which I discovered in the library of H. E. the Mahārāja of Nepal and subsequently obtained on loan at the India Office for my use. I propose to describe the collection in some detail in the full account of my Journey, which I have still to publish. At present I may say that I consider this fragment as the finest example of calligraphy among the palmleaves of the early period (IV-VIIth cent.) yet discovered. The squareness and regularity of the letters bring it nearer to the standard of a well-cut Gupta inscription than any example of penmanship that I have seen. It will be especially instructive to compare it with a good example of the Nepalese Gupta inscriptions, such as that of Amguvarman with date equivalent to A. D. 635 forming Plate I in my 'Journey ... in Nepal'.

The agreement of the two documents in several of the more important «test-letters» is perfect; e. g. y (characteristically Nepalese) k, sh, s; also  $\overline{u}$  medial. As archaisms in the MS note the forms of 1) I (initial) which disappears at beginning of VIth cent. 2) E (initial) with apex to left; cf. Bower-MS. 3) h formed like Roman J, III—Vthcent. only.

On the whole therefore, allowing for the more archaic character of epigraphic writing as compared with MSS., the sixth century seems the latest possible date.

### The Plates.

It should be here noted that in the photographic plate figures 1 & 2 are photographed to exactly half the size of the original. Fig. 3 is rather under half-size, as the MS measured (on the average of its much frayed and broken leaves) about 19 inches (48 to 49 centimètres).

The smaller plate at p. I. gives the traditional portrait of Cantideva, reduced (1/3) from a drawing by a native artist (early XIXth cent.) contained in an Album belonging to the Asiatic Museum (St. Petersburg) which is to be published by d'Oldenburg in the present Bibliotheca. It is most interesting to note that the second portrait of our author mentioned below as existing in the Tanjur (London copy; not in the St. Petersburg copy) represents substantially the same physiognomy and costume, with some varieties of detail. The head forms in the opposite direction, but is covered by a similar cap, to which three horizontal stripes are added. The right hand instead of forming a mudrā (?) holds a small pātra like that figured by Gruenwedel in Myth. B. p. 114. The throne is rather more ornate in the Tanjur, and is sloped so that the feet there almost assume (in allusion to Cantideva's princely origin?) the forbidden rājalīlā-pose (infra 385.15).

### The Tibetan version.

The copy of the Tibetan version employed is contained in the block-print forming vol. ki (31) of the Tanjur (Mdo) in the India Office.

On the first page are portraits of Çāntideva and of the Tibetan translator Ye-çes-de (see p. V.).

The translation seems to be fully up to the standard of intelligent literalness, characteristic of these works. So that its value to the editor of a unique MS. would be hard to overrate.

Besides this it has the advantage of representing an unabridged and consequently older recension of the text. Besides variants mentioned in the notes, I would call attention to the extract at p. 178.9 sqq. from a sūtra (Upāli-paripṛcchā) of which I have succeeded in discovering a fragment of the Sanskrit original. Here it is instructive to find that the Tib. agrees with the original text, reproducing all its (unnecessary) repetitions and verbiage, whereas our recension of the Çikshā-text at ll. 12—13 makes a judicious abridgement evam yāme yāme°. Here the Tib. plods wearily through each watch! So too at 196 (note 5) the Tib. quotes at greater length. On the date of the version see p. V. above.

### The Chinese version.

In Nanjio's Catalogue its identity is concealed in a strange manner. The title (no. 1298) is rendered 'Mahāyāna-saṃgītibodhisattva-vidyāśāstra'. The author is said to be 'the Bodhisattva Dharmayaśas' (i. e. doubtless Dharmakīrti) and it was translated A. D. 1004—1058. It was no doubt the imperfection of this description that prevented my lamented friend Mr. Watters from finding the version, in spite of my repeated enquiries as to anthologies in general. As it is, I am entirely indebted for such knowledge as I have of it to my friend Prof. Leumann, through whom I first learned its existence, and to his Japanese pupil Mr. U. Wogihara who has spared no pains in sending me every detail regarding the book that I enquired of him. As the discovery was only made during the printing of the last Fasciculus, the bulk of the information concerning it is necessary relegated to the 'Additional Notes'.

The Chinese version, two centuries later than the Tibetan, agrees more closely with our present text than the earlier version

<sup>1)</sup> The same 'Dharmayaças' is credited with the authorship of the Vajrasūcī, elsewhere always ascribed to Açvaghosha.

does, as regards the compass of the text translated. See for instance Add. Notes to 195 n. 7, 199 n. 1, 235 n. 5, 250 n. 1 and other passages where the Chinese agrees with our Sanskrit in reproducing an abridgement of a longer version preserved in the Tibetan. On the other hand, the namaskāra to Mañjuçrī at the end of the whole work, wanting in the Tibetan, is reproduced in the Chinese 1).

In a few cases (less numerous than those just noticed) the two versions agree with one another in excluding passages found in our Sanskrit. A case in point is the passage 269.10—270.7 [compare 269 n. 4 and Add. Note]<sup>2</sup>). Still more interesting is the first line of Chapter XV (cf. Add. Notes), which reads almost like a criticism on Çāntideva inserted by a later redactor of the text.

We can thus distinguish at least three stages in the text:
1) the IXth cent., the date of the Tibetan version, 2) the XIth cent., that of the Chinese version, 3) XIVth cent., approximately the date of our MS.

<sup>1)</sup> It is probably referred to in other documents preserved in the Tanjur see p. X. n. 1 above.

<sup>2)</sup> Compare also 283 n. 2 and Add. Notes.

### SUMMARY.

### Chapter 1 1) (Proem and Kārikās 1-4).

Introductory portion.

Exordium in verse, extolling the merit of hearing the Word. The author has no new tale to tell nor is he striving to explain another's meaning, but to speak his own mind<sup>2</sup>) (1). The auspicious moment must be chosen, though this is hard to find.

Preliminaries of the religious life: self-abnegation for others' good, faith, and the quest of enlightenment (Kār. 1, 2). Poetical eulogies on faith (2—5).

On bodhicitta (direction of the mind towards enlightenment) Illustrative quotations. Parable of the paçurathagatika bodhisat (7). Four causes for bodhicittotpāda and two subdivisions of bodhicitta (8. 8-15). Bodhicitta valuable in itself apart from conduct (caryā) (9). The vow 8) (samvara) of the bodhisat

<sup>1)</sup> In this abstract I have emphasized the  $K\bar{a}rik\bar{a}s$  discussed, as these give the best key to the work as a whole, as well as to the chapter-division. The names of the chapters (not invariably forthcoming in the MS.) are here neglected as unsatisfactory, since they often reflect only the latter portions of the chapters, not the whole of each. The large numbers in parentheses refer to the pages of the text.

<sup>2)</sup> So I understand svamano  $bh\bar{a}vayitum$  ato exhibit or show forth the products, not primarily of others' invention, but of my own; namely my original  $K\bar{a}$ -rik $\bar{a}s$ , which the quotations from other authors merely illustrate». The Tib. takes the phrase: 'meditate in (or, on) my own mind' 4. b. 3).

<sup>3)</sup> Here begins really the discussion of  $K\bar{a}r$ . 3 (see below). The  $K\bar{a}rik\bar{a}$  is never fully quoted and only alluded to quite at the end of the present discussion (17.9, 10). From the Tib. I have suggested an English translation and a partial restoration in the table of  $K\bar{a}rik\bar{a}s$ , which I have printed at the end of this Introduction, that it may immediately precede the main text itself.

can be taken even by one who has not entered on the  $bh\bar{u}mis$  (stages of enlightenment). The taking of the vow, its conditions and its solemnity (11.15, 16). In taking it one must not be content with the  $pr\bar{a}timoksha$  merely, but must learn its vital points from the scriptures (Kār. 3; pp. 17.5-12).

On self-abnegation: several extracts on the duty of abandoning for the good of others, not only material things, but also one's past and future Kucalamula.

Main Argument.

Part I. On Preservation. I, § 1.

### Chapter 2 (K $\bar{a}$ r. 5, 6).

The duty of self preservation (K $\bar{a}$ r. 5); because (K $\bar{a}$ r. 6) only thus can one preserve others.

This self-preservation is to be effected (1) by never giving up the *kalyāṇamitra* (true friend) (34—41); and (2) by study of the scriptures (41—44).

### Chapter 3 $(K\bar{a}r. 7a)$ .

On the different means of self-preservation.

The avoidance of evil (anartha); Kār. 7a. General topic (45—47). Special means: by avoiding frivolity (47—49). Māra's machinations (49—51). Avoid also: bad friends, forgetfulness of bodhicitta, despondency 1), want of enthusiasm (51—55); also avoid evil by active service (vaiyāvrtya) of man, and of the Church.

### Chapter 4 (same topic).

Other kinds of evil. Locus classicus on sin and confession (59—66). Five sins  $(m\bar{u}l\bar{a}patti)$  of a sovereign; eight of an  $\bar{a}di$ -karmika bodhisatva.

Memorial verses by Çāntideva on the same subject (66—7). The ten great transgressions (akuçala karmapatha) and there

<sup>1)</sup> Thus hope by implication is also a Buddhist virtue.

future expiations in hell (69-73). Avoidance of carnal passion (73-78).

Duties of married life (78); more as to carnal passion (78-83).

Sin of not helping the Faithful. Honour to bodhisats and to the laity (87 sq.). Attempts for their salvation; how to be "fishers of men" (94—5). Sin of opposing religion (95—97).

### Chapter 5 (same topic; and Kar. 7b).

Special means for avoiding evil; making solemn resolve (samādāna) (97—99). Other instances of resolve (100—101). Avoidance of covetousness and of five ārāmas (102—115).

'How to secure all this avoidance? By avoiding all fruitless waste' (Kār. 7b; 116). The bodhisat must act only in the interest of others. His mind must have no 'leakage' ( $achidracittata\bar{a}$ ); but without the abandonment of the active duty ( $cary\bar{a}$ ) of a bodhisat be associated with 'vacuity' (caryata).

# Chapter 6 (K $\bar{a}$ r. 8—13).

The last-named avoidance is secured by mindfulness (Kār. 8a). Twelve varieties 1) of this (118). Enthusiastic observance of this rule leads to quietude of mind (Kār. 8b). Concentrated thought (samādhi) as a means to knowledge, leading both to prajāā and samprajanya (119, 120). Such samādhi joined with  $c\bar{l}$  (for these are mutually helpful) leads to the preparation of the mind (citta) on which all depends, to dharma (in all senses) and hence ultimately to bodhi (121—23). One must therefore keep the mind in quietude and steadiness (Kār. 9b, 10) fearless of a

<sup>1)</sup> Referred to as if a locus classicus in Bcp. ad V. 29 (111. 14).

doomed world's contempt (Kār. 11); one must succour all beings (Kār. 12), causing no scandal (125), using kindly speech (126), by gifts of medicine (cf. Kār. 13) food etc., (127—143). Medicine includes use of spells; specimens at 140—42.

Part I, § 2.

### Chapter 7 (Kār. 14-16).

Not only one's bodily faculties, but their due [exercise and] enjoyment (*bhoga*) must be maintained (Kār. 14). We must accumulate so as to have a store from which to give to others. How to give. (144—46).

Part I, § 3.

Preservation of merit (punyarakshā) (Kār. 15a).

The true motive for meritorious action is neither hope of heaven nor fear of hell. Good action, especially giving, must be ungrudging 1) and unostentatious (Kār. 15b). He who desires merit must be (Kār. 16) free from covetousness and pride, contented and unquestioning as to the Faith. Absence of covetousness and of pride exemplified (149—51). The contrary deeds are works of Māra (151—2), classified in ten groups. Humility and devotion to teachers (153—7). Charity (maitrī) and modest courage.

Part II. On Purification.

### Chapter 8 (Kār. 17-19).

Part II, § 1.

Purification of the bodily frame and faculties (Kār. 17). 'Animals, who once were men, may eat my corpse; and ultimately after rebirth attain heaven and nirvāṇa'. Purity of person (159—60). Purification from sin (Kār. 18, 19). Four remedies against influence of accumulated bad Karma (160): 1) self-accusation and confession (160—171); 2) outweighing the past evil action by good acts, e. g. by  $\varsigma \bar{u}nyat\bar{u}dhimukti$  regarding the

In Pauline language: μή ἐκ λύπης (cf. paçcāttāpa) ἢ ἐξ ἀνάγκης. (II. Cor. ix. 7).

great sins (171—2), by mystic vision in dreams and by ritual-offerings (173), by the virtue of meditation on sacred Names and by fasting (174—5); 3) expiation, especially by abstention from taking life and from stealing (176—77); 4) by 'taking refuge' and purifying the heart.

### Chapter 9 (Kār. 20).

The virtue of patience for accomplishing the four objects mentioned in Kār. 20. Indifference to worldly conditions (180); patience even under tortures and attainment of a certain form of samādhi (181—2). On the state called muditā (183—4). Three aspects of patience (184—8).

### Chapter 10 (Kār. 20a pāda 1).

On hearing the word (*cruta*). Eighty forms of this (190); definition of *dharmasambhārayoga* (191). Certain *çāstras* to be avoided (192).

### Chapter 11 (Kār. 20a, pāda 2).

Praise of the forest-seclusion (193—6); its conditions and the duties of the recluse (196—201). Visits from kings and others (197). Characteristic objects of dread to the recluse (198—200). He must think that though he is alone, the Buddhas know his thoughts.

### Chapter 12 (Kār. 20b).

Special subjects of meditation for the forest-life. On the dhyāna-pāramitā. Meditations on the impurity (açubha) of the body (Kār. 29b pāda 2) as a cure for the vice of passion (206—212). Benevolence and pure affection as a cure for the vice of hatred (dvesha) (212—219). Meditation on the theory of causation as a cure for the vice of 'confusion' (moha).

# Chapter 13 (Appendix to Kar. 20).

Apparently as an appendix to the foregoing, the four  $smrtyu-pasth\bar{a}nas$  (subjects of mindful reflection) are treated: 1) on the body as impure (228—232: cp. supra 206—212); 2) on the sensations ( $vedan\bar{a}$ ); 3) on thought (citta) (233—6); 4) on the conditions of existence (dharma).

### Chapter 14 (same topic).

A further digression (suggested by the closing section of the last chapter) on cūnyatā 'the vacuity of things'. Locus classicus on the nature of the dharmas and karmaphalasambandha (244—256). Further extracts as to the doctrine of vacuity (257—64). Such doctrine embodies the prajnāpāramitā and conduces to 'purity of thought' (264). To the same end contribute 'self-disdain' and avoidance of [evil] communications (265, 266).

Part II, §§ 2, 3.

# Chapter 15 (Kār. 21).

Purity in respect of enjoyment (Kār. 21a), and of religious action (punyaçodhana, caryāpariçuddhi) (21b) under the aspects of 1) liberality (270—1); 2) virtuous action (271—3) in general, all the pāramitās being implied.

Part III. On Increase.

### Chapter 16 (K $\bar{a}$ r. 22—25a).

Part III, § 1. On increase in general (Kār. 22). Increase of bodily and mental vigour (Kār. 23a) Ten ways in which a Bodhisat shows Part III, § 2. power (273—75). Increase of enjoyment (Kār. 23b; 275).

Part III, § 2. Increase of holiness which is the 'root of all increases'

Part III, § 3. Increase of holiness which is the 'root of all increases' (Kār. 24). For this he must strive with firm resolve, and must 'do good to the unthankful and evil' (276—284). How to

strengthen the resolve; more as to the resolve itself (284—86), which should be linked together for mutual support with compassion (286—289). The value of religious observance and of worship (Kār. 25a). Confession and penitence, as already described, and other observances (289—91). Locus classicus on the ten mahā-pranidhānas (solemn aspirations) (291—295). On parināmanā (296—7).

### Chapter 17 (Kār. 25a, contd.).

How do such observances produce merit? Advantages of various acts of veneration, especially to  $st\bar{u}pas$  (297—309). On veneration of a Buddha; on 'meeting with and seeing' him (samavadhāna, darçana) (309), even by pictures or book-illustrations (311). Preservation of caityas etc. (311—12). Means of increasing holiness in general, both inward and outward.

### Chapter 18 (Kār. 25b).

One must practise faith and three other virtues (Kār. 25b, pāda 1) namely: reverence, humility and courage. These 'lead to distinction' (viçeshagāmitāyai). One may also cultivate the «five moral qualities» or the «five moral forces» (each set beginning with faith) (316—317). Also one should be mindful (Kār. 25b, pāda 2) of Universal Love (maitrī) and of Buddha (317—322); also of 'the Law' and the 'Church' (322—327); likewise of the virtues of Bodhisats in general (327—347).

### Chapter 19 ( $K\bar{a}r$ . 26, 27).

Increase of holiness furthered in three ways: (1) by care for the weal of all beings under all conditions (Kār. 26a, pāda 1). The salvation of the world must be our thought when making votive offerings, and at other times (348—50). (2) by gifts in

sincerity (Kār. 26a, pāda 2). The spirit in which offerings, both substantial and in the form of teaching, are to be made. Auspicious formulas for the preacher. (3) by the 'mind of enlightenment' (see Ch. 1), which really implies all the rest (356).

How to attain perfection (Kār. 27). It comes (1) by watchfulness, (2) mindfulness, (3) thorough understanding.

357-364. Epilogue (365: namaskāra to Manjuçrī).

When both my neighbours and myself hate fear and pain, what difference then

full firm faith's root and set his mind and gain joy's furthest end, must fix

firm on enlightenment of heart.

He who would make an end of pain

# Karikas of the Cikshasamuccaya.

Introduction. Kārikās 1-4.

तरात्मनः को विशेषो यतं रतामि नेतर् ॥ 1) 1. पट्रा मम परिषां च भयं डुरखं च न प्रियं।

2. 10, 11.

वहैमाशप्तराञ्जुमायञ्चवाभावर्षेत्रज्ञ। यदमाप्तराच्चायमाञ्जार्याराज्ञेष। वदे व्रस्यदमा र्टमा वर्ष्य रमा छट।

मदार्चयात्राचात्रवात्राच्यात्रा

preserve it, not my fellow man? 1)

has that Self really, so that I

মুদা'বছানামঘমনেট্রজ্বনর্ব্বিশ্বশ্বন। वरे.यते.अघरः पारातम्।तर्रेत्यम।

बुदस्यायापारात्रीयहर्षा **५५'यपे.सु.य'यहब**्यभ'हे।

2. 13, 14.

**मद्रा**मूलं रुठीकृत्य बीधी कार्या मतिर्ह्छा ॥

2. डुष्बाते कर्तुकामेन सुखाते गसुमिच्क्ता ।

मर्मस्थानान्यतो विद्याखेनानापत्तिको भवेत् ॥ 3. [....मट्यामादू] बोधिसत्रस्य संबर्धः।

গ্রন:ক্রব-মমম-ব্যান-র্মুম'য'ন্ত্

17. 10, 11.

गवर् छै मविषा इस्रका पर्दे स्पर्भा छ। कुषायस्येषायाळेष्यात्युत्। म्तास्य म्यास्य स्यास्य

hence one must know its vital points from the Great Way is manifest; The bodhisat's vow of restraint and thus be void of all offence.

1) Contrast the teaching 5 the Mbh. (Udy.-p. 37.18; = Manu VII. 213), quoted in Pañca-tantra.

उत्सर्गः सर्वसत्रेभ्यस्तरता युद्धिवर्धनम् ॥ ¹) 4. म्रात्मभावस्य भोगानां त्र्यधवृत्तेः सुभस्य च ।

यर्मामें। तुषार्दात्यंत्राः श्रुराद्ता

दम्।य.दु संयातुस्रमःभ्रुत्सायः इसम।

17. 13, 14.

बेसबास्ट्रियुष्यायाच्याच्यास्त्।

रे'यञ्जर प्रमायाञ्चावायात्।

Part I. Section 1. (Kar. 5-13).

मर्रातिते कुतो भोगः ाकं रुतं यन्न भुद्यते ॥ पिरिभोगाय सत्वानामात्मभावादि हीयते।

34.11, 12.

নিমম'ডব'ইনম'শ্ৰীম'শ্ৰন্মম্বান্দ্ৰীম। ्रकाना सम्बन्धान प्रमुद्धा ३)

মানুদ্ধানিষাসূদ্দাদান্য मर्झे खुर्य से बैम्सु **दे'यक'**बेमब'ठद'र्येत्ब'<u>स</u>ुर'ये**त्र**| र्मो'यते'यमेश'मोठेष'मे'य5्त'वित्। <u>ज</u>ुरु'व'र्सम्बाय'यञ्जूर'यर'ग्री मर्रे खेरमायान्याया

कल्याणमित्रानुत्मर्गात् मूत्राणां च मर्दन्नणात्॥

6. तस्मात्मबोषभोगार्थमात्मभावादि पालयेत्।

34. 13; 41. 9, 10.

thy merit's store throughout all time; Give freely for all creatures' sake guard each and grow in holiness. thy person, thy enjoyments too

one's frame and all beside are given?); if unpreserved, how then enjoyed? what gift is given, if unenjoyed? For the enjoyment of all beings

guard thine own frame and all beside; Therefore that creatures may enjoy, by never leaving the Good Friend, and studying alway scripture-lore.

<sup>1)</sup> utsargaḥ is nomin. to an implied sentence in answer to the 2) The Tib. appears to have had a reading like palayet (Kār. 6); question at 17.11. tad rakshā = teshām trayāṇāṃ rakshā. The word- | but the connection of āvate and dattam seems intentional. 1) utsargah is nomin. to an implied sentence in answer to the ing of the last pāda forms an anticipation of the triple division (rakshā, çuddhi, vardhana) of the main work.

केनैतलुम्यते सर्वे निष्फलस्यन्दवर्जनात् ॥ 7. तत्रात्मभावे का रहा यद्नर्घविवर्धन ।

म्बर्गायम् तस्यम्यस्य स्रोत्य स्रो रे.गुरुभारभीशान्ध्रियारु ह देग्वायुषायञ्जदामदाब्दा

नव्यक्ष.यु.सेर् यिते हेर् सृत्कायक्ष॥

8. एतित्सध्यत्सद्या स्मृत्या स्मृतिस्तीचाद्गाद्रवेत्। 44.19; 116.12.

मेबायम्बुस्त्रिंगयहुरायबाञ्जीत्। <u> ५६'य'मे<, ५'मुभायभावयुत्।</u> ने प्यतः हमा इ.इब यवातज्ञय । मुषाने वियते के या ने है।

118.8; 119.1-3.

म्राद्रः शममाकात्म्यं ज्ञात्वातापेन ज्ञायते ॥

मेषायस्तियुस्बेषासुयायकामगुद्धा मनुमायत्रमायत्रसाहि यवेष्र् 🕇 ।

ন্ধমম'ষ্ট'র'নম'মী'শ্র্মি'ন্ড্রুম ॥ **ड्रे** .स्त्य म्पॅ.यःयज्ञ्ज्जायाप्यम्।

119.9 (and Add. Notes ad loc.); 123.13.

शमाच्च न चलेच्चितं बाक्यचेष्टानिवर्तनात् ॥

Ш\*

9. समाक्तितो यद्याभूतं प्रज्ञानातीत्यवदृन्मुनिः।

And that how must I quite secure?? Herein how do I guard my frame'? 'By ever shunning fruitless waste'. 'It means, to shun the way of ill'.

This aye complete by mindfulness; is the great soul of inward peace. devotion keen gives mindfulness. Devotion wisely bred of zeal

from inward peace move not thy heart, "Whoso hath fixed mind knows well" "all as it is", thus said the Sage; turning away from outward acts. Steadfast in all, with loving speech

For thus the bodhisat becomes

unto all men acceptable.

gently win over worthy folk.

like fire that smoulders under ash.

10. सर्वत्राचपलो मन्दमतिह्मिग्धाभिभाषणात् | म्रावर्धपेक्षनं भव्यमारियभ्यापि ज्ञापते ॥

124. 8 (and Add. Notes).

माञ्चरायम्तिकायायराज्ञीयम्ब्यम्॥ শ্বন'ডব'শ্ব'নবুব'যম'নশ্বম। **८९**-४८-भनेष'यम्**ञ्च**'य'प्पैन। गुष्र.तु.स्रे स्ट्राप्तरा

ष्रयःयषःम्पॉम्बायायेः संग्येषेष् त्रहेम्।हेत्र<sub>'</sub>मुज्यते.सुम्'यकुष **प्टे** ने मुड्यां स्थायिष्य ।

भस्मच्क्न्नो यथा वक्निः पच्येत न≀काहिषु ॥

11. मनार्यं तु तं लोकः परिभूष जिनाङ्कर्।

नेमन स्वापान स्मान प्रमान

124. 10.

येनाप्रसादः सत्वानां तद्यत्नेन विवज्ञेषेत् ॥ 12. रत्नमेघे जिनेनोक्तस्तेन मंतेपमंबर्ः।

रे. छै. र. कु.च. यथा क्रिंस प्रते मार्

<u>শ</u>িষ্ মন্ত্রশাস্থ্য ষ্ঠা নম্ম ন্যান্য ক্রিনার্<u>ট</u>। শ্ব-'শ্বীষ' মীক্ষম' হব, स' २५' पञ्च र । देवें यसुस्रमाने स्मास्यात्मा विषा

124, 13.

The worldling that contemns the scion shall burn alive in all the hells of Jina, and accepts him not,

Therefore the essence of the Vow Jina in Ratnamegha tells:

All that destroys men's seated faith, that one should strenuously eschew.

म्रात्मतृष्णोवभोगात् क्तिष्टापत्तिः प्रज्ञायते ॥ 13. एषा रतात्मभावस्य भैषद्यवसनारिभिः।

न्दे है न्यत्मा जुका यञ्जदाया है।

143. 1, 3.

क्रिंग्सेंट्र मायङ्ग याते. जुराय स**्त्रयुर**ी মুন'দ্দ'শ্ৰাম'ন্যম্ম। মুন'দ্দ'শ্ৰাম'ন্যমা यर्मायांश्रीयमायेतमाञ्जरम्

जेमारा सुरारीमा जयहरा यर हो। য়য়য়৻ঽঽ৾৻ড়৻৸ৼ৻য়ঽ৻ৼ৸ঀৣঀ

14. सुकृतार् म्यिषा भाव्यं मात्रक्षेत्र च सर्वत[ः] ।

Part I. Section 2.

इति शितापदारस्य भोगरता न इष्मरा ॥

ने मुर्मायञ्जयायि मोष्रि वर्ने प्यम्।

143.18.

्रापायत्रवाञ्चर यञ्चर मान।

म्टार्येदासमाञ्जीवाञ्चर खुटकायक। रमोयायुर्धियञ्जरायस्तस्तुर्म। नर्ख्यर्यम्याराष्ट्रभाग्राभू।

पश्चातापं न कुर्वति न च कृत्वा प्रकाशयेत् ॥

146. 21; 147. 18; 148. 2, 3.

15. स्वार्षिवपाकवैतृरप्रयाद्क्भं मंरितितं भवेत्।

Part I. Section 1.

युषायम् खुम् चन्यम् याचा

by raiment and by medicine comes; Thus duly to preserve one's frame but to indulge one's own desires leads to the fall of sinful men. "Put still thine hand to noble deeds and know withal the golden mean".

This precept should not make it hard to guard the power well to enjoy.

Thy merit guard by taming thirst nor blaze abroad thy goodly deed. for seeing fruit of thine own acts mature; resign it, ne'er repent

1) So the Tib. of the Kārikās (I. O. and St. Pet. copy); in the text (= 143.18) the I. O. copy seems to read 👸 .

बोधिसत्रः प्रसन्नः स्याद्यमें विमतिमुत्मृतेत् ॥ 16. लाभसत्कार्शातः स्याद्वन्नतिं वर्षपेत्सद्य ।

148.6, 7.

म्बरक्ष्याक्षेत्रक्षार्यात्रीयम् । स्र ऊबायापीर्यातुषाञ्चारायर<u>ा</u>त्री यत्रभायातृमा <u>५ श्</u>रम् यस्य ।

Part II. Section 1.

নর্ম'ऊऽ'ঐশ্বশমম্ঊ্থায'ব্⊂∣ गमेगा था से दा जुबा रुष, यष, या पड़ा यक्षयायात्रास्य स्त्रीत्रात्रव्यास्य भू। पुश्यंत्रे इस्यायम् सुन्ध्रियंत्र। 17. शोधितस्यात्मभावस्य भोगः पथ्यो भविष्यति ।

सम्यक्तिस्था सक्तस्य निष्कषास्येव हे किनाम्॥

18. तृषाच्क्रत्रं यथा शस्यं रागैः सीद्ति नैयते।

बुहाङ्करस्तया वृष्टिं सोशच्ह्नो न गच्हति॥ 159. 19.

in the good law must have no doubt. From honour and from gain recoil; The bodhisat steadfast in faith highmindedness for ever shun. कुरम्दरायामाध्रैभावहम्मभाग्रावित।

like rice, without or speck or taint. When once the frame is purified, it will be wholesome to enjoy for beings, if 'tis fully good,

Even as a crop that's choked by weeds so, choked by sin, to increase due a Buddha-scion reaches not. perishes, never flourishing;

ই'দুম'নি'দিশাবঠৰ'দিবৰ'দ্। ধৃব'ভীৰ'ৰুম'ৰ্বিম'ন্ত্ৰম।

**त्रे**व सित्रा वियय वृक्त सित्र सित्र सि

('वृर्कत्व'मुंब'सुन'प्रत्।

1) Text (Tib. of 148. 6) 독점도 ?).

What means 'to purify our frame'?

centre thy mind on thought intense,

fix it too on the 'Impurities'.

| _                                             |                                             |
|-----------------------------------------------|---------------------------------------------|
| 19. ब्रात्मभावस्य का ष्रुंदिः पापक्ताशविशोधनं | मंबुद्दोत्त्रयर्थमारेषा पत्नाभात्रे लपायगः॥ |

160. 2.

<u> अभाग्नि रमायाम् त्रिका</u>

न्यर्'य'मेर्'क्'र्वर्'स्ति

स्मित्रा बर्जा सम्बर्धा सम्बर्गा सुरत्या स्तुता रहा श्रेमार्टर क्रिंग संत्र मुंच ख्रिंग

following all Buddha's word implies Be patient, seek to hear the Word, strenuously,—else to hell we go. The purging it from ill and sin, then to the forest-cell repair;

देविषायमात्रायाच्याच्याम् । वर्षेत्र धुःष्ट्रिषायायठेयायस्य।

मनुमायस्यवनायायङ्ख्याबुद्धा

179. 5-9.

ममाधानाय युखित भावयेद्रश्रुभादिनाम्॥

20. नमेत खुतमेषेत संख्येत वनं ततः।

में सुमाय बिमाय मियाय हो। परार्मा तर्से यासुरमायाप्रमा

21. भोगषुद्धिं च ज्ञानीयात्सम्यगाजीवशोधनात् ।

Part II. Sections 2, 3.

**मू**न्यताक हाषागर्भ चेष्टितात्पुष्यशोधनम् ॥

लिंदरा श्रुत्रित्रायरः मेश्यत्र हा। क्रित्याक्षेत्रहे ते क्षेत्र या ठवा

मभुर यम यसर फ्रम प्रमाय र ज्युर

267.11; 270.8.

Make pure thy merit through thine acts, fulfilling mercy and the 'Void'. till 1) all thy life is fully pure. How purely to enjoy discern,

1) The Tib. construes as if  $\bar{a}jrva-c^{\circ}=\bar{j}rvanasya$  codhanena, but  $\bar{a}$  seems best taken as a preposition.

Enjoyment's increase comes from gifts "Increase thy vigour, scorning sloth"

offspring of Mercy and the 'Void'.

"How to increase my body's weal?"

Part. III. Section 1.

22. गृसीतारः मुबक्वः स्वरूपं चेर्मनेन किं। न चातित्रप्तित्रनकं वर्धनीयमिद् ततः॥ 273. 13, 14.

Part III. Section 2.

23. घात्मभावस्य का वृद्धिर्बलानालस्यवर्धने । **प्र**न्यताकरुषाागभादानाद्वागस्य वर्धने ॥ 273.16; 275.10.

Part III. Section 3.

24. कृतारानेन पत्नेन ट्यनमापाशयी रुढी। मह्मां च पुरस्कृत्य यतेत सुभन्द्ये॥

**वर्डे** ९५८ यम्भायायहर्यस्प्र

ब्रैट हे सर्व र र यदमा द्र

रमायाञ्चायायायम्भाज्या

र्तर्यात्रवात्रवाद्यमात्रमात्री

म्बुरायस्युष्यस्यास्यात्रा मैष्टा दुन्समाय भ्रुदामाप्यम्।  $ar{\lambda}$  সূত্রী মানক $ar{\lambda}$  নেমন্ম নূত্র $ar{\lambda}$ पर्रे देख्र संपर्देश हे. <u>छ।</u>

little thou hast; what boots it thee?

It gendereth not supreme content;

Many there are to take from thee,

therefore increase it all thou may'st,

স্থীন'ন্ন'স্থীন'ই'ন'স্তীন'যাঁডিব।• স্থীৰ'যাম'লিনম'স্থীন'নদ্ৰীন'। <u> भाग्यामित्र</u>त्रम्भुयम्भुत्रप्यित्। पुषातयेवाचायायात्वेवा

With effort first, before all, place and so for merit's increase strive. settled resolve and purpose firm; set Mercy too before thy face

Good Conduct's ordinance of praise

faith and the virtues cherish aye,

and all beside devoutly keep;

mindful of Love, of Buddha too.

महार्रीनां सदाभ्यासः मित्रीबुद्धाध्यनुस्मृतिः]॥ 25. भद्रचर्धाविधिः कार्षा बन्दनादिः मदाद्गात् ।

यबरायांश्चीरायाते ॐमायविष् ख्रमानकैवाम्बर्धायम्ख्र।

मुसमार्टा बत्या कुषा स्माया द्वा **५५.य.च.भेषी थ.हमा. ५.यम्रीम।** 

289.12; 316.3 and 317.18; 318.3.

<u> 5 बा द्रमाबा पुष 5 बेससा उद</u>्रेत्। <u>॥ १ १ जै जिल्ला प्राचा क्र</u>ा जीव क <u>यु</u>दःखुयं बेम्बा दे मर्दे संयक्षः व | ळिंबाकु श्रुष,याचराचरे सेर्

बोधिचित्तं च पुष्यस्य वृद्धिदेतुः समासतः ॥

26. सर्वावस्थामु सत्नार्था धर्मदाने निरामिषं।

350.20-22; 356.1.

In brief: all beings' weal always,

27. सिद्धिः सम्यकप्रकृष्णानामप्रमाद्यवियोजनान्॥ स्मृत्याय सैप्रजन्येन पोनिश्राध्यसनेन च ॥

त्युयायापतार्या <u>भ</u>ित्र इस्रायात्री

यम् प्रिंद् या द्रतामा ब्रिन्।

इब'य'र्ट्स'वे'मे**श**'यवैब'र्ट्स

क्रियायवित्र दु है सेमसायस स्।।

the mind of true enlightenment, these increase give to holiness. by never leaving watchfulness the pious and unworldly gift, Perfection lies in self-denial;

by mindfulness and deepest thought. it comes by understanding full,

### Additional notes and corrigenda.

- Page 6 line 16 Read sarvadharmāpravritti and see p. 90 note 4.
  - » 10 » 4 The phraseology of this gloss is derived from Bodhicaryāvatāra V. 50.
  - 23 note 4 Somewhat similar appears to be the use of santāna in Sinhalese.

    The word is rendered 'thought, reflection' in Clough's Dictionary; but where it occurs in the titles of Ch. 2 and 3 of the Amavatura (pp. 20, 32 of Jayatilaka's edition). Vikramasimha (Cat. Sinhalese MSS. B. M. p. 29) translates it 'character'.
  - » 26 line 13 The MS. reads: °rūpān pratikūla°; but the sense of the passage, as well as the Tib. (22. a. 2) lta-na sdug 'fair to see', support our text. The form apratikūla recurs at 27.2.
  - 26 note 3 Cf. Burnouf. Lotus p. 289.
- With pp. 26—28 generally compare the dānādhikāra-sūtra in the Divyāvadāna (Tale 34).
- Page 33 line 12 The letters °jīvyam are much broken away; but the restoration is certified by the Tibetan (27. a. 2) 청자자 '동작' 다'
  - » 45 note 5 For bhavishyantii read <sup>o</sup>anti
    - » not » not and dele stop after parenthesis.
  - » 58 line 7 Read khalistokam, and compare R. Morris in Transactions IX<sup>th</sup> Or. Congress. (London 1892) I. p. 482.
  - » 82 » 1 Scan prasronty. Compare notes to p. 83.
  - » 88 » 14 °netrīm MS. but for this, as for Minaev's °netrām («Recherches», p. 90) there is no authority. Read netram.

### Abbreviations and works often cited

(Citations by pages, unless the contrary is mentioned).

A. The archetype MS. when this is compared (in the case of passages quoted from extant works) with other MSS.; elsewhere it is designated simply "MS."

B. R. Sanskrit-Wörterbuch von O. Böhtlingk u. R. Roth.

Böhtl.<sup>2</sup> or W. K. F. Böhtlingk's Abridgment of the same work (Sanskrit-Wörterbuch in Kürzerer Fassung).

Ch. Childers's Pali Dictionary.

Dh.-s. Dharmasamgraha. (Anecd. Oxoniensia: Aryan Series. I. 5.). Cited by sections.

Divy. Divyāvadāna, ed. Cowell and Neil, Cambridge 1886.

J. P. T. S. Journal of the Pali Text Society.

K. F. Analyse du Kandjour par A. Csoma.. traduite.. et augmentée par L. Feer (Annales du Musée Guimet, tom. 2).

Lal. v. Lalitavistara, printed in Bibliotheca Indica.

marg. The marginal annotations or corrections of the archetype.

MS. The archetype; see above (A.).

Mhv. Mahāvastu, ed. Senart. Tom. I. II. Paris 1882—1890.

M. Vyutp. Mahāvyutpatti, ed. Minaev; forming part of Vol. I. pt. 2 of his

M. Vyutp. Mahavyutpatti, ed. Minaev; forming part of Vol. 1. pt. 2 of his 'Buddhism', St. Petersburg 1887. Cited by sections.

Nanjio. A Catalogue of the Chinese translation of the Buddhist Tripitaka;
Oxford 1883. Cited by sections.

Nep. B. L. Nepalese Buddhist Literature by Rājendralāla Mitra. Calcutta 1882.

Ord. Sk. Class. Sk. = ordinary (i. e. non-Buddhistic) Sanskrit.

tr. = 'translated' or 'translation.

Wassiljev. Der Buddhismus. German translation. St. Petersburg 1860. The numbers in parentheses refer to pages of this translation.

# शितासमुच्चयः।

# दानपारिमता नाम प्रथमः परिच्छेदः ॥

नमः सर्वबुद्धबोधिसबेभ्यः ॥

॥ (१)यस्याश्रवेण नर्कादि - मक्षप्रपातदाक् दि ड प्र्विमनुभूत्मभूद्भविद्धः । तीत्रं पुनः पुनर्नत्मशार्ताचित्तस्तच्छ्रोतुमादरमुदारतरं भन्नधम् ॥ श्रुवा ४-४४ पापमनुद्धतात्मा पूर्वार्तितं च विपुलं नपपत्यशेषम् । श्रुप्राप्तूर्यमपि सीष्यमवाप्रवित्त कानिं सुखाञ्च न कदाचिद्पि प्रपाति ॥ सम्बोधिसत्तमुखमुत्तममत्तय -- । --४- अत्यसमसंपद्माप्रवित्त । तद्धर्मर्त्नमति इर्लभन्य व्यव्धं लब्धन्नणाः शृणवत सादरमुच्यमानम् ॥ श्रायातु च त्रिभुत्रनैकाकृतस्य वाक्यं श्रोतुं प्रसन्नमनसः सुर्नागसत्नाः । गन्धर्वपन्तम् इत्राप्त्रस्य वाक्यं श्रोतुं प्रसन्नमनसः सुर्नागसत्नाः । गन्धर्वपन्तम् इत्राप्त्रस्य वाक्यं श्रोतुं प्रसन्नमनसः सुर्नागसत्नाः । सुगतात्मसुतान्सधर्मकायान् प्रणिपत्याद्रतो अखिलांश्च वन्धान् । सुगतात्मन्नसम्वरावतारं कथिप्यामि समुच्चितार्थवाक्यैः ॥ न च किच्चिद्पूर्वमत्र वाच्यं न च संयन्थनकीशलं ममास्ति । श्रत एव न मे परार्थयत्नः स्वमनो भाविषितुं ममेदिमष्टम् ॥ सम तावद्नेन पाति वृद्धं कुशलं भाविषतुं प्रसाद्वेगः । पदि मत्समधातुरेव पश्येद्परो अप्येनमतो अपि सार्थको अर्थम् ॥ पदि मत्समधातुरेव पश्येद्परो अप्येनमतो अपि सार्थको अर्थम् ॥

<sup>1)</sup> Metre Vasantatilaka.

<sup>2)</sup> Dushka for duhka always in MS.

<sup>3)</sup> Metre Aupacchandasika.

<sup>4)</sup> For II. 9—14 cf. Bodhicaryāvatāra I, 1—6.

त्तणसम्पदियं सुद्धर्लभा प्रतिलब्धा पुरुषार्यसाधनी ।
यदि नात्र विचि[२ ब]रूयते कितं पुनर्प्येष समागमः कुतः ॥
यथोक्तभार्यगण्डव्यूरुसूत्रे । स्रार्यक्षपोष्मायतनविमोत्ते ॥

डर्लभा ४ष्टात्तणानिवृत्तिर्डर्लभो मनुष्यप्रतिलंभो डर्लभा तणसंपत्विशुर्हिर्डर्लभो ब्रह्मोत्पारी । डर्लभा ४विकलेन्द्रियता । डर्लभो बुद्धधर्मम्मवो । डर्लभं सत्पुरूषसमव-धानं । डर्लभानि भूतकल्याणामित्राणि । डर्लभो भूतनयानुशासन्युपसंकारः । डर्लभं स-म्यग्जीवितं । डर्लभः सद्दर्मे तर्नुकूलः प्रयत्नो मनुष्यलोक इति ॥

॥ तरेवंविधं समागममासाय संवृतिपरमार्थतः मुविदितसंसार्डण्बस्योपशमनसुखा-भिलाषिणो बुद्धगोत्रानुभावातु यस्य म्हासबस्यैवं प्रत्यवेतोत्पयते ॥

10 यदा मम परेषां च भयं डुब्खं च न प्रियं। तदात्मनः को विशेषो यत्तं रत्तामि नेतरम्। इति

तेनात्मनः सत्वधातोश्च ॥

डुष्खातं कर्त्तुकामेन मुखातं गतुःमिच्क्ता । श्रद्धामूलं दृढीकृत्य बोधी कार्या मतिर्दृढा ॥

15 **उत्तं** व्हि रत्नोल्काधारण्याम् ॥

भें स्वयमानु जिनान्जिनधर्मान् प्रहयते चिर बुहमुतानाम् । बोधि स्रनुत्तर् स्रहयमानो जायति चित्त मरुापुरुषाणाम् ॥ स्रह पुरोगतमातृजनेत्री पालिकवर्डिक सर्वगुणानाम् ।

<sup>1)</sup> This passage occurs in MS. Hodgson N 2 of the R. Asiatic Society f. 62 a, where the following variants are found: l. 4 °pratilābho; l. 7 °jivitam manushyaloke durlabhā dharmānudharmapratipattih.

<sup>2)</sup> For the form anuçāsanī (not in lexx.) see below f. [23 b] and note there.

<sup>3)</sup> M. Vyutp. LXV. 50; CXCVII. 53.

<sup>4)</sup> Metre: Dodhaka.

<sup>5)</sup> The MS. has the corrupt and unmetric reading पूर्वङ्गमुमात्रज्ञ. For this Prof. Cowell suggested to me पुरङ्गम° Cf. त्तेमपुर below. But the Tib. has (5 a.4) ह्यूड

कांतविनोर्दान स्रोघप्रतार्णा । श्रद्ध निर्दर्शनि [2 b] त्रेमप्रस्य। श्रद्ध म्रनाविलचित्तप्रसारो मानविवर्जितगीर्वमुला। श्रद्ध निधानधनं चरणायं पाणि यथा श्रभसंयरुमुलम् ॥ श्रद्ध प्रमोदकरी परित्यागे । श्रद्ध प्रकर्षकरी जिनधर्मी । श्रद्ध विशेषकरी गुणज्ञाने देशिक प्रापणि ब्ह्यती ये।। 5 इन्द्रियतीच्याप्रभास्वर्तायै । श्रद्धबलं स्रविमर्दनतायै । निश्रयक्तेश - मधर्षिकताय । हैषिक श्रद्ध स्वयंभगणानाम्॥ श्रद स्रसङ्गतसङ्गस्खेषु स्रतणवर्जित एकत्तणामम्। श्रद्ध स्रतिक्रम् मारपथस्य । दर्शिक उत्तममोत्नपथस्य ॥ वोजनप्तिक केतुग्णाना <sup>अ</sup>ग्नड विरोक्णा बाधिहमस्य । 10 वर्द्धनि ज्ञानविशेषस्खानां । श्रद्ध निदर्शिक सर्विज्ञिनानां ॥ ये सद् श्रद्ध सगीरवब्दे । ते तु न शोल न शित त्यन्नि । ये तु न शील न शित त्यज्ञत्ती । ते गुणवांस्तृतये गुणवतः॥ ये सद श्रद्ध सगौरवधर्में। ते जिनधर्म स्तत्रगणोत्ती॥ ये जिन्धर्म अतुप्तगुणोत्ती । तेष्वधिम्क्ति अचितियधर्मे ॥ 15 ये सद श्रह सगौरवसंघे। ते श्रविवर्त्तिक संघप्रसन्नाः॥ ये म्रविवर्त्तिक संधप्रसन्नास्ते म्रविवर्त्तिक महबलातः।

 $<sup>\</sup>Omega\widetilde{\mathfrak{A}}$ , see Jäschke Dict. p. 101. b. For  $\dagger$   $m\bar{a}trija$  cf. the Pali  $m\bar{a}tuja$ : though perhaps  $m\bar{a}traja$  itself may stand in this sense in a  $g\bar{a}th\bar{a}$ -passage.

<sup>1)</sup> Scan (and pronounce?) as if the Pali form khema cf. guna (j)ñāne ekākshana, etc. below. See also Senart, Mhv. I p. 423 ad fin.; and compare Windisch, Māra p. 35.

<sup>2)</sup> In margin उपायानां न केनचित्सक् संगतया श्रून्यतया सङ्गस्योपायसमाधिलाभ-निमित्तं **ग्रहा**.

<sup>3)</sup> In margin (some letters being lost) क्तुभूता गु[णा]नां वीतं श्रद्धाः

<sup>4)</sup> In margin ते गुणे स्तुती नेष्यालवः शीलवंतः

ये म्रविवर्त्तिक म्र**ड**बलातो । इन्द्रियतीह्णाप्रभास्वर तेषाम् ॥ इन्द्रियतोह्णाप्रभास्वर् येषां तेक् विवर्जित पापकमित्राः। [3 a] येकि विवर्जित पापकमित्राः धार्म्भिकमित्रपरियक् तेषाम्॥ धार्मिकमित्रपरियक् येषां ' ते विप्लं क्शलोपचिन्वति '। ये विप्लं कुशलोपचिनोत्ती वेतुबलोपगताय मक्ततमा ॥ क्त्वलोपगताय मैक्तिमा । तेष उदार्धिम्क्तिविशेषाः । येष उदार्धिमुक्तिविशेषास्ते सद्धिष्ठित सर्वितिनेभिः॥ ये सद धिष्ठित सर्वजिनेभिस्तेषुपपद्यति बोधिय चित्तम् । येषुपपखति बाधिय चित्तं ते स्रभिप्क मक्षिंग्णोष् ॥ ये म्रभियुक्त मक्षिगुणेषु जातयबद्धकुले मनुजाताः। 10 बातय ब्हक्ले बनुबातास्ते समयोग स्रयोगविम् हाः॥ ये समयोग स्रयोगविम् काः। स्राशय तेष प्रसादविश्दः॥ म्राशयु येष प्रसाद्विष्ट्यः तेष मध्याशयु उत्तमम्रेष्ठः। येष मध्याशय् उत्तमश्रेष्ठस्ते सद पार्गितास् चरति ॥ ये मद पार्रमिताम् चरत्ती ते प्रतिपन्न इक्ते मक्याने। 15 ये प्रतिपन्न इक्ते मक्याने ते प्रतिपत्तित् पूत्रिय बुद्धान्।। ये प्रतिपत्तितु पूजिय बुद्धान् तेष् अनुस्मृति बुद्ध अभेष्या। वेषु मन्समृति बुद्ध म्रभेखा । ते सद पश्चिप चितिय बुद्धान् ॥ ये सद पश्चिप चित्तिप बुद्धान् । तेष न जात् न तिष्ठति बुद्धः ॥ येष न जातु न तिष्ठति बृद्धः तेष न जातु रक्षायति धर्माः । 20

<sup>1)</sup> The Tibetan মূল্ম' শুম confirms this curious adverbial form.

<sup>2)</sup> The MS. has the regular, but here unmetrical, prodelision.

<sup>3) °</sup>श्यि मचि° MS.

10

15

येष न तातु रकायित धर्मः ते सद् धिष्ठित सर्वितिनेभिर् । इत्या[३ b]दिश्रद्धामूलो गुणविस्तरो ऽनत्तस्तत्रोक्तः । तत्परिसमाप्य संतेपतः पुनराक् ।

डर्छ्यभसवपृथ्यजनकाया ' ये इमि श्रद्धि ईदिश धर्म्मान् । ये तु श्रुभोपचिताः कृतपुण्यास्ते इमि श्रद्धिध केतुबलेन ॥ यो दशतेत्ररज्ञोपमसवान् कल्पमुपस्थिकि सर्वसुखेन । नोत तु तादशु पुण्यविशेषो यादश श्रद्धयतो इमि धर्मान् ॥ इति ।

॥ तद्यार्यद्शधर्मसूत्रे पि देशितं ॥

श्रद्धा कि पर्मं यानं येन निर्यात्ति नायकाः।

तस्माह्यानुशारितं भन्नेत मतिमानरः॥

म्रमाहस्य मनुष्यस्य प्रान्तो धर्मी न रोक्ति।

वीजानामग्रिद्रधानामङ्कुरी कृरितो यथा ॥ इति ।

म्रत एवार्यसस्तितिवस्तरम्त्रे प्रतिवेदितं । महायामानन्दयोगः करणोय इदं तथागतो वि-ज्ञप्यतीति॥ तथा मिंक्परिपृच्कायाँ । महया । त्रणमत्तणं वर्जयतीत्युक्तम् ॥ तदेवं । महा-मूलं दिखेकृत्य बोधिचित्तं दि कर्त्तव्यं सर्वपुष्यसंयक्तात् तस्यथायमिक्परिपृच्कायां । मिंक्ति राजकुमारेण भगवान्पृष्टः ॥

संयकः सर्वधर्माणां । कर्मणा केन जायते ।

प्रियश भोति सत्नानां [4 a]यत्र यत्रोपपचते ॥

भगवानाकः । सर्वसत्वप्रमोत्ताय चित्तं बोधाय नामयेत् ।

रूष संग्रह धर्माणां भवते तेन च प्रियः॥ इति।

॥ तथार्यगएउव्यूक्तूत्रे पि वर्णितं । बोधिचित्तं क् मुलपुत्र वीत्रभूतं सर्वबुद्धधर्मा- 20

<sup>1)</sup> ब्हान् इति केचित् MS in margine a sec. manu.

<sup>2)</sup> Nanjio, 23 (9) tr. 386-534 A.D.; 29. tr. 502-557. K. F. p. 215.

<sup>3)</sup> Nanjio, 23 (37) M. Vyutp. LXV. 70, and K. F. p. 217.

<sup>4)</sup>  $Vij\bar{a}n\bar{a}m$ , Minaev; but the end of the word is illegible in the MS.

णां। तेत्रभूतं सर्वज्ञगच्छुक्तधर्मविरोक्णतया। यरणिभूतं सर्वलोकप्रतिशर्णतया यावित्वत्त्रभूतं सर्वबोधिसत्तार् प्रणातया। वेयालं। वेयावणभूतं सर्वरारिद्यसंहेर्नतया। विक्तामणिराजभूतं सर्वार्थसंसाधनतया। भद्रघरभूतं सर्वाभिप्रायपरिपूरणतया। शक्तिभूतं क्लेशशत्रुवि वयाय। धर्मभूतं योनिशो मनस्कारसंहेर्नतया। खङ्गभूतं क्लेशशिरःप्रपातनतया। कुठार्भृतं डुष्खवृत्तसंहेर्नतया। प्रक्रणभूतं सर्वोपद्रवपरित्राणतया। व्येडिसभूतं संसार्वलचराभ्युद्धरणतया। वातमण्डलोभूतं सर्वावर्णानवरणतृणविकिरणतया। उद्दानभूतं सर्वबोधिस्वर्णप्रणिधानसंयक्णतया। चैत्यभूतं सर्ववमानुषासुरस्य लोकस्य। इति कि कुलपुत्र बोधिचित्तमेभिश्चान्यैश्चाप्रमाणैर्गुणविशेषैः समन्वागतिमिति।।

कयं पुनर्जायते । पृथ्यजनस्यापि बोधिचित्तमुत्पयते । न वाद्या[4 b]त्रमेतदिति । य10 नेकसूत्रात्तर्शनात् ॥ यथा तावरार्यविमलकोर्त्तिनिर्देशे निर्दिष्टं । मुमेरुसमां सत्कायरष्टिमुत्पाय बोधिचित्तमुत्पयते । ततश्च बुद्धधर्मा विरोक्तोति ॥ रत्नकर्णउसूत्राचे पृथगजनो अपि बोधिसव इति ज्ञायते ॥ । यथोक्तं । तत्यथापि नाम मञ्जुष्यीः ग्राउकोषप्रविद्यो

प कलविङ्कपोतो । श्रमंभिन्नाएउ श्रनिष्क्रात्तः कोषात्कलविङ्करुतमेव मुर्ज्ञात ॥ एवमेव
मञ्जुष्यीः श्रविद्याएउकोषप्रविद्यो पि बोधिसत्तो । श्रमंभिन्नात्मरृष्टिर्शनिष्क्रात्तस्त्रीधातुकाद्व-

15 इ กูतमेव मुञ्जति । यदिदं श्रून्यतानिमित्ताप्रणिक्ति กูतमेव ॥

शैर्वधर्मप्रवृत्तिनिर्देशे पि कथितं । जयमतेश्च बोधिसत्तस्य पृथिवी विदार्मदात् । स कालगतो मक्तिनर्यं प्रापतिदिति । स कि शून्यतां नाधिमुक्तवान् शून्यतावादिनि च प्रतिधं कृतवान् ॥

<sup>1)</sup> धमचक्र° marg.

<sup>2)</sup> **ন්ਸਧ M**S.

<sup>3)</sup> More usually वाउँश «fish-hook».

<sup>4)</sup> For the -dd cf. Cambridge MS. Add. 1707 (as described in my Cat. p. 193).

<sup>5)</sup> Wassiljev, Buddhismus, 152 (164); 222 (243). M. Vyutp. LXV. 15. K. F. p. 256. Nanjio 146, 147, 149. cf. also 144, 145, 181.

<sup>6)</sup> A passage of considerable length, partly broken away and otherwise not very clear, is added in the margin as an amplification or explanation of these words.

<sup>7)</sup> Wassiljev, Buddhismus 154 (167). M. Vyutp. LXV. 84. K. F. p. 243, Nanjio, 168, 169. N. is wrong in refering to the Avalokiteçvaragunaratnakārandavyūha, which is quite a different work.

<sup>8)</sup> Nanjio 163, 164; tr. ca. A.D. 400. K. F. p. 256. M. Vyutp. LXV. 37.

॥ नियतानियतावतार्मुद्रामूत्रे *ऽ*प्याख्यातं ॥ कतमः पशुर्**यगतिको बोधिसबः। तस्य**-या । कश्चित्पुरुषः पञ्चबुद्धतेत्रपर्माणुरुजःसमान् लोकधातूनभिक्रमितुकामः स्यात् । स पश्रथमभिरुक्य मार्गे प्रातिपम्बते स चिरेषा दीर्घेणाधना योजनशतं गच्छेत्। स तत्र मक्त्या वातमएउल्या पश्चात् खलु पुरु व)नर्शीति योजनमक्स्नाणि प्रत्याकृष्य प्रत्युदावतर्ये-त । तत्निं शक्कापात्म पुरूषस्तान् लोकधातून् पशुरयेनातिक्रमितुम् । यावदनिभिलाप्या- ६ निभलाप्येरिप कल्पेरेकमपि लोकधातुमतिक्रमितुम् । स्रारु । नो कोर् भगवन् । भगवा-नारु । एवमेव मञ्जूष्रोः यः कश्चिद्धोधिचित्तमुत्पास्य मरुायानं ' न धार्यति ' न पठित । श्रावकपानीपान् मेवते 'तैश्च मार्ड मंस्तवं करोति। श्रावकपानं च पठित स्वाध्यापित मी-मांमते परिबध्यते र्थांग्र पाठपति यावह्योधपति । स तेन [ध]न्वप्रज्ञो भवति सोरन्तर्ज्ञा-नमार्गात्प्रत्याकृष्यते प्रत्युरावर्त्यते । यर्षि तस्य बोधिमवस्य बोधिभावनातः प्रज्ञेन्द्रियं 10 प्रज्ञाचन्ः तद्पि तस्य धन्वीिक्रयते प्रतिकृत्यते । श्रयं पश्र्यातिको बोधिसत इति ॥

तदेवमेषा श्रून्यतानिधमुक्तिर्मकाषानानिभरतिश्चासंपूर्णाधिमुक्तिचित्तचर्यस्यापि प्रा-यो न संदश्यते । प्रागेवाधिमात्राधिमुक्तिचर्यस्य बोधिसबस्य । स व्हि र त्रमेवे 'सर्वबालचरि-तविपत्तिसमितकातः पद्यते म्रसंष्येयसमाधिधारणीविमोत्ताभिज्ञाविम्याविक्रीदितो । ४न-त्तधर्मारामरतिनिरामिषापरात्तकल्पकोखनाभोगनिर्विकलपप्रीतिवेगालोकप्रतिलब्धश्चा- 15 प्रमेयकल्पकोटीनिप्तशतसक्ष्मपर्ममकायानप्रस्थानविचित्रभावनासंपूर्ण-परार्थप्रतिपत्ति-निर्याण-पुरायज्ञानसंभाराभिनिक्तराभिनिर्वृत्तिः पूर्वयोगशतसक्ष्मसमृद्धश्च पद्यते । [5 b]म्र-षचिक्नं नीतार्थं कर्त्तुं लभ्यते । श्रधिमात्रीधिमुक्तिचर्याधर्मता वचनाच्च गम्यते । पथा मध्यमृ-डप्रकाराप्यिधमुक्तिचर्या उस्त्येवेति ॥ बस्य पुनस्तवागतगुन्धसूत्रस्य को उभिप्रायो। यडक्तं। 20

<sup>1)</sup> Nanjio 131, 132; tr. A.D. 542. K. F. 260.
2) Ratnamegha-sūtra, Nanjio 151, 152; tr. A.D. 503. K. F. 264—265. M. Vyutp. LXV, 12.

<sup>3)</sup> म्रधिम्क्तिचर्या भूमी marg.

<sup>4)</sup> श्रभितमयालङ्कारें जन्मादीनां मृहादिहादशोक्तेः marg.; a note will be added to the translation.

<sup>5)</sup> Nan., 23(3), 1043 K.F. 214. M. Vyutp. LXV. 30. Tathagatacintyaguhyanirdeça.

पया द्शधर्मकसूत्रे देशितं । इक् कुलपुत्र बोधिसत्तो गोत्रस्यः सन्ननुत्पादितबोधिचित्तः तथागतेन वा तथागतम्रावकेण वा संचोध्यमानः संवेध्यमानः समादाप्यमानो

10 उनुत्तरायां सम्यक्संबोधो [6 क्ष]बोधिचित्तमुत्पाद्यतीदं प्रथमं कारणं बोधिचित्तोत्यादाय । संबोधेवां बोधिचित्तस्य वा वर्णा भाष्यमाणं मुत्तानुत्तरायां सम्यक्संबोधो
चित्तमुत्पाद्यतोदं द्वितीयं कारणम् । स सत्ता निश्चरणानद्वीपान् दृष्ट्वा कार्राणयचित्तमुपस्थाप्य यावदनुत्तरायां सम्यक्संबोधो चित्तमुत्पाद्यतीदं तृतोयं कारणम् बोधिचित्तोत्पाद्यापा तथागतस्य सर्वाकार्परिपूर्णतां दृष्ट्वा प्रोतिमृत्पायानुत्तरायां सम्यक्संबोधौ चित्तमु
वावतं च । यथार्यगणउन्ध्रुक्सूत्रे भाषितं । द्वर्जभाः कुलपुत्र ते सत्ताः सर्वलोके ये उनुत्तरस्यां
सम्यक्संवोधौ चित्तं प्राणिद्धति । ततो अपि द्वर्लभतमास्ते सत्ता ये उनुत्तरां सम्यक्सम्बोधिमभिसंप्रस्थिता इति । तत्र बोधिप्रणिधिचित्तं । मया बुद्देन भवितच्यमिति चित्तं प्रणिधानाद्वत्यनं भवति । प्रारङ्गममूत्रे पि । शायोत्पादितस्यापि बोधिचित्तस्य बुद्धत्वकृतुत्वा
20 भिधानात् । कः पुनर्वादः किचिदेव कुशलं कृता । यथोक्तं भद्रकल्पक्रीन्ते । घोषदत्तो नाम

<sup>1)</sup> निःकृपाणां[न] बोधिचित्तं marg.

<sup>2)</sup> Nanjio 399, Çürangama-samādhi tr. before A.D. 417; Wassiljev, Buddhismus 175 (191), K. F. 249. M. Vyutp. LXV, 31. Ç—s—nirdeça. Translated from the Chinese by Beal, Catena pp. 284—369.

<sup>3)</sup> Nanjio 403. Tr. 300 A.D., K. F. 220—222. cf. J. J. Schmidt, Ueber die tausend Buddhas etc. Mém. Acad. St. Pétersbourg. VI Sér. Sc. pol. hist. phil. II, 41—86.

तथागतो यत्र नतत्र राजेन तथागतेन प्रथमं बोधिचित्तमुत्पादितं ताम्बूलपत्रं [6 b] दत्त्वा गो-पालकभूतेन । एवं विद्युत्प्रदीयो नाम तथागतो यत्र यशमा तथागतेन प्रथमं बोधिचित्तमु-त्पादितं दशिकां दत्त्वा तस्त्रवायभूतेन । एवमनत्तप्रभो नाम तथागतो यत्राचिष्मता तथा-गतेन प्रथमं बोधिचित्तमुत्पादितं तृणप्रदीयं दत्त्वा नगरावलम्बकभूतेन । एवं दछविक्रमो नाम तथागतो यत्र डष्प्रधर्षेण तथागतेन प्रथमं बोधिचित्तमुत्पादितं दत्तकाछं दत्त्वा का- क छक्।रकभूतेनेत्यादि ॥

चर्याविकले ४िय च बोधि चिते नावमन्यता कर्तव्या ' तस्याप्यनत्तसंसार्मु खप्रसवन्त्रात्त्र । यद्यार्यमेत्रेयविमोते वर्णितं । तस्यद्यापि नाम कुलपुत्र चित्तमपि वक्ररत्नं सर्वप्रतिविशिष्टं सुवर्णालंकार्मिभवति । वक्ररत्नाम च न विवक्ति । सर्वद्रारिद्यं विनिवर्त्तपति । एवमेव कुलपुत्राशयप्रतिपत्तिभिनमपि सर्वज्ञताचित्तोत्पाद्वक्ररत्नं सर्वष्राव- 10 कप्रत्येकबुद्धगुणासुवर्णालंकार्मभभवति बोधिसत्त्रनाम च न विवक्ति । सर्वसंसार्द्रारिद्यं विनिवर्त्तपतोति । इतश्च विनापि चर्यया बोधिचित्तमुपकारकमिति ज्ञातव्यं 'येनापर्रशाजा-ववादकसूत्रे कथितं ' पस्माच त्वं मक्राराज बद्धकृत्यो बद्धकर्णायः [७ ३] । स्रसक्ः सर्वेण सर्वः सर्वया सर्वे सर्वद्रा द्रानपार्मितायां शितितुं ' एवं यावत्प्रज्ञापार्मितायां शितितुं । तस्मात्तर्हं त्वं मक्राराज एवमेव सम्यक्संबोधिक्र्न्दं स्रद्धां त्रः प्रिणिधं च गच्क्विपि ति- 15 स्त्रविष् शिवाते । प्रविवक्षो ४िप शयानो ४िप ज्ञापदि प्रक्षानो ४िप 'पिवविष 'सत्त्रसमितमनुस्मर् ' मनसिकुक्त् भावय ' सर्वबुद्धबोधिसत्तप्रत्येकबुद्धार्यस्रावकप्थरज्ञानामात्मनस्रातीतानागतप्रत्युत्पन्नानि सर्वकुशलमूलान्यभिसंतित्य तुलिवता पिएउपित्रा रनुमोद्स्वाप्रयानु-माद्रप्य पावदाकाशसमतया निर्वाणसमतया अनुमोद्स्वानुमोत्य च सर्वबुद्धबोधिसत्रप्रत्येक-माद्रप्य पावदाकाशसमतया निर्वाणसमतया निर्वाणसमतया अनुमोद्स्वानुमोत्य च सर्वबुद्धबोधिसत्त्रप्रत्येक-

<sup>1)</sup> रवं मञ्जुष्मी ष्रोकोर्तिनाम तथाग॰ यत्र गुणधतेन तथाग॰ प्र॰ बो॰ उत्पादितं । रकमामलकं दत्त्वा वैखरातभूतेन marg.

<sup>2)</sup> Nanjio 248, 249, 250. K. F. 263. M. Vyutp. LXV. 105.

<sup>3)</sup> The MS. is obliterated. The first letters of pranidhim are hardly legible, but the restoration appears the more certain from the Tib. word used,  $\widetilde{\chi}_{1}$ 

<sup>4)</sup> Senart, Mhv. i., p. 422.

बुद्धार्यम्यावकाणां पूज्ञाकर्मणे निर्यातय । निर्यात्य च सर्वसत्तसाधारणानि कुरु । ततः सर्वसत्तानां यावत् सर्वज्ञताप्रतिलम्भाय सर्वबुद्धधर्मपरिपूर्णाय दिने दिने त्रैकाल्यमनुत्तरायां सम्यक्संबोधी परिणामय एवं खलु लं मकाराज प्रतिपन्नः सन् राद्यं कार्षिष्यिस राद्यकृत्यानि च न कायिष्य्यसि बोधिसंभारां परिपूर्षिष्यसीति ॥ म्रत्रैव चास्य विपाक

उत्तः ' स खलु पुनस्तं मकाराज तस्य सम्यक्संबोधिचित्तकुशलमूलकर्मणो [7 b]विपाकेनानेकशतकृत्वो देवेषूपपन्नोऽभूः । म्रनेकशतकृत्वो मनुष्येषूपपन्नोऽभूः । सर्वासु च देवमनुष्योपपत्तिष्ठाधिपत्यमेव कार्यसि । न च तावत्तत्र मकाराज तस्य सम्यक्संबोधिचित्तस्य
कुशलकर्मण जनत्वं वापूर्णतं वा प्रज्ञायते । म्रपि च मकाराज एकमि सम्यक्संबोधिचित्तं सर्वसत्नोत्तारणारम्बणावान्सर्वसत्त्वामोचनारम्बणावात्सर्वसत्त्वसमाम्रासनारम्बणावा10 त्सर्वसत्त्वपरिनिर्वाणारम्बणावादप्रमेयासंख्येयकुशलोयचयम् । कः पुनर्वादो प एवं बकुलीकरोतीति ॥

एतच्च बोधिचित्तं द्रपकायर्शनोत्पन्नं । तत्र पूर्वावदाने पठाते । एवं तावतप्रणिधिबोधिचतं वेदितव्यं । इदं तु वक्तव्यं किमभूमिप्रविष्ठस्यापि बोधिसवसम्वराधिकारो । शस्त न वेति । श्वस्तीति वेदितव्यं श्राकाशीर्भमूत्रे लाभसत्कारार्थं मूलापित्तग्रवणात् । १६ द्शभूमिकसूत्रे तु प्रथमायां भूमी दर्शितं । न च किच्चत्सत्कार् कस्यचित्सकाशात्प्रतिकांत्त-त्यन्यत्र मेयवैषां सर्वसवानां सर्वेपकरणबाङ्कल्यमुपनामियतव्यमिति । तथा चाक् । प्रमुदितायां बोधिसवभूमी सुव्यवस्थितो भवत्यचलनयो १८ ॥ ग्रेगः ति । पुनश्रोक्तं । तथाग

<sup>1)</sup> Cf. Pāli ārammana.

<sup>2)</sup> Not  $P\bar{u}rn\bar{a}vad^\circ$  as one would be tempted to conjecture, for the Tib. has  $\sqrt[3]{5}$   $\sqrt[3$ 

<sup>3)</sup> Wassiljev, Buddhismus 171 (186); Nanjio 67, 68, 69. cf. also 70. KF. p. 270. M. Vyutp. LXV. 18.

<sup>4)</sup> घात्मोत्कार्पम्ने marg. The use of a noun from  $\sqrt{pams}$  hitherto found in Dhātupātha only, tends to show these glosses are very early.

<sup>5)</sup> Wassiljev, Buddhismus 3.02 (332); 309 (339-340); 324 (354) 327 (358). Nanjio 105, 110. cf. also 87, 88 and K. F. 211. Here, apparently, and p. 11, 10 infra the MS. reads obhūmakao.

<sup>6)</sup> Cf. Rāj. Mitra, Nep. B. L. p. 82.

तवंशिनियतो भवति संबोधिपरायण इति । स्राकाशर्गभमूत्रे बाक् । स्रावकयानमेवास्य न भवति प्रागेव मकायानामिति । तथार्योग्रेपिर्वृच्छायां मात्मर्यपर्यवनद्वस्यापि शितापदानि प्रज्ञप्तानि । प्रमुद्तितायां तु पद्यते । स्रात्मसंज्ञापगमाच्चास्यात्मस्रोको न भवति । कुतः । पुनः सर्वोपकर्णस्रोक् इति । तथा मस्तकादिदानमप्यत्रास्योक्तं ॥

एवमादिमूत्रेषु भूमिप्रविष्टस्यापि शिताप्रश्वित्तर्श्यते। यत्र वासामान्येन बोधिमतः ६ मिधकृत्योपदेशस्तत्राभ्यासायोग्यतया प्रतिषेधवाक्येन वा उदिकर्मिकबोधिसत्नने न शितितव्यं भवेदेतत्। उभयासंभवे तु सर्वत्र शित्तितव्यं तत्राप्येकस्यां शितायां शित्तणाः यामशक्तस्येतर्शितानभ्यासादनापितः ॥ श्रीपात्तयमितसूत्रे उप्येवमवोचत्। दानकाले शीः लोपसंकारस्यापेतेति विस्तरः। न चात्रं शिष्टिलेन भवितव्यं न च शेषासुन समुदागच्छ्ति। यद्यावलं यद्याभवमानमिति दृशभूमिकसूत्रे वचनात्। स्रयं च संवरः स्त्रीणामिष मृहक्तिशानां १० बोध्यभिलाषचित्तानां लभ्यते। उक्तं क् बोधिसत्तप्रातिमोते चतुर्भः शारिपुत्र धर्मैः [८ ७] समन्वागताः बोधिसत्ताः सत्यवादिनो भवत्तोत्यारभ्याक् । इक् शारिपुत्र कुलपुत्रो वा कुलहाक्ति। वा उनुत्तरायां सम्यकसंबोधौ चित्तमुत्पात्वार्ष्यवार्थो विक्रित कुशलधर्मपर्येष-णायत्यास्य सर्व उपदेशः॥

संवर्ग्यक्षां च बोधिसविशितापराभ्यासपर्गस्य सांवरिकस्यात्तिकात्कर्तव्यं। रवं 15

<sup>1)</sup> Anusvāra deleted in MS.

<sup>2)</sup> सत्काराकांतिषो मुद्तितायां प्रागिव मक्तायानित्वात् श्रावकायान . . . (letters lost here) marg.

<sup>3) °</sup>tathāyogra° MS., but the Tib. aza a a makes the correction certain. Translated into Chinese before A.D. 220: Nanjio 23 (19), 33, 34. K. F. 216. M. Vyupt. LXV. 72.

<sup>4)</sup> मस्तकारिदानं marg.

<sup>5)</sup> म्रयोग्यतानिषेधयोः marg.

<sup>6)</sup> Wassiljev, Buddhismus 171; Nanjio 74, 77 (where evidently Aksharamati stands for Akshayamati). A° nirdeça Wassiljev, Buddhismus 327 sqq (358 sqq) K. F. 256. A° pariprechā Nanjio 23 (45). K. F. 218.

<sup>7)</sup> श्रीले द्वरादागतस्यार्थिनो धर्मदाने समाध्युपेतणमत्रोक्तं margin.

८) शिताः

<sup>9)</sup> K. F. 268. Cf. also Nanjio 1096, 1098.

क्यस्य शितातिक्रमे तीव्रमपत्राप्यं गुरुविसंवादनभयं चीत्पखते । तत्र चानाभोगतः प्रेम-गौरविसिद्धिरित्येष सामान्यसंवर्धर्मः । म्रत एव बोधिसवाः तथागतानां पुरतः शिता-णामन्यतमशितानिष्पत्तिकामाः समादानं कुर्वत्ति । तस्य च कल्याणिनत्रस्याभावे दश-दिगवस्थितबृहबोधिसत्नाभिम्खीभावभावनया संवर्गे ग्राह्यः संवरमात्मबलं च तुलिय-5 **ला । म्रन्यया तु सर्वबुद्धबो**धिमलाः सर्वेवकश्च लोको त्रिमंवादितः स्यात् । मर्द्धर्मस्मृ-त्युपस्थानसूत्रे कि किञ्चन्मात्रं चित्तयिलाप्यद्दतः प्रेतर्गातकृता प्रतिज्ञातं चाद्दतो नरकगितः । कि पुनरनुत्तरमर्थमिष्ठलस्य जगतः प्रतिज्ञायासंपादयतः । स्रत एवोक्तं धर्मसंगीतिसूत्रे । सत्यग्रुकोण कुलपुत्र बोधिसबेन भवितव्यं । सत्यसंगीतिः कुलपुत्र धर्मसंगी[१a]तिः। तत्र कुलपुत्र कतमत्सत्यं यद्वोधिसत्वो उनुत्तरायां सम्यक्संबोधौ चित्तमु-10 त्पाय तिचतं जीवितकेतोरपि न परित्यज्ञति न सबेष् विप्रतिपग्वते। इदं बोधिसबस्य सत्यं ॥ यत्पनर्बोधिसत्वो उन्तरायां सम्यक्संबोधौ चित्तमृत्यास्य पश्चात्तचितं परित्यन्नित सबेषु विप्रतिपद्यते ४वं बोधिसबस्य प्रतिकृष्टो मुषावाद इति । म्रार्यसागरमतिसूत्रे पि देशितं । स्याख्यवापि नाम सागरमते राजा वा राजमात्रो वा सर्वे नागरकं जनं श्रो भक्तिनोपनिमह्योपेतको भवेबाबपानं समुरानयेत्सत्यं सर्वजनकायं विसंवारयेत् । तत्र 15 ते ऽन्नपानभोतनमलभमाना उच्चग्वतः प्रक्रामेयुः। ठ्वमेव सागर्मते यो बोधिसवः सर्व-सत्नानाश्चास्यातीर्णातार्णायामुक्तमोचनायानाश्चस्ताश्चामनाय यावत्र बाङ्गश्रुत्ये ४भियोगं करोति नापि ततो उन्येषु बोधिपत्यकुशलमूलेषु धर्मेषु । स्रयं बोधिसत्नो विसंवादयित

<sup>1)</sup> MS. °चाक°

<sup>2)</sup> Nanjio 679, 804. (Capp. 3, 4 deal with naraka and the pretas); translated A.D. 539. K. F. 274-275.

<sup>3)</sup> M. Vyutp. LXV. 21. Translated A.D. 515, Nanjio 426. K. F. 266. Wassiljev, Buddhismus 327 (358).

<sup>4)</sup> The Tib. & Ch. lists (K. F. 253. Nanjio 976) know only Sagaramati - pari-pricchā. The «Sūtra» of our text is preserved in the Tib.  $\overline{x})\overline{z}$  (11. a. 6).

<sup>5)</sup> Compare Ashtasāhasrikā - prajňāpāramitā, p. 232, l. 12; 388 l. 19 and the Tibetan equivalent (11. b. 1) (22) 7. The meaning «scoff, sneer» is just what the

passage requires and is confirmed by the cognate forms such as Hindi cagh: also cachinnor and  $x\alpha\chi\dot{\alpha}\zeta\omega$ . This passage should be added in confirmation of Jäschke's remarks s. v. (p. 358).

सरेवकं लोकं । एवं च तं पूर्वबुद्धर्शिन्यो देवता उच्चग्घित विवादयित । दुर्लभास्ते यज्ञस्वामिनो ये मक्षयज्ञं प्रतिज्ञायोत्तार्यात । तस्मात्तर्व्ह् सागर्गते न सा बोधिसबेन वाग्भाषितव्या यया सदेवमानृ ११ । श्रेषासुरं लोकं विसंवादयेत् ॥ पुनर्परं सागर्गते बोधिसबः केनचिदेवाधोष्टो भवति धर्मेष्ठर्यकर्णायेषु । तत्र बोधिसबेन वाग्भाषिता भवति यावदात्मपरित्यागो ४पि बोधिसबेन कर्तव्यो भवेत्तत्र न पुनः स सबो ६ विसंवादयितव्य इति । तस्मात्स्वबलानुद्वपेणैकमिष कुश्चलमूलं समादाय रिवतव्यं । यथोक्तमार्यावितिगर्भसूत्रे । एभिर्द्शिमः कुश्चलैः कर्मपर्येर्बुद्धवे । न पुनर्यो ४ त्तश एकमिप यावद्धीवं कुशलं कर्मपर्यं न र्वति स्रय च पुनरेवं वदित । स्रकं मक्षयिनिको ४कं चानुत्तरां सम्यकसंबोधि पर्येषामीति । स पुद्धलः परमकुक्को मक्षामृषावादिकः सर्वेषां बुद्धानां भगवतां पुरतो विसंवादको लोकस्योच्छ्यवादी स मूष्टः कालं कुरुते विनिपातगा- 10 मो भवतोति । यावत्कालं च शक्कोति तावत्कालं कुश्चलं समादाय वर्तितव्यं ॥

यावतो प्रथमा कोििः संसारस्यातविर्जिता। तावत्सविक्तार्थाय चरिष्याम्यमितां चरिम्॥

<sup>1)</sup> Wassiljev, Buddhismus 170-171 (185-186); K. F. 266-267 and Nanjio 64, 65 (before A.D. 439), where the title is Daçacakrakshitigarbha.

<sup>2)</sup> Here must be supplied in sense at least, if no actual words have fallen out, some such words as: bodhisattvah prāpnuyāt; the Tib. has 內口以下以下以下

<sup>3)</sup> Nanjio, 171 (tr. A.D. 650) 170, 172 cf. 167. M. Vyutp. LXV. 80.

<sup>4)</sup> These letters are quite uncertain.

<sup>5)</sup> Nanjio, 23 (15, 46), 31. Tr. by Dharmāraksha (fl. A.D. 300) & twice later. K. F. 215. M. Vyutp. LXV. 56.

<sup>6)</sup> चारे (fem.) = चया not in lexx. in this sense or gender.

उत्पाद्याम संबोधी चित्तं नाषस्य संमुखम् ।

तिमस्त्रपे जगत्सर्वं दारिद्यान्मोचितास्मि तत् ॥

व्यापाद्खिलचित्तं वा ईर्ष्यामात्सर्यमेव वा ।

प्रस्वाग्ने न करिष्यामि बोधि प्राप्त्यामि पावता ।

ब्रह्मचर्षे चरिष्यामि कामांस्त्यस्यामि पापकान् ॥

बुद्धानामनुष्मितिष्ये शोलसंवर्संपमे ।

नाकृं लरितद्वपेण बोधि प्राप्तुमिकृत्तिस्हे ॥

परातकोरिं स्थास्यामि सलस्यैकस्य कारणात् ।

तेत्रं विशोधपिष्यामि म्रप्रमेयमचित्तियम् ॥

नामधेयं करिष्यामि दश दित्तु च विश्रुतं ।

कायवाक्कर्मणी चाकृं शोधपिष्यामि सर्वशः ॥

शोधपिष्ये मनस्कर्म कर्म कर्त्तास्मि नाष्ट्रमम् । इति ॥

न चात्र सार्वकालिकात्मंवर्यक्णाज्ञन्मात्तरापत्तिशङ्का कर्तव्या ४त्रैव सूत्रे ४तोभ्यप्रणिधानानुज्ञानारेवं क्युक्तं । यथा तेनात्तोभ्येण तथागतेन पूर्व बोधिसत्तभू[10 ७]तेनैवं

15 वाग्भाषिता । विसंवादिता मे बुद्धा भगवत्तो भवेपुर्यादे सर्वस्यां जाती न प्रत्रज्ञेयमिति ।

एका ज्ञातिः प्रयत्नेन संशोध्या विबुधात्मना । बन्यास्तु जातोराबोधेः सैव संशोधिषध्यतीत्युक्तेः॥ ॥ एवं शारिपुत्र बोधिसत्नेनात्तोभ्यस्य तथागतस्यानुशित्तितव्यं। एवं शित्तमाणः
शारिपुत्र बोधिसत्ते मक्तासत्वः सर्वस्यां जाती प्रत्रज्ञत्युत्पादाद्वा तथागतानामनुत्पादाद्वा

श्वश्यं गृकावासात्तिष्क्रामिति । तत्कस्य केतोः । परमो क्ययं शारिपुत्र लाभो यद्वत गृका
20 वासात्तिष्क्रमणिति । यावत्। भार्यापुत्रद्वक्तितृत्वा चास्य न भवतीति । यथा जन्मात्त
रेष्वयं दोषो न भवति तथात्रैव वह्यमाणिनित्यास्तां तावरेतत्॥

<sup>1)</sup> মৃত্যু MS. Both ত্যান and মৃত্যুন occur = «death», the latter form therefore being unmetric may be rejected.

तदेवं समात्तसंबरस्य सामान्यमार्पात्तलतणमुच्यते । पेनापत्तिलतणेन युक्तं वस्तु स्वयमप्युतप्रेत्य परिक्रेन चापत्तिप्रतिद्वपकेष्वनापत्तिप्रतिद्वपकेषु च संगुक्षेत । बोधि-सबः सर्वसवानां वर्त्तमानानागतमर्वडण्बरीर्मनस्योपशमाय वर्त्तमानानागतमुखसीमन-स्योत्पादाय च निःशाखतः कायवाब्यनःपराक्रमैः प्रयत्नं करोति। यदि तु [त]तप्रत्ययसाम-यीं नान्वेषते तदसरायप्रतिकाराय न घटते ऋल्पड्डब्बरीर्मनस्यं बक्कड्डब्बरीर्मनस्यप्रति- 5 कारभृतं नोत्पादयति । मकार्थितिद्यर्थे चाल्पार्यकानि न करोति तपामप्यपेतते । मापत्तिको भवति । संतेपतो अनापत्तिः स्वशक्त्यविषयेषु कार्येषु तत्र निष्फलतया शिद्याप्रज्ञस्यभा-वात् । प्रकृतिसावद्यतया बन्यद्रकृत एव । यत्र स्वशक्त्यगोचरे पि त्यागसामर्थ्यादापत्तिः स्यात्तत्र चित्र्यं । सामान्यपापरेशना न 🗆 वातु ततो मुक्तिः ॥ एतत्समासतो बोधिसत्वशि ताशरीरं । विस्तरतस्त्वप्रमाणकल्पापर्यवसाननिर्देशं । श्रयवा संतेपतो दे बोधिसबस्याप- 10 तो । यथा शक्तियुक्तायुक्तमसमीस्यार्भते । नि[वृत्तः समी]त्त[11 ब]ते सापात्तिको भवति । निद्धप्य यथार्क्मातेत्रामत्यत्तशयारालदासेनापि चोदितः सापत्तिको भवति । कुतः ॥

एतदध्याशयमंचोदनमूत्रे वचनात्। ग्रापि तु मैत्रेय चतुर्भिः कार्णैः प्रतिभानं मर्वुबद्धभा-षि ---- भिः। इक् मैत्रेय प्रतिभानं सत्योपसंक्तिं भवति । नासत्योपसंक्तिं धर्नोपसं-क्तिं भवति नाधर्मीपसंक्ति । क्तेशकापकं भवति न क्तेशविवर्द्धकं । निर्वाणगुणानुसंशसन्द् - 15 र्शकं भवति न संसार [गुणा]नुशंससन्दर्शकं। एभिचतुर्भिः पेपालं। यस्य कस्यचिन्मैत्रेय एभि-श्चतुर्भिः कार्षीः प्रतिभानं प्रतिभाति प्रतिभास्यति वा । तत्र प्राद्धैः कुलपुत्रैः कुलडु হি-तृभिर्वा बुद्धमंत्रोत्पाद्यितव्या शास्त्मंत्रां कृता । स धर्मः श्रोतव्यः । तत्कस्य केतोः । यत्किञ्चिन्मेत्रेय स्भाषितं सर्वं तह्रहभाषितं । तत्र मैत्रेय य इमानि प्रतिभागानि प्रतिन्निपे-नैतानि बुद्धभाषितानीति । तेषु चागीरवम्त्पार्येत्पुद्रलविद्देषेण तेन सर्वबृद्धभाषितं 20 प्रतिभानं प्रतिन्तिप्तं भवति । धर्मे प्रतिन्तिप्य धर्मव्यसनसंवर्तनीयेन कर्मणा अपायगामी भवति ॥

<sup>1) °</sup>पगे MS. 2) K. F. 216. 3) °नत्यो° MS.

यः पुनरेतद्भ्यासार्वे व्युत्पादितमिच्क्ति तेनात्र शिनासमुच्चये तावचर्यामुखमात्रशि-त्तणार्थमभियोगः करणीयः शितारम्भस्यैव मक्षित्तत्वात्। यथोक्तं प्रशासंविनिश्चयप्रतिका-र्यमूत्रे । यश मञ्जूष्मीर्बोधिसत्नो गङ्गानदीवालिकासमेभ्यो बुहेभ्यः प्रत्येकं सर्वेभ्यो गंगा-नदीवालुकासमानि बुद्धतेत्राणि विश्वराजमकामणिर्ह्मप्रतिपूर्णानि कृता द्घारेवं द्दङ्ग-<sup>5</sup> ङ्गानरीवालिकासमान् कल्पान् रानं रखाद् । यो वा **४न्यो मञ्जुष्रोर्वो**धिसत् इमानेवंद्रपान्धः र्मान् श्रुवा रकात्तेन ग[11 b]वा चित्तेनाभिनिद्यपोद्देमेध्वेवंद्वपेषु धर्मेष् शितिष्यामोति। मो ऽशितितो पि मञ्जुष्रीर्बोधिमलो ऽस्यां शित्यायां इन्दिको वततरं पुण्यं प्रमवति।न बेव तदानमपं पुण्यक्रियावस्त्रित । तस्मादेवमनुशंसदर्शिना बोधिसबेन न कर्याचीत्रव-र्त्तितव्यं । यथात्रैवारु । तत्र मञ्जूर्षार्ये त्रिसारुसमहासारुस्लोकधात्परमाण्रतःसमाः 10 सत्तास्तेषामेकैकः सत्तो राजा भवेज्वस्बृदोपाधिपतिस्ते सर्व एवं घोषयेषः । यो मक्तायानम्द्र-क्रीष्यति धार्यिष्यति वाचिषयति पर्यवाटस्यति प्रवर्त्तपिष्यति तस्य नखक्रेरैनमासं पञ्चपलिकेन दिवसेनावतार् पिष्यामः तं चैतेनापक्रमेण जीविताद्यपरीपपिष्याम इति । सचेन्मञ्जूष्मोर्बोधिसव व्वमुच्यमाने नो त्रस्यति न मंत्रासमाप्स्यते उत्तश व्कचित्तोत्पादे-नापि न बिभोत न विषोदति न विचिकित्सने । उत्तरि च सद्दर्मपरियक्षार्थमभिगुज्यते 15 पाठस्वाध्यायाभिम्को विक्रति । म्रयं मञ्जूमोर्बोधिमवश्चित्तपूरो दानपूरः शीलपूरः तातित्रपुरः वीर्यप्रुरः ध्यानपुरः प्रज्ञापूरः समाधिष्रुरः इति वक्तव्यः॥ सचेन्मज्जुष्रीर्बोधि-सत्तः तेषां वधकपुरुषाणां न कृष्यति न रुष्यति न खिल दोषचित्तमृत्पादयति । स मञ्ज् श्रीर्बोधिसत्तो ब्रह्मसम इन्द्रसमी उक्रम्प्य इति ॥

इतशास्त्रकाले शितादरी महाफलविपाकः । तथा कि चन्द्रप्रदीपमूत्रे ।

<sup>1)</sup> Vyutpādam MS.

<sup>2)</sup> Nanjio 522, tr. A.D. 663 by Hiouen Thsang. K. F. 249. M. Vyutp. LXV. 52 (P. — nirdeçah).

<sup>3)</sup> These words are of course corrupt. If I rightly understand the corresponding Tibetan  $\sqrt{N}\sqrt{N}\sqrt{N}\sqrt{N}\sqrt{N}$  (14. a. 6), some form like adhikataram (cf. Pali) must be replaced.

बुँडान कोटीनपुतानुपस्थिके । दत्तेन पानेन प्रसन्नचित्तः ।
क्रित्रः पताकाभि च दीपमालैः । कल्पान कोख्यो यथ गङ्ग[12 a]वालिकाः ॥
पश्चैव सद्धर्मे प्रलुख्यमाने । निरूध्यमाने सुगतस्य शासने ।
गृत्रिं दिवं एक चरेप शिद्धाम् । इदस्तः पुष्यविशिष्ट भोति ॥

तस्मात्कर्तव्यो ४ त्राद्रः ॥ उक्तानि च सूत्रातेषु बोधिसविधितापदानि । यथोक्तमार्यरूल- ६ मेचे । कथं च कुलपुत्र बोधिसवा बोधिसविधितासवर्गंवृता भवति । इक् बोधिसवः एवं विचार्यति । न प्रातिमोत्तमंवर्गात्रकेण मया शक्यमनुत्तरां सम्यक्तंबोधिमभितं- बोद्धं । किं तर्कि यानीमानि तथागतेन तेषु तेषु सूत्रातेषु बोधिसवसमुदाचारा । बोधिस- विधितापदानि प्रज्ञप्तानि तेषु तेषु मया शिवितव्यमिति विस्तरः । तस्माद्स्मिद्धियेन मन्द- बुद्धिना इर्विज्ञेयो विस्तरोक्तवाद्धोधिमवस्य संवरः । ततः किं युक्तं ॥ मर्मस्थानान्यतो 10 विद्याखेनानापत्तिको भवेत् ॥ कतमानि च तानि मर्मस्थानानि यानि कि सूत्रातेषु मक्ता- यानाभिरतानामर्थायोक्तानि ॥ यद्यत ।

म्रात्मभावस्य भोगानां त्र्यधवृत्तेः मुभस्य च । उत्सर्गः सर्वसबेभ्यस्तद्रता मृहिवर्द्धनम् ॥

एष बोधिसबसंबर्संग्रवः। यत्र बोधिसबानामभ्यासविश्रामे अय्यापत्तयो व्यवस्थाप्यते॥ 15

पथोक्तं बोधिसत्तप्रातिमोते ' यो बोधिसत्तेन मार्गः परिगृह्योतः सर्वसत्तानां कृतेन डिष्डम् [प]गामी । सचेद्वोधिसत्तस्य तं मार्गं परिगृह्यावस्थितस्यापि कत्त्पकोरेर्त्यपेनैकं सुखिचत्तमुत्पचेतात्तशो निषध्य चित्तमपि ' तत्र बोधिसत्नेनें चित्तमुत्पार्पितव्यं सर्वस-वानामात्यपिकं परिगृह्यीतर्पि मे वर्जयविष्ठीरानीति । परिगृह्यीतम् । [12 b]पि मञ्जुष्री-राह् ॥ पञ्चेमानि देवपुत्रानत्तर्पाणि पैरानत्तर्येः समन्वागता बोधिसत्ताः विप्रमनुत्तरासम्य- 20 कसंबोधिमभिसंबुध्यते । कतमानि पञ्च । यदा देवपुत्र बोधिसत्तो ऽध्याश्यत्यन्तरायां सम्य-

<sup>1)</sup> Metre Upajāti, cf. Colebrooke Misc. Ess.<sup>2</sup> ii. 94. For °dharmĕ cf. Senart on Mhv. i. 43. 8.

<sup>2) °</sup>dyā MS.

<sup>3)</sup> Four or five syllables wrongly restored a sec. manu. The Tib. (15. b. 1) makes Manjuçrī quote from a work on Vinaya.

क्संबोधी चित्तमुत्पाय नात्तरा श्रवकप्रत्येकबुद्धभूमी चित्तमुत्पाद्यतीदं देवपुत्र प्रथममान त्तर्य। सर्वस्वपरित्यागितायां चित्तमुत्पाय नात्तरा मात्सर्यचित्तेन सार्द्ध सन्यसतीदं देवपुत्र दितीयमानत्तर्यम् । सर्वसवा मया तृ।तव्या इत्येवं चित्तमुत्पाय नात्तरा सीदतीदं देवपुत्र तृतीयमानत्तर्यम् । श्रनुत्पवानि इद्धान्सर्वधर्मानवभोतस्य इत्येवं चित्तमुत्पाय नात्तरा दृष्टि- गतेषु प्रयततीदं देवपुत्र चतुर्थमानत्तर्यम् । रकत्तणसमायुक्तया प्रज्ञया सर्वधर्मानवभोतस्य इत्येवं चित्तमुत्पाय नात्तरा तिष्ठति न विष्ठीवित श्रप्राप्तायां सर्वज्ञतायामिदं देवपुत्र पञ्च- ममानत्तर्यमिति ॥

तस्मादेवमात्मभावभोगपुणयानामिवरतमुत्सर्गरताष्ट्राह्यवृह्यये यथायोगं भावनी-याः ॥ तत्र तावडत्सर्गार्धं परियक्दोषभावनाहारेण वैराग्यमुत्पादयेत् त्यागानुशंसाद्य 10 भावयेत् । यथा तावचन्द्रप्रदीपसूत्रे ।

> ष्रध्यविसता ये बालाः काये अस्मन्यूतिके सम्यंग् । जीविते चञ्चले अवश्ये मायास्वप्निभोपमे ॥ श्रतिरीद्राणि कर्माणि कृवा मोक्वशानुगाः । ते यात्ति नर्कान् घोरान् मृत्युपानगताबुधा । इति ॥

15 तथानंत्रमुखिनर्हारधार्णया [13] मप्युक्तं ॥ ये केचित् सवा न भवित विग्रहाः परिग्रह-स्तत्र निरानमूलम् । तस्मात्त्यवेश्वत्र भवेत् तृष्ठा । उत्मृष्टतृष्ठस्य हि धारणी भवेत् ॥ बोधिसवप्रातिमोन्ने कथितं । पुनर्परं शारिपुत्र बोधिसवः सर्वधर्मेषु परकीपसंज्ञामृत्पार-यति । न कश्चिद्वावमुपार्त्ते । तत्कस्य हेतोः । उपार्गनं हि भयमिति ॥ श्रार्योग्रर्त्तपरिपृ-

<sup>1)</sup> Vishthihati MS. The Tib. has নি স্ট্রেণ্ডা «does not pause», which would suggest some form like vishtabhyate.

<sup>2)</sup> The metre requires some word like  $sad\bar{a}$ .

<sup>3)</sup> The Tib. title of this work is the same as that of a work in the "Kanjur", but there, as usually in the Chinese, translated Anantamukha-sādhaka-dh" (K.F. 250). In some of the Chinese versions the title corresponds with that in the text (Nanjio, 357, 358).

<sup>4)</sup> The leaf of the archetype numbered 13 is now lost.

च्क्रायामप्याक्। यदत्तं तत्रभूयो रिवतिन्यं। यद्ग्ते तद्गिवतिन्यं। यदत्तं तत्तृष्ठावयाय। यद्ग्ते तत्त्र्षावद्यनं । यदत्तं तद्यरियक्ं यद्ग्ते तत्मयरियकं । यदत्तं तद्भयं यद्ग्ते तत्मभयम्। यदत्तं तद्वीधिमार्गोपस्तम्भाय। यद्ग्ते तन्मारोपस्तम्भाय। यद्ग्ते तद्वयम्। यद्ग्ते तत्विष। यद्ग्तं ततः सुखम् यद्ग्ते तद्गरम्य डण्वं। यद्ग्तं तत्व्विष्मार्गाय। यद्ग्ते तत्वत्यक्षाय। यद्ग्ते तत्वत्वप्माय। यद्ग्ते तत्वाप्म्यक्ष्माय। यद्ग्ते तत्वाप्म्यक्ष्माय। यद्ग्ते तत्वाप्म्यक्ष्माय। यद्ग्ते तत्वाप्म्यक्ष्माय। यद्ग्ते तत्वाप्म्यक्ष्माय। यद्ग्ते तत्वाप्म्यक्ष्माय। यद्ग्ते तत्वाव्यक्ष्माय। यद्ग्ते तत्वाव्यक्ष्माय।

यावत्सचेत्पुनर्स्य पुत्रे शितरिक्ततरं प्रेमोत्पद्यते तथा श्रन्येषु सत्नेषु तेन तिस्भिः पिर्भाषणाभिः स्विचतं पिर्भाषितव्यं। कतमाभिस्तिस्भिः। सम्यक्(प्र)पुक्तस्य समिचत्तस्य बोधिसत्तस्य बोधिर्न विषमचित्तस्य बोधिर्न मिध्याप्रयुक्तस्य । स्रनातात्वचारिणो बोधिस- 10 तस्य बोधिर्न नानात्वचारिणाः । स्राभिस्तिस्भिः परिभाषणाभिः स्विचतं परिभाष्य -- न्यत्रे (१) शिमत्रसंग्नोत्पाद्पितव्या शिमतं क्रोतन्समः न मैत्रं। यो श्क्मस्यार्थाय बुद्धप्रग्नप्ताः । स्यात्रे क्रोतन्समः न मैत्रं। यो श्क्मस्यार्थाय बुद्धप्रग्नप्ताः । शिताया उद्धुरताद्वता शिसन् पुत्रे शितरिक्ततरं प्रेमोत्पाद्यामिः न तथान्येषु सत्नेषु । तेन तथा तथा चित्तमृत्पाद्यितव्यं यथा यथास्य सर्वसत्नेषु पुत्रप्रेमानुगता मैत्र्युत्पद्यते । स्रात्मतानु — मैत्र्युत्पद्यते । एवं चानेन योनिशः प्रत्यवेतितव्यं। स्रन्यत एष स्रागतः स्र- 15 न्यतो श्र्कं । सर्वसत्वा स्रपि मम पुत्रा स्रभूवन् । स्रकं च सर्वसत्वानां पुत्रो श्रमूवन् । नेक् संवि- व्यते क्रियत्वस्यचि — परो वा । यावदेवं कि गृक्पते । गृक्तिणा बोधिसत्वन न क- स्मिश्चिद्धस्तुनि ममत्वं परियक्ते वा कर्तव्यः। नाध्यवसानं । न नियतिः न तृष्ठानुशयः कर्तव्यः। सचेत्पुर्गगृक्षते गृक्तिणां बोधिसत्वं याचनक उपसंक्रम्य किश्चिदेव वस्तु याचेत । सचेदस्य वस्त्वपरित्यक्तं भवेत् । नैवं चित्तं निध्यापितत्वयं । ययाक्मितदस्तु परित्यक्रेयं 20 परित्यकेयं निवर्यते । मिस्रोयनकश्यं ममैतेन वस्तुना विनाभावो भविष्यति । स्रकामकेन मरणमुप

<sup>1)</sup> प्त्रे (?) cf. infra.

<sup>2)</sup>  $\circ dhyap \circ$  in the transcript.

यथाक् बोधिमावप्रातिमोते । चवार् उमे शारिपुत्र धर्मा बोधिमावानां न संविध्यते । कतमे चवारः । शाद्यं बोधिमावानां न संविध्यते । मात्मर्यं बोधिमावानां न संविध्यते । ईर्ष्यांपैश्वन्यं बोधिमावानां न संविध्यते । नाक् शक्तो उनुत्तरां मम्यक्सं15 बोधिमाभमंबोद्धामिति । लीनं चित्तं बोधिमावानां न संविध्यते । यस्येमे शारिपुत्र चवारो धर्माः संविध्यते स पण्डितैर्ज्ञातव्यः । कुक्को वतायं । लपको वतायं । नष्टधर्मो वतायं । संक्रेशधर्मो वतायं लोकामिषगुरुको वतायं । मक्तचोडकपरमो वतायमिति । तथा चित्तश्रूराः खलु पुनः शारिपुत्र बोधिमावा भवित । यावत्स्वक्स्तपरित्यागो भवित पादपरित्यागो । नामापरित्यागो । शोर्षपरित्यागो । श्रङ्गप्रत्यङ्गपरित्यागो । पुत्रपरित्यागो । पुत्रपरित्यागो । स्वस्तुपरित्यागो । परिवारपरित्यागो । चित्तपरित्यागो । मुखपरित्यागो । मृक्षपरित्यागो । वस्तुपरित्यागो । देशपरित्यागो रक्षपरित्यागो । मर्वस्वपरित्यागो । मर्वस्वपरित्यागो । मर्वस्वपरित्यागो । सर्वस्वपरित्यागो । स्वपरित्यागो । स्वपरित

<sup>1) °</sup>tăpsīs MS.

ष्ट्वं नारायणपरिषृच्कायामप्युक्तं । न तद्वस्तूपारातव्यं यस्मि[न्] [14 b]वस्तुनि नास्य त्यागचित्तमुत्पखते । न त्यागबुद्धिः ऋमेत । न स परियक्ः परियक्तीतव्यो परिमन्परियके नोत्मर्जनिचत्तमुत्यार्येन् न स परिवार उपारातच्यो यस्मिन्याचनकैर्याच्यमानस्य परियक्-बुह्मित्रत्यस्रते । न तद्रास्यमुपारातव्यं न ते भोगा न तद्रत्नमुपारातव्यं पावन्न तत्किञ्चिद्धस्तू-पादातव्यं । यहिमन् वस्तुनि बोधिसबस्यापरित्यागबुद्धिरूत्पखते ॥ ऋषि तु खलु पुनः कु- ६ लपुत्र बोधिमलेन मक्तामलेनेवं चित्तमुत्पाद्यितव्यं । म्रयं ममात्मभावः सर्वसलेभ्यः परि-त्यक्तः उत्सृष्टः । प्रागेव बाङ्यानि वस्तूनि यस्य यस्य सबस्य येन येन यखत्कार्यं भविष्य-ति तस्मै तस्मै तद्दास्यामि मत्मंविष्यमानं कृत्तं कृत्तार्थिकेभ्यो दास्यामि पादं पादार्थि-केम्यो नेत्रं नेत्रार्थिकेम्यो दास्यामि । मांसं मांसार्थिकेम्यः शोणितं शोणितार्थिकेम्यो मज्जानं नज्ञार्थिकेभ्यो उङ्गप्रत्यङ्गान्यङ्गप्रत्यङ्गार्थिकभ्यः शिरः शिरोर्थिकभ्यः परित्यस्यामि । 10 कः पुनर्वादी बाह्येषु वस्तुषु यडत धनधान्यवातत्रपरवतरत्वाभरणक्षयगवर्ववाकृतयाः मनगर्निगमजनपर्राष्ट्राजधानीयत्तन्रासीरासकर्मकर्षीकृषेयपुत्र इक्तिपरिवारेषु । म्र-पि तु खलु पुनर्पस्य यस्य येन येन यखत्कार्य भविष्यति तस्मै तस्मै सत्नाय तत्तद्देयं सं-विखमानं रास्यामि । म्रशोचन्नविप्रतिमारी म्रविपाकप्रतिकाङ्को परित्यस्यामि । म्रनपे-तो दास्यामि सलानुप्रकाय सलकारूण्येन सलानुकम्पया तेषामेव सलानां संप्रकाय ' यथा 15 मे ४मी सत्नाः सं[15 व]गृङ्गीता बोधिप्राप्तस्य धर्मज्ञानकाः स्युरिति । पेपालं ॥

तम्बद्यापि नाम कुलपुत्र भैषज्यवृत्तस्य मूलतो वा क्रियमाणस्य गएउतः शाखातः वक्तः पत्रतो वा क्रियमाणस्य पुष्पतः फलतः सारतो वा क्रियमाणस्य नैवं भवति विकल्पो । मूलतो मे क्रियते यावत्सारतो मे क्रियत इति ॥ श्रपि तु खलु पुनर्शिवकल्प एव क्रोनमध्योत्कृष्टानां सत्वानां व्याधीनपनपति । एवमेव कुलपुत्र बो- 20 धिसत्वेन मक्तासत्वेनास्मिश्चातुर्मक्षितिक श्रात्मभावे भैषज्यसंज्ञोत्पाद्यितव्या येषां येषां सत्वानां येन येनार्थः तत्तदेव मे क्र्नु क्स्तं क्स्तार्थिनः पादं पादार्थिन इति पूर्ववत्॥

श्चार्यात्तपमितसूत्रे अपि देशितं।श्चयमेव मया कायःसर्वसत्नानां किंकर्णीयेषु तपितत्यः। तस्रवापि नामेमानि बाह्यानि चत्नारि महाभूतानि पृष्टिवीधातुर्ब्धातुस्तेज्ञोधातुर्वायुधातुश्च नानामुखिर्नानापर्यायेनानार्म्बर्णिनानोपकर्णिनानापरिभोगैः मबानां नानोपभोगं गच्छ्ति । एवमेवाक् मिमंकायं चतुर्मक्षभूतसमुच्छ्यं नाना [मुखि] नीनापर्यायेनीनार्म्बर्णिनीनोपकर्णीनीनापरिभोगैविंस्तरेण सर्वस्वानामुपभोग्यं करिष्यामीति । स इममर्थवशं संपश्यन् कायड-ष्वतां च प्रत्यवेद्यते कायडब्खतया च न परिख्यिते सलावेद्ययेति ॥

क्षीर्यवञ्चधनम्त्रे उप्याक् ॥ इति क् बोधिसत्त म्रात्मानं सर्वसत्तेषु निर्पातयन् सर्वकुशलमूलोपकारित्तेन सर्वसत्तानां कुशलमूलीः स्।मन्वा] [15 b]क्र्न् प्रदीपसममात्मानं सर्वसत्तेष्व्यायन् सृष्ठसममात्मानं सर्वसत्तेष्व्याधितिष्ठन् । धर्मकुित्तसममात्मानं सर्वज्ञगति संधार्यन् म्रालोकसममात्मानं सर्वसत्तेष्वनुगच्क्त्। ज्ञीत्प्रतिष्ठायनसममात्मानं संप्रमृ । कुशलमूलप्रत्ययभूतमात्मानं सर्वज्ञगत्यनुगच्क्न्। मित्रसममात्मानं सर्वसत्तेषु नि
पोज्ञयमानो अनुत्तरसुखमार्गसममात्मानं सर्वज्ञगत्यनुगच्क्न्। मित्रसममात्मानं सर्वसत्तेषु नि
पोज्ञयमानो अनुत्तरसुखमार्गसममात्मानं सर्वज्ञगति समीकुर्वाणः । एवंधर्मेपितमात्मानं सर्वसत्तेषु परिशोधमानः सूर्यसममात्मानं सर्वज्ञगति समीकुर्वाणः । एवंधर्मेपितमात्मानं सर्वसत्तेषु प्रयच्क्न्। पथाकामकरणोयवश्यमात्मानं सर्वत्तोकं संपश्यव्यायेत्या भवि
पात्राविमात्मानं संपश्यन् । सर्वत्तोकसुखद्गतारमात्मानं प्रत्यवेत्तमाणः । सर्वज्ञगतो दानप
तिमात्मानमधिमुच्यमानः सर्वत्तोकत्तानसममात्मानं कुर्वाणः बोधिसत्तचर्याप्रयुक्तमात्मानं संजन्यमानः । यथावादितथाकारित्वेनात्मानं नियोज्ञयमानः । सर्वज्ञतासन्नाक्सन्नद्वमात्मानं प्रत्यवेत्तमाणः । पूर्विनिमित्नतं चित्तमनुपालयमानः । प्रतिपत्ती चात्मानं स्थापयमानो बोन्स्यवेतमाणः । पूर्विनिमित्नतं चित्तमनुपालयमानः । प्रतिपत्ती चात्मानं स्थापयमानो बोन्स्यवेतमाणः । प्रतिपत्ती चात्मानं स्थापयमानो बोन्स्यवेतमाणः । प्रविनिमित्नतं चित्तमनुपालयमानः । प्रतिपत्ती चात्मानं स्थापयमानो बोन्स्यवेतमाणः । प्रविनिमित्नतं चित्तमनुपालयमानः । प्रतिपत्ती चात्मानं स्थापयमानो बोन्सन्ति स्थापयमानो वात्मानं स्थापयमानो बोन्सानं स्थापयमानो वात्मानं स्थापयमान्यानो वात्मानं स्थापयमानो वात्मानं स्थापयम्यानो वात्मानं स्थापयमानं स्थापयमानं स्थापयमानं स्थापयमानो स्थापयमानं स्थापयम्यानं स्थापयम्यानं स्थापयम्यानं स्थापयम्यानं स्थापयम्यानं स्थापयम्यानं स्य

<sup>1)</sup> MS. गच्क्ति

<sup>2)</sup> Tib. (19 a 1) ਪ੍ਰਧਾਨਾ ਹ ਵੇਂ ਵੇਂ ਚੁਪਾਸ਼ਨਾ ਹੈ ਸੰਨ੍ਹਾ ਗੈ ਸਨੇ prob. the same as the work in Kahgyur III. 30 (K. F. 211).

<sup>3) «</sup>Light» Tib. মুদ্ৰের (19 a. 3).

<sup>4)</sup> The Tib. has ন্র্'ব'ষ্ম্ম'হ্র'ট্রু'ব্রী lit. «abode of all men» (19 a. 3).

<sup>5)</sup> स यथा समं निपतित marginal gloss.

धिसत्तत्यागचित्ततां मनिस कुर्वाण उद्यानभूतमात्मानं सर्वसत्तेषु संपश्यन् । धर्मरितभूत-मात्मानं सर्वलोकेष्ठाद्र्शयमानः [16 बोसामनस्यदातारमात्मानं सर्वसत्वानामधितिष्ठन् । स्रनत्तप्रीतिसंज्ञननमात्मानं सर्वज्ञगतो निर्यातपमानः सर्वसुक्तधर्माय द्वारभूतमात्मानं सर्वलोके संधारयमानः । बुद्धबोधिदातारमात्मानं सर्वसत्वानां प्रणिद्धत् । पितृसममा-त्मानं सर्वप्रज्ञायां नियोजयमानः । सर्वीपकरणात्रिकत्याधिकरणामात्मानं सर्वसत्वधाती व् प्रतिष्ठापयमानः ॥

इति कि बोधिसब ब्रात्मानमुपस्थापक्रिया द्दानः याचनकेषु नीचमनिस्कारिचती भूम्यास्तरणाधिष्ठानचेता धर्णाप्तमसर्वड्डष्डसक्नमनिस्कार्प्रवृत्तः सर्वसत्नोपस्थाना-क्रात्तमानसप्रयुक्तो बालवनड्डष्कृतिस्थरः स्थावराधिवासनवात्यः ब्रिस्थितः कुशलमूला-भियुक्तः श्रप्रयुक्तसर्वलोकधातूपस्थानः कर्णौ नासा संपिर्त्यवन् याचनक्रेभ्य उपसंक्रात्तेभ्यो 10 बोधिसत्वचर्णपात्ततथागतकुलकुलोनसंभूतिचतः सर्वबोधिसत्नानुस्मरणिवक्रारप्रसृतो असारात्सर्वत्रेलोक्यातम् — त्यवेत्तमाणः स्वशरीरानध्यविस्तस्तानः व्रिनकेतसर्वबुद्धधर्मानुस्मृतिविक्वार्यसाराच्क्रीरात्सारादानाभिप्राय इति कि बोधिसत्नो विद्धां याचितः समानो म—— वाता प्रेमणोयया मैत्र्योपचारित्रतत्या भेद्रे सिक्ताने रावार्के निषाय तं याचनकमिभाषते कृष्टः। ब्रिश्चित्तो भूता अततिचत्तो अनुपक्तिचत्तो मक्तत्मनस्ता— 15 [चि] [16 ७]तो बुद्धवंशसंभूतचित्तो अलुलितसत्तीनचित्तो मक्तस्थानबलाधानो अनध्यविसित्तशरिरचित्तो अनभिनिविष्ठवचनचित्तो वानुमाउलप्रष्ठितकायो भूता स्वकान्मुखाव्वित्तका द्वा— याचनकस्य सर्वशरीरमधीनं कृता वाचं प्रमुचन् स्त्रिग्धां मृद्दी प्रेमणीयां मैत्र्यो-पचार् । गृक्ताण तं मम विद्धां यथा कामकरणीयां कुरु । तथा कुरु यथा तं प्रीतो भविस

<sup>1)</sup>  $Upasth\bar{a}yaka =$ «servant» Divy. et alibi, buddhice. The form in  $\circ tva$  is new.

<sup>2)</sup> The reading is doubtful.

<sup>3)</sup> My emendation is founded on the MS. reading arushta under which has been written in a much later hand akushta.

<sup>4)</sup> This determines the meaning of  $sant\bar{a}na$  ('fixedness of mind') in Mhv. I. 90. 4, ubi v. Senart (I. 446).

प्रीतमानम मात्मना प्रमुदितो कृष्टः प्रीतिमीम [न] स्यजात इति म शिरः परित्यजनु मर्व-धर्माम्रशिरः पर्मज्ञानमवतरन् सर्वसवपरित्राणशिरोबोधि - गच्छन् सर्वज्ञगद्य्यशिरः म्रन्पमज्ञानमभिलषन् सर्वदिक्क्रः प्राप्तुं ज्ञानराजमधिमुच्यमानो ऽनुत्तरसर्वधर्मैम्बर्पशी-र्षतां परिपरिवत्कामो उनलपाचनकप्रीतिपरिस्फ्रिचेता । इति क् बोधिसबो क्स्तपादा-5 न्परित्यतन्याचनकेभ्यः श्रहाक्स्तप्रयुक्तेनान्यक्चारित्रेण बोधिसवसिंक्विकमत्यागप्रत-तपाणिना व्यवसर्गाभिरतेन कृस्तपादपरित्यागेन मक्।प्रतिष्ठानक्रमतलव्यतिक्रारेण बो-धिसत्वचर्पाध्यवमायेन वेदनान्पक्ततया दानप्रमादशक्त्या विमलचित्तोत्पादमंवरो निष्प-र्यवस्थानज्ञा[17 a]नधर्मशारीराहिवाभिवालुप्तकायसंज्ञः स्रनीचिचत्तः सर्वमारकर्मीक-त्याणमित्रीपस्तब्धेवंकितचेताः सर्वबोधिसत्तसंवर्णितैकत्यागनिर्पाण इति कि बोधिसतः 10 स्वश्रारीरमान्निप्य रुधिरमन्प्रयच्छन्याचनकेभ्यः प्रकृषितबोधिचित्तो।बोधिसत्वचर्याभि-लिषतिचत्तो ऽपर्यात्तवेदितचित्तः सर्वयाचनकाभिलिषतिचत्तः सर्वप्रतिग्राक्काविद्विष्टचितः सर्वबोधिसत्तत्यागप्रतिपत्प्रतिपत्नो ४ निवर्र्यया प्रोतिप्रसब्ध्या स्वशरीरानपेत्तचित्तः स्व-शरीराद्रधिरमन्प्रयच्कन् ज्ञानायतनमकायानप्रमृतचेता मकायानाविनष्टमना इष्टमनास्तु-ष्टमनाः प्रोतमनाः मृदितमना मैत्र्यमनाः मुखमनाः प्रमन्नमनाः प्रमृदितप्रोतिसीमनस्यजातो 15 मझामांसं स्वश्रीरात्परित्यज्ञन्याचनकेभ्यः कल्याणत्यागया । याचकाभिलिषितया वाचा तान् पाचकानभिलपन् गृह्णतु भवत्तो मम अर्गिरान्मज्ञामांसं पद्या कामकरूणाया तु-ल्यप्रीतिविवर्द्धनेन त्यागचित्तेन।बोधिसवविज्ञगणनिषेवितेन सक्।क्शालम्।लेन लोक-

<sup>1)</sup> MS. prāptam. I construe the infin. with adhimucyanāno. On the next word, j̃nāna°, the following gloss (or part of text?) is added in the margin: sarvato 'kshi-çirosukham j̃nānam ity ukteh.

<sup>2)</sup> The small upright bars added by the scribe or some (evidently not recent) reader of the MS. show that he took the compound as «cherished and saved by friends from the evil of all the actions of Māra». I confess however that this seems to me forced: that, I prefer to suppose that something has been lost after  $^{\circ}karm\bar{a}$  (unhurt by Māra's machinations), thus leaving the next compound quite clear and intelligible.

<sup>3)</sup> Cf. Pali abhilāpa.

मलापकार्षितेन प्रवरेणाध्याश्येन । सर्वबोधिसत्तसमतोपात्तर्मकृतानारम्भेर्मनसाकाङ्कितैः सर्वपाचकैर्नताप्यचित्तैर्गनवस्त्भिः स्रप्रत्यवेतितेन कर्मविपाकप्रत्ययेन सर्वलोकधाव-विम्खया सर्वबुद्धतेत्रालंकार्ट्यूरुपूत्रया सर्वजगर्भिमुखया करूणापरित्राणतया । सर्वबुद्ध-बोध्यभिनुखया <sup>, (1)</sup> बोध्यभिनुखया <sup>, (1)</sup>व्यव्यास्यात्रात्रिमुख-या एककुशलमूलपरिचर्यया सर्ववैशार्याभिमुखेनार्षभिसंकुनाद्नदनेन त्र्यधाभिम्खेन । स- 5 र्वाधसमताज्ञानेन -- लोकाभिम्खेनापरात्तकोटोगतकलपव्यवसापेन बोधिसत्वप्रणिधाने-नापरित्रस्यनाभिम्खेनाखेदचित्तोत्पादेन बोधिसत्तः स्वॡद्यं परित्यनन्याचनकेभ्यो दान-वंशशित्तितचित्तः पार्गितानिष्पादनचित्तः सर्वबोधिसबदानानुहतसुप्रतिष्ठितचित्तः । ग्र-धिष्ठानसर्वयाचनकप्रतिमाननचित्तः ' म्रध्याशयं परिशोधयमानः । सर्वतगत्परि[पाच]न-निदानं मक्।प्रिणिधानं प्रतिपद्ममानो बोधिसत्वचर्यायां संवसमानः सर्वज्ञतासंभारं संभर्- 10 माणाः प्रणिधिमिरिञ्चन् सो अत्र यक्त्वुकााणुष्पुषं याचकेभ्यः परित्यजन् याचनकाभिप्रसन या दृष्ट्या प्रमन्नप्रीत्याकारैर्ने नेबीधिमवनिर्यातेन प्रेम्णा ब्व्यत्यितमनामकारेण त्यागेना-सारात्कायात्सुप्रतयवेतितेन सारादानचित्तेन श्मशानपर्यत्तेन कायानुस्मृतिमनसिकारेण वृकशुगालश्चभद्धं शरीरं प्रत्यवेत्तमाणः परभक्तिमनितकतया । शरीरानित्यतया अपवि-ढशरीरेण परभक्तचेतनेन एवं धर्ममनिसकारप्रयक्तो बोधिसबस्तान्याचनकाननिमिषं 15 प्रेतमाण एवं चित्तमृत्पादयति । यदि चारुमेतस्याचनकस्यैतच्क्रिशादस्तं यक्तु बुद्धाः-फब्फ़्षं दखां ५ यदिं वा न दखां ५ म्रायःत्तयपर्यते नेषो [18 a]नित्यः इमशानपर्यवसान

<sup>1)</sup> Dh. s. § 75.

<sup>2)</sup> Dh. s. § 85.

<sup>3)</sup> MS. াবানেন্দ্রনা For the form (not in ord. Sk.) see Childers s. v. paritas-sanā; compare also note to fol. [23 b] below.

<sup>4)</sup> I have conjectured that these are the missing letters from the Tib. which has বেশু বিষ্কাৰ তেওঁ মেন্দ্ৰ মান্দ্ৰ বিষ্কাৰ কৰি যে

<sup>5)</sup> Both reading and sense are somewhat doubtful. Böhtlingk (W. Kürz. F) gives to  $avyutth\bar{a}na$  the meaning adas Nichtnachgeben».

इति । स एवं मनसिकारमंतोषितेन सत्तानेनैवं धर्मज्ञानेनाशयेन कल्याणिमत्रमंज्ञाधिष्ठि-तेन याचनकर्द्शनेनासारात्कायात्सारमारातुकामो धर्मकामतया स्वमासात्रखं परित्यज्ञ-त्रेव तत्कुशलमूलं परिणामयतीत्यात्मभावोत्सर्गे कृत्वा ॥

भोगपुण्योत्सर्गो उप्यत्रैवोक्तः । इति कि बोधिसत्तो नानादित्तणोयप्रतिमाक्केष्ठन्या
ठ न्यपुद्रलिद्गागतेष्ठप्रमेयकृपण्यवनीयकेषु बोधिसत्त्रश्रवागतेषु बोधिसत्त्रश्रव्दं श्रुवा उगतेषु बोधिसत्त्रप्रयावकाशगतेषु बोधिसत्त्रद्रानपूर्वं प्रणिधानश्रुतेषु । बोधिसत्तप्रणिधानचित्तनिमित्तिषु । सर्वत्यागमनसाभिलिषितेषु तृप्तपाचनकप्रतिमाननाचेतन श्रागतयाचनकतमापण्येतनो । मयेव तत्र दिशं गत्ता यूयं प्रतिमानियत्व्या श्रुभविष्यते येन युष्माकमागमनक्तमो न स्यात् । एवं समृहप्रणिपातेन त्तमयति सर्वयाचनकान् तमियत्वा

10 स्नापियता विश्वामितशरीरान् कृता तेभ्यो यदच्छ्योपकर्णं प्रतिपादयति । यदिदं मिणरथ[ान् अम्बुंद्वोपकत्याणकन्यारत्वपरिपूर्णान् यदिदं सुवर्णस्थान् अनयदिवशुद्धकन्यारत्रवपरिपूर्णान् । यदिदं वैर्द्यस्थान्वानुकृत्तगीतवाखसंप्रवादितपरिपूर्णान् । एवं स्फटिकस्थान् सुमुखसुवेशधारिस्वत्तंकृतद्वयानप्रतिकृत्वदर्शनचतुरकन्यारत्वपरिपूर्णानिति ।
तथात्रैव देशितं माणर्थान्वा ददानः सर्वस्त्रज्ञात्तसंक्त्वानावानेपक्तरत्युपेतान् ।

15 [18 b]सवाक्तान् । चन्दनस्थान् ददानो स्त्रचक्तस्थ्यप्रयुक्तान् स्विसंक्तासनप्रतिष्ठितान्
याववानार्त्वक्त्रसंक्तव्यूक्तान् स्त्रिवितानिततसंक्वान् ध्वपताकालंकृतचतुर्थिन्यतुर्थे

<sup>1)</sup> oshyana MS.

<sup>2)</sup> These syllables wholly or partly wanting in the MS., have been restored from the Tibetan (f. 22. a 1).

<sup>3)</sup> The MS. here and in the corresponding passages at 19 a (p. 28.3) below has the vox nihili,  $\bar{a}y\bar{a}neya$ . I have succeeded in restoring the text in all three passages from the Tibetan equivalent  $5.5 \cdot \hat{\beta}$ . This ought of course to have some form like  $sarvaj\bar{n}a$  for its original; but clearly the Tibetan translator mistook the somewhat rare Sanskrit word (parallelled however in Pali) for a derivative of  $j\bar{n}\bar{a}$ . It may, however, be noted that Indian tradition, as represented by the Acva-tantra cited by B. and R. does connect the word with that root and not with the Vedic  $\bar{a}j\bar{a}ni$ .

क्वान् नानागन्धविधूपित - सारगन्धानुलेपानुलिप्तान् । सर्वपुष्पव्यूक्विकीर्णान् कन्याश-तसक्ष्मरत्नसूत्रप्रकर्षितानश्चात्तगमनानश्चात्तसमवाक्नप्रयुक्तान् । यावर्प्रतिकूलमनोज्ञप्र-वातगन्धान् मुङक्तिृपुत्रवचनोपचार्प्रयुक्तान् । विविधगन्धचूर्णसम्भृतकृतोपचारानिति ॥

पुनरत्रेवाक् । म्रात्मानं च सर्वस्वानां निर्यातपन्पस्थानं वा सर्वबद्धानाम्-पारदानो राज्यं वा परित्यतन् परभेदकं वा नगररात्रधानीं सर्वालंकारभूषितां य- ६ वार्रुं वा याचनकेषु मर्वपरिवार् परित्यजन् पुत्रडकित्भावी वा दरानी याचनकेभ्यः स-र्वगृक् वापमुजन् । य[ाव]त्सर्वेषिभोगपिरभोगान् वा ददानः । एवं पानदानं रसदानमिप बोधिमलो ददानो विविधान् कल्याणान्दारान् विश्वानविकलांस्तिक्ताँछवणान् करकान् कषायान् नानार्सायोपेतान् मुस्तिम्धान् विविधरसविधिनोपेतान् धात्तोभण-समतास्थापनान् चित्तशरीरबलोपस्तम्भनान् प्रीतिप्रसादप्रामोखकल्पतान्ननान् । याव- 10 त्सर्वपरोपक्रमप्रतिषेधकान् सर्वव्याधिसमनारोग्यसंजननान् । एवं वस्त्रदानं पृष्पदानं गन्धदानं विलेपनदानं माल्यदानं । शयनदानमावासदानमपाश्ययदानं प्रदीपदानं च । ग्ला-नप्रत्यपभैषद्य [19 a]परिष्कारान् बोधिसबो ऽन्प्रयच्कन् यावन् नानाभाजनानि विवि-धसंभाराएयनेककांस्यपात्रीरप्रमेपसंभारोपचिता क्रिएएयसुवर्णद्रप्यचूर्णपरिपूर्णास्तानि बुद्धेभ्यो भगवद्यो द्दानो ऽचित्यद्तिणीयाधिमुक्तचेता बोधिसत्वर्त्नेभ्यो वा द्दानः । 15 कल्याणिमत्रमुड्क्तभिचित्तोत्पादेन श्रार्यसंघाय वा ददानः । बृद्धशासनीयस्तम्भाय पुद्रलाय वा द्रानः । स्रावकप्रत्येकबुद्देभ्यो वार्यगुणसुप्रसन्नचित्ततया मातापित्भ्या द्रानो । गुरु-शृश्युषोपस्थानचित्ततया स्राचार्यगुरुद्दिणीयेभ्यो वा ददानस्तत्र तत्र गुरुसंभाराववाद्शि-तणप्रयुक्तः । स्रशनेत्रमनं वा कृषणवनीपकषाचनकेभ्यो द्दानः । सर्वसत्वाप्रतिकृतचतु-मैत्रीपरिभावितचित्ततवा । पेवालं ॥ 20

इति कि बोधिमत्नो क्स्त्यान्नानेयान् द्दानः मप्ताङ्गमुप्रतिष्ठितान् । षष्टिका-

<sup>1)</sup> New form: Caturdicam (indecl.) in lexx. cf. Pali catuddisa.

<sup>2)</sup> 됐**대**न MS.

<sup>3)</sup> See p. 26, note 3. For the order of members in the compound see B. & R. s. v. সারান্য.

यनान् षद्गन्नोपेतान् पद्मवर्णान् मुखविशुद्धान् मुवर्णालंकारान् केमबालप्रतिच्क्नश-रीरान् नानारत्नविचित्रालंकार्बालशुएउप्रतिप्तव्यूकुान् मुवर्णकल्याणान् कल्याण-[चारू]दर्शनान् । म्रक्कात्तयोजनसरुम्नगमनोपचारान् म्रश्चानानेपान्वा द्दानः । मुख्या-क्तमुखशरीरोपेताननुबवसंपन्नां शतुर्दिग्गमनाकार् बवोपेतानारोक्संपन्नान् दिव्यकत्या- णचार्तसद्शमर्विवभूषणोपेतान् । म तान् ददानः पिरत्यवन् गौरवेण गुरुवनेभ्यः कल्याणिनत्रमातापित्भ्यः कृपणवनीपक्रयाचनकेभ्यः सर्वज्ञगतप्रतियाक्कभ्यो मृक्कचि-त्ततया ददानो ' नागृकीतचित्ततयावृमजन्मकाकरूणापरिस्पुरेन मत्तानेन मकात्याग-परिमाणाबो[19 b]धिसत्वगुणेषु प्रतिपद्यमानो अभिज्ञातबोधिसत्वाध्याशयान् परिशोधय-मानो पावदिति व्हि बोधिसत्व म्रासनदानं ददानः परित्यजन् राजभद्रासनानि वैडूर्पपाद-10 कानि सिंक्प्रतिष्ठितानि मुवर्णमूत्रगृत्रज्ञालवितानान्यनेकचीवरू स्पर्शीपेतप्रज्ञप्तानि स-र्वसारगन्धवासितोपचाराणि विचित्रमणिराज्ञसमुच्क्रितधज्ञान्यनेकरत्नकोटीनियुतशतस-क्स्रालंकार्त्व्यूकानि केमजालवितानविततानि मुवर्णाकिङ्किणीजालसंघिरतमनोज्ञनादिन-र्घोषशब्दानि मक्तात्त्यासनान्यभ्युद्रतो[द्विद्ध]चतुर्दर्शनान्येकक्त्रमकापृथिव्यनुशासनिष-दनाभिषिक्तानि । सर्वराध्यैश्वर्याधिपतेयनियतनिषद्याप्रतिकृतचक्रशासनानुशासनसर्व-15 राजाधिपतेये प्रवर्त्तते । एवं यावदिति कि बोधिसबष्कत्राणि ददानः परित्यजन्मका-रस्रव्यूरुप्रतिमिपउतानि रस्रद्रण्डानि किङ्किणोज्ञालमंक्त्रानि । रस्रमूत्रकर्णकण्ठाव-

<sup>1)</sup> MS. অব্বন্ধি I have supposed a neuter gantra, a by-form of gantrī (cf. Buddhacarita II, 12—a similar passage to this. See Cowell's preface. p. XV).

<sup>2)</sup> MS. açvāyāneyamvā (last letters indistinct); see p. 26, note 3 above.

<sup>3) «</sup>With no niggardliness of mind». See R. Morris in Academy, 25 Feb. 1888.

<sup>4)</sup> These two letter-groups are quite uncertain. A marginal note has: ত্রহিন্ত্র ক্রব্রুহিন্তিহ্ন্থ.

<sup>5)</sup> Adhipateya, a Palicism not hitherto noted in Sauskrit; niyata (if the reading be correct) apparently = «regularly enjoined for».

<sup>6)</sup> The sentence, if the reading be right must apparently be parenthetical: «(and he, sc. the recipient of these gifts, flourishes in sovereignty)».

लीविनामितवैडूर्यमणिक्राराभिप्रलिम्बतानि नन्दीघोषमनोज्ञशब्दोपचाराणि क्मिजा-लाभ्यत्तरिवशुडक्दनानि रत्नशलाकालंकारशतमक्ष्मिवततानि रत्नकोषमन्धारितान्य-गुरुचन्दनान्येकसारवरगन्धकोटोनियुतशतमक्ष्मिवधूषितवासितोषचाराणि जाम्बुनद्प्र-भास्वरशुद्धानि 'तादशानां क्त्राणामनेककोटीनियुतशतमक्ष्मालंकाराणां तदितिरिक्ता-नि चासंख्येषकोटीनियुतशतमक्ष्मालंकाराणयनपेत्तचित्तो ददानः परित्यज्ञव्यसृज्ञवनु- ६ प्रयच्क्नसंमुखीभूतेभ्यो वा सत्तमारेभ्यो निर्वृतानां वो तथागतानां चैत्यालंकाराय । धर्मपयैष्टिये बोधिमत्रकत्याणमित्रे[२० २]भ्यो वाभिज्ञातबोधिमत्यधर्मभाणकेभ्यो वा मातापित्भ्यां वा संघरत्रे वा सर्वबुद्धशासने वा यावत्सर्वप्रतियाक्केभ्यः स एवं तत्कुशलमूलं परिणामर्यात ॥

यथा तावत्प्रथमायामेव परिणामनायां सर्वकुशलमूलप्रस्तावेषूपिर्ष्टं ' एवं प्रणिधा- 10 नमुत्पार्यात । कथमेतानि कुशलमूलानि सर्वत्तग्रह्णयोव्यान्युपकारिभूतानि भेनेपुर्विशु- हधर्मपर्यवसानानि पेन सर्वसत्वानामेतैः कुशलमूलिर्नरकापायप्रतिप्रस्रब्धिभवति । तैर्यग्यो- निकयामलीकिकादुःखस्कन्धाविवर्त्तयेषुः । स तानि कुशलमूलानि परिणामयविवं तत्कुशलमूलां परिणामयित ' स्रतेनाक् कुशलमूलेन सर्वसत्वानां नपनं भवेषं सर्वहृष्टस्कन्धविनवर्त्तनाय ' सर्वसत्वानां त्राणं भवेषं सर्वक्तेत्रशपरिमोचनतया ' सर्वसत्वानां शरणं भवेषं वित्वस्वयागं भवेषं पर्वम्वयाग्रामनतया । सर्वसत्वानां परायणं भवेषमत्यत्तयोगतेमप्रतिलम्भतया । सर्वसत्वानां स्रालोको भवेषं वितिमिर्ज्ञानसंद्रण्यात्रया । सर्वसत्वानां उल्का भवेषमविद्यातमोऽन्धकार्विनिवर्त्तनतया । सर्वसत्वानां प्रत्यानिवर्यात्या । सर्वसत्वानां परिणायको भवेषमनावरणाज्ञीनस्कन्धोपन- 20 पनतया । पेपालं ॥ तज्ञाध्याशयतः परिणामयति न वज्यनमात्रेण । तज्ञोद्य-चित्तः परिणामयति । प्रमु-

<sup>1) =</sup> Pali nibbuta.

<sup>2)</sup> Cf. the name of a Bodhisattva quoted in B. and R. from Daçabh $\bar{u}$ m $\bar{i}$ çvara: Anāvaraņajñānaviçuddhagarbha.

दितचित्तः स्निम्धचितः परिणामयित 'मैत्रचितः प्रेम[20 b]चितः स्नुप्रक्चितो क्तिचितः मुखचितः परिणामयित। तच्चैवं परिणामयित। उदं मम कुशलमूलं सर्वसवानां गतिविशुद्धये संवर्तेत ' उपपत्तिविशुद्धये संवर्तेत ' प्रप्रयम्। प्राथमाक्षात्म्यविशुद्धये संवर्तेत ' स्रमिभूततायां संवर्तेत ' स्रप्यप्रमोषतायां संवर्तेत ' स्रप्यप्रमोषतायां संवर्तेत ' गितमितिवितिश्चयतायां संवर्तेत ' बुद्धप्रमाणतायां संवर्तेत । कायकर्ममनस्कर्मसर्वगुणालंकारपरिपूर्येग संवर्तेत ॥ स्रनेन मे कुशलमूलेन ते सर्वसवाः सर्वबुद्धानारागयेपुरारागियवाः च मा विरागयेपुः । तेषु च बुद्धेषु भगवत्म प्रसादमभेष्यं प्रतिलभेरन् । तेषां च तथागतानामर्कतां सम्यक्संबुद्धानामित्ते धर्मदेशनां शृण्युयः । श्रुवा च सर्वा विमतीवित्तिवर्त्तयेषुः । यथाश्वतं च संधारयेषुः । सन्धारयत्तश्च प्रतिपत्त्या संपादयेपुः । ताश्च तथागतानाराध्येपुः । चित्तकर्मणयतां च प्रतिलभेरन् ' स्रनवस्थानि कर्माणि समुदानयेषुः 'मरूतमु च कुशलमूले- धात्मानं प्रतिष्ठापयेपुः त्वत्वयोगित्र स्रम्यत्वत्त्वर्ययेपुः । सर्वत्रक्षाचेपुः । क्रत्याणिन्द्रयप्रतिलम्भं चाधिगच्छेपुः ' उदाराधिमुक्तिसमतां च परिनिष्पाद्येपुः । सर्वज्ञताने चावकाशं प्रतिलभेरन् ' स्रप्रतिक्तचनुष्मतां च सर्वज्ञतत्यत्याच्याद्येपुः । सर्वज्ञत्वत्वाने च वावकाविन्द्रयपुः । सर्वज्ञत्वत्तां च कायप्रतिप्र् प्रतिलभेरन् । सर्वग्रणालङ्कारं च वाक्यविन्यपुः । स्रविन्यत्वेपुः । सर्वग्रणालङ्कारं च वाक्यविन्यद्येपुः । स्रविन्यत्वेपुः । स्रविन्यत्वेपुः । सर्वग्रणालङ्कारं च वाक्यविन्यद्येपुः । स्रविन्यत्वेपुः । स्रविन्यत्वेपुः । सर्वग्रणालङ्कारं च वाक्यविन्यद्येपुः । स्रविन्यत्वेपुः । स्रविन्यत्वेपुः । स्रविन्यत्वेपुः । सर्वन्यत्वेपुः । स्रविन्यत्वेपुः । सर्वन्यत्वेपुः । सर्वन्यत्वेपुः । स्रविन्यत्वेपुः । स्रविन्यत्वेपुः । सर्वन्यत्वेपुः । सर्वन्यत्वेपुः । सर्वन्यत्वेपुः । सर्वन्यत्वेपुः । स्रविन्यत्वेपुः । सर्वन्यत्वेप्यत्वेपुः । सर्वन्यत्वेपुः । सर्वन्यत्वेपुः । सर्वन्यत्वेपुः । सर्वन्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेपुः । सर्वन्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्यत्वेप्य

<sup>1)</sup> Compare mushitaçruti at F. 58 a. infra and M. Vyutp. there cited; also asampramoshacāriņo at 23 b. infra and Pali forms quoted by R. Morris in Academy, 25 Feb. 1888.

<sup>2)</sup> The scribe here adds a figure noting that these ejaculations are ten in number.

<sup>3) 4)</sup> Words peculiar to Buddhist Sanskrit from which other curious forms are quoted in Divyāvad.; v. index.

<sup>5)</sup> The text of the MS. has  $yath\bar{a}rutam$ , but a marginal note doubtless refering to this, has  $crut\bar{a}$  (sic).

<sup>6)</sup> Here the scribe adds «5»; compare note (2).

<sup>7)</sup> त्नताञ्च MS.

<sup>8) «10»</sup> added: see note (2) above.

श्रितिवक्तरतां च परिपूरियेषुः। येन च सुबोपधानेन सर्वबुद्धाः समन्वागतास्तत्सुबोपधानप्रतिलब्धाः सर्वसत्ता भवेषुरिति ॥ यथा षष्ठी परिणामनोक्तेन विधिना परिणामपति ।
सर्वसत्ता । ज्ञानाक्ताराद्ववतु असङ्गप्रयुक्तचेतसः । आक्तारप्रज्ञातािष्मो उनध्यवसिताक्ताःः
प्रीतिभत्तािनरामिषाक्तारा यावत् कामतृष्णािविनिवर्त्तकाः । सर्वसत्ताः धर्मरसमेघप्रवर्षका भवतु । अनुत्तरधर्मरितिप्रोणितसत्तानाः । सर्वसत्ताः सर्वरसायितक्तां भवतु ।
सर्वसत्ताः सर्वरसायितक्ताः भवतु ।
सर्वसत्ताः अविषवयाना अययाना उत्तमयानाः
शोघ्रयाना मक्ता्यानाः । सर्वमत्ता अतृतर्शना भवतु बुद्धप्रोतिप्रतिलब्धाः। सर्वसत्ताः सर्वकल्याणािमत्रदर्शनानुपक्तसत्ताना भवतु । सर्वसत्ता अगर्भेषद्यरातोपदर्शना भवतु । सर्वसत्ताः क्तेशविषविनिवर्त्तकाः । सर्वमत्ता आदित्यमण्डलोद्धतेर्शना भवतु । सर्वसत्ततनस्तिमिर्यरलविध्मनीतात् ॥

एवमात्मानमुपनिधाय स्वभावनानुकूल्येन पठितव्यं । सर्वस्रातामभिक् चिर्द्शन-तायां परिणामयामि । सीमनस्यदर्शनतायां कल्याणदर्शनतायां परिणामयामि । म्रिभि-लिषितदर्शनतायां प्रकृषितदर्शनतायां दीर्मनस्यादर्शनतायां बुद्धदर्शनोपेतायां परिणा-मयामि ॥

सर्वसवाः शोलगन्धोपेता भवत्वनाद्येष्यशोला बोधिसवपार्मिताशोला[21 b]ः ॥ 15 सर्वसवा रानवासिता भवतु सर्वत्यागपरित्यागिनः । सर्वसवाः वातिवासिता भवतु म्र- वोभ्यचेतनाप्रतिलब्धाः । सर्वसवा वीर्यवासिता भवतु मक्तवीर्यपानसम्बद्धाः । सर्वसवा ध्यानवासिता भवतु प्रत्युत्पन्नबुद्धसंमुखोभावस्थिताः समाधिप्रतिलब्धाः । सर्वसवा बोधिसवपरिणामनावासिता भवतु सर्वसवाः सर्वमुक्तधर्मवासिता भवतु सर्वसवा विव्यश्यनप्रतिलब्धा भवतु मक्तवानाधिगमाय । सर्वसवा म्रायशयन- 20

<sup>1)</sup> MS. °vino.  $\bar{A}t\bar{a}pi$  «zealous» cf. Divy. index; or read  $t\bar{a}yino$ ; cf., Morris, R. J.P.T.S. 1891—3, p. 54.

<sup>2)</sup> MS. apparently ामाहा.

<sup>3)</sup> So a secunda manu; originally oodaragatado.

<sup>4)</sup> Böhtlingk, W.K.F. quotes Lalitavistara 36. 6.

प्रतिलब्धा भवत् । निःपृष्टग्जनबोधिचित्तावासनतात्सर्वसत्वाः मुखशयनप्रतिलब्धा भवत् । सर्वसंसारावचरडः खपरिवर्जनबात्सर्वसत्नाः तेमशयनप्रतिलब्धा भवतु धर्मकामस्पर्शोपे-तोः । सर्वसर्वाः परिशृह्वबृहतेत्रावभासा भवत् गृणवाससुप्रवृक्ता म्रार्यावासनिकेतोचलि ताः । त्रनुत्तर्सर्वबुद्धावासाविरस्तिताः । सर्वसत्ना बुद्धोपनिष्प्रयविक्तिराोे भवत् । सर्व-**5 सता म्रनतालोका भवल् सर्वबृद्धधर्नेष् सर्वसता म्रप्रतिक्तावभासा भवल् सर्वधर्मधालेक**-स्फरणाः । सर्वसत्वा मारोग्यशरीरा भवत् तथागतकायप्रतिलब्धाः। सर्वसत्वा भैषद्यराज्ञो-पमा भवत् म्रत्यताकर्त्पनधर्माणः । सर्वसता म्रप्रतिक्तभैषग्यस्तम्भोपमा भवत् अगिच-कित्साप्रतिपन्नाः । सर्वसत्ना रोगशल्यनिरुद्धा भवत् सर्वज्ञारोग्यप्रतिलब्धाः । सर्वसत्नाः सर्वजगिद्धेषःयक्शला भवत् पयाशयभैषयप्रयोगसंप्रयोक्ता [२२ व]रः ॥ सर्वसत्त्रेष् सर्वरोग-10 विनिवर्त्तनाय परिणामयामि । सर्वसत्तेष्ठपर्यतस्यामबलशरीरतायां परिणामयामि । सर्वस-त्वानां चक्रवाडपर्वतानवमर्यकायबलोपपत्तये परिणामयामि । सर्वसत्वानां सर्वबलोपस्त-म्भनातृप्ततायां परिणामयामि ।। सर्वसत्वा ग्रप्रमाणभावना भवत्वाकाशधात् विप्लाः स्मृतो-न्द्रियोपेताः सर्वलौकिकलोकोत्तरभाषसंग्रक्षणाद्गक्षणस्मृत्यसंप्रमुखाः । सर्वसलाः कल्याण-विश्डिभावना भवतु । म्रतीतानागतप्रत्युत्पन्नसर्वबृडबोध्यभेरप्रसार्याक्रिणः। सर्वसत्वा  $^{15}$  कामङ्गमा भवतु सर्वत्रगामिनींबुद्दभूमिप्रतिलब्धाः । सर्वसत्वाः सर्वसत्वेषप्रतिकृतिचत्ता भवत् । सर्वसवा स्रनाभोगसर्वबुद्धतेत्रपरिस्फुटगमना भवतु । एकचित्ततणसर्वधर्मविक्रमाः। सर्वसवाः श्रात्ताः त्रात्तात्तर्वलोकधात्गमना भवत् । स्रविश्राम्यमानमनोमयकापप्रतिलब्धाः ।

<sup>1)</sup> Possibly sparça is here equivalent to the Pali phāsu. Cf. Childers, s. v.

<sup>2)</sup> The equiv. of Pali upanissaya, not hitherto found in Sanskrit.

<sup>3)</sup> The Tib. (26. a. 2) has ਤੁਸ਼ਾਪਸ਼ ਸਾਹਿਤ ਸਾਹਿਤ ਨੇ ਆ ਲੋੜ which I understand to mean apossessing the quality of excessive sang froid». In one of the polyglot lists of the thousand names of Buddhas I find ਸਾਹਿਤ ਸਾਹਿਤ as the equivalent of Akshobhya.

<sup>4)</sup> No such derivative as mardya is quoted; but the general sense is clear.

<sup>5)</sup> This form hitherto in Pali only.

<sup>6)</sup> Not one of the daça bhūmayah; but cf. the daça balāh Dh.-s. § 76.

सर्वसताः सुखगमनमुक्ता भवतु सर्वबोधिसत्वर्चधानुप्रवेशिनः । स्रनेन कुशलमूलेन सर्वस-ताः कल्याणिमित्रात्यागिचतानुत्सृष्टा भवतु कृतज्ञाः कृतानुपालनतया । सर्वसताः क-ल्याणिमित्रैः सकैकार्षा भवतु सभागकुशलमूलसंयक्णतया। सर्वसताः कल्याणाश्या भवतु कल्याणिमित्रसंवसनसंपद्विकारानुधन्वनतया । सर्वसताः कल्याणिमित्रकुशलमूलकर्मवि-पाकविशुद्धा भवन्त्वेकप्रणिधानाः। सर्वसता मक्ष्यानाभिरक्ताः सं[22 b]प्रस्थिता भवन्त्ववि- ह ष्किम्भितयानसर्वज्ञतापर्यवसानाः । सर्वसताः प्रच्छादितकुशलमूला भवतु सर्वबुद्धावस्था-गोपनप्रतिलब्धाः । सर्वसता गुणज्ञानाभिच्छादिता भवतु सर्वलोकोपक्तेशव्य[प]वृत्ताः। सर्वसता श्रव्हित्नावित्तित्रपुक्तधर्माणो भवत्वविपन्नबुद्धधर्मप्रवाकाः। सर्वसताष्ट्वस्थान्यतु दशबलवितानान्विताः। सर्वसता श्रत्यत्त्वोध्यासनप्रतिलब्धा भवतु । सर्वसता (वेषुद्ध-विक्रात्तिसिं)कृतसनप्रतिलब्धा भवतु सर्वजगदवलोकनीया इति ॥

म्रार्यगगनगञ्जम्त्रे ४ प्याक् । मा भूतन्मम कुशलमूलं धर्मज्ञानकोशल्यं वा यत्र सर्वस-च्चोपजीव्यं स्यादिति ॥

म्रतीतानागतमुभोत्मर्गस्त्वार्यात्वयमितमूत्रे ४भिव्हितः । कुशलानां च चित्तचैतिसका-नानामनुस्मृतिर्नुस्मृत्य च बोधिपरिणामना । इदमतोतकीशल्यं । यो ४नागतानां कुशलमू-लानां निध्यप्तिबोधेरामुखीकर्मसमन्वाक्तारः । ये मे उत्पतस्यत्ते कुशलाश्चित्तोत्पादा- 16 स्ताननुत्तरायां सम्यक्संबोधी परिणामिष्यामीति इदमनागतकीशल्यं ॥ तदेवं चैतिसके-

<sup>1)</sup> The last letters have partly fallen away: but my reading is confirmed by the Tib. द्वेषा 'दा' केद 'दों' (य' पहिंदा.

<sup>2)</sup> The leaf is here much broken. The Tib. (26 b — 27 a) has ঝ্র্ম কুম্ব কুম্ব

<sup>3)</sup> Cf. G.-g.-pariprechā in K.F. 252, also M. Vyutp. LXV. 11.

<sup>4)</sup> Böhtlingk (W.K.F. VII. 352) suggests for nidhyapti (quoting M. Vyutp. 245. 1053): «etwa Nachdenken, philosophische Betrachtung». The Tib. (27 a. 3) has 독자기자자자자

<sup>5)</sup> New as a noun; vb.  $\bar{a}mukh\bar{i}$ -kr in Lalitavistara p. 218.17 and Divy.

नाभ्यासेन सर्वत्यागाधिमुक्तिं परिपूर्ये त्यागचित्तवेगापन्नेन कायप्रयोगेणोत्सृष्टसर्वपरिय-कः। सर्वपरियक्मूलाद्भवडण्खादिमुक्तो मुक्त उत्युच्यते । चनुत्तरांश्चाप्रमेयासंख्येयान् क-ल्यान् नानाकारानतान् लौकिकलोकोत्तरान् सुखसंपत्प्रवर्षाननुभवति । तेन चात्मभावा-दना वडिषामिषेणोव स्वयमनभिगतोपभोगेनाप्याकृष्य परानिष तार्यति ॥ स्रत रवो-६ [23 व]क्तं रत्नमेषे । दानं कि बोधिसलस्य बोधिरिति ॥

॥ शितासमुच्चेये दानपारमिता प्रथमः परिच्छेदः ॥

II.

## 10 शीलपार्गितायां सद्धर्मपरियक्ते नाम दितीयः परिच्हेदः ॥

ह्वमेषामात्मभावादीनामुत्सृष्टानामि रत्ता कार्या । कुतो । यस्मात् ॥ यरिभोगाय सत्ना नामात्मभावादि दीयते । स्रर्रातिते कुतो भोगः । किं दत्तं यत्र भुष्यते ॥ तस्मात्सत्नो- यभोगार्थमात्मभावादि पालयेत् ॥ उक्तं कि बोधिसत्वप्रातिमोते । परं शारिपुत्र रितिष्या- मीत्यात्मा रितितव्यः । ह्वंद्रयपा शारिपुत्र किंतिषिक्तितया समन्वागतो बोधिसत्नो जी- वितकेतोरिप पापं कर्म न करोतीति ॥

वोरदत्तपरिपृच्कायामय्याक् । शकरिमव भारोद्दक्नार्थं केवलं धर्मबुद्धिना वाढ्य-मिति । तथा ४ नयमितसूत्रे ४पि । कायडुष्खतया च न परिखिखते सवावेत्ततयिति ॥

तञ्चात्मभावादिकं कथं पालयेत् । कल्याणिमत्रानुत्मर्जनात् । यथोक्तमार्यगणउ-व्यूक्ते त्रार्यश्रीसंभवेन ॥ कल्याणिमत्रसम्धारिताः कुलपुत्र बोधिसत्ना न पतित्त द्वर्गति-

<sup>1)</sup> This syllable, which would give a form explicable but not found, is possibly an addition to the MS.

<sup>2)</sup> M. Vyutp. LXV. 83. Vīradattagrhapatipariprechā; cf. Nanjio 23 (28) and K.F. 216.

<sup>3)</sup> For the form see Divy. 253.10.

<sup>4)</sup> With the text of the subjoined extract I have collated R. As. Lond. MS. Hodgson № 2. (called «H» below) f. 253. a sub fin.

षु । कल्याणिमत्रसमन्वाक्तानातिक्रामित बोधिसविश्वतां । कल्याणिमत्रप्रतिक्वा म्रभ्युद्गतां भवित लोकात् कल्याणिमत्रपर्युपासितां बोधिसवा म्रसंप्रमोषवारिणो भवित्त
सर्वबोधिसवर्चिता । कल्याणिमत्रपरिगृक्तीताः बोधिसवा द्वर्द्धषा भवित कर्मक्तिशैः ।

(अ) सम्बोधकाः कल्याणिमत्रा म्रकरणोयानां सिववारकाः प्रमादस्थानात् । निष्कासियतारः
संसारपुरात् । तस्मात्तर्वः कुलपुत्रा एवं मनिसकार्गत् प्रतिप्रम्रब्धेन कल्याणिमत्राः ।

एयुपसं (३३ ७)क्रिमितव्यानि । पृथिवीसमित्तिन सर्वभारवक्तापिरिणम्नतया वम्नसमित्तेन ।

गमियाशयतया । चक्रवाउसमित्तिन सर्वद्रष्वासंप्रविधनतया । लोकर्गससमित्तिन सर्वकपंसिमारानाबुगुप्सनतया । र्बोक्र्रणासमित्तिन मानातिमानविवर्जनतया । यानसमित्तिन
गुक्तभारिवर्क्ततया । स्वसमित्तिनाकुध्यनतया । नौसमित्तेन गमनागमनापरित्र-

<sup>1)</sup> Doubtless = «gone forth from»; cf. Childers p. 613.

<sup>2)</sup> For the form see Divyav. Ind.; for the meaning, note to translation.

<sup>3)</sup> For the form cf. p. 30. supra, note (1).

<sup>4)</sup> Sambodhanāni (neut.) H. sancodakāh our MS.

<sup>5)</sup> This occurs in H. at f. 254. b. 3 sqq.

<sup>6)</sup> So rightly H.; our MS. orā.

<sup>7)</sup> H. inserts te.

<sup>8) ... (8)</sup> These syllables supplied from H.

<sup>9)</sup> H. reads clearly onāparinamanatayā (offic) which gives good sense. Our MS, however shows the same form āparitasyanatayā that has been noted on p. 25.7 above and also occurs a few lines below; a derivative of tras is of course possible, though less probable, here. The Tib. (28. a. 1) has a word on the changing place» (Jäschke p. 25).

<sup>10)</sup> vajravāda. H.

<sup>11)</sup> A «Palicism» for আহা°: Cf. Milindapañho p. 386.2 pabbato... asampavedhī.

<sup>12)</sup> Samā... yugupsanatayā (three aksharas lost) A.; samādānaghanatayā H. Our reading is confirmed by the Tib. ਨੇ ਨੇ ਨੇ ਨੇ (28. b. 2). The meaning of lokadāsa (ਨਿੰਟ੍ਰੀ ਨੂੰ ਨੇ ਦੀ ਨ੍ਹੇਂ ਨੇ ਦੇ ਨੇ ਤੇ) is rather to be sought in the kammakara of Mil.-P. 379 than in the similar Tibetan phrase cited by Jäschke, Dict., 45. a. 3.

<sup>13)</sup> र्जोपरु॰ H. «Besen» (Böhtl.?) but युग् र्रस्य «the act of sweeping» Tib., 28. a. 2 fin.

स्यन्तिया । सुपुत्रसद्देशन कल्याणिमत्रमुखवीत्तैणतया । स्रात्मिन च ते कुलपुत्रातुरसंज्ञोन्द्रयाद्यात्या । कल्याणिमत्रेषु च वैय्यसंज्ञा । स्रनुशासनोषु भैषद्यसंज्ञा । प्रतिपत्तिषु व्याधिनर्धातनसंज्ञा । स्रात्मिन च ते कुलपुत्र भी हसंज्ञोत्पाद्यितव्या । कल्याणिमत्रेषु प्रूरसंज्ञा । स्रत्रेषं वाचनोपासिका
किमोते वर्णितं । कल्याणिमत्रानुशासनीप्रतिपत्रस्य कुलपुत्र बोधिसवस्य बुद्धा भगवत्तो । किमोते वर्णितं । कल्याणिमत्रानुशासनीप्रतिपत्रस्य कुलपुत्र बोधिसवस्य सर्वज्ञता असतीभवति । कल्याणिमत्रवचनाविचिकित्सकस्यासन्नीभवत्ति कल्याणिमत्राणि । कल्याणिमत्रवन्ति । कल्याणिमत्रवचनाविचिकित्सकस्यासन्नीभवत्ति कल्याणिमत्राणि । कल्याणिमत्रवस्य भवति । स्रत एवार्यमुधनः सार्धज्ञस्य भित्तोः पादौ शिरुसाभिवन्यानेकशतसरुस्रकृतः प्रद्विणीकृत्य सार्धजं भितुमवलोक्य प्रणिपत्य पुनः पुनर्वलोकपिवयतं प्रणिपतन् [24 ब]नमस्यववनमन्मनिस कुर्वन् चित्तपन् भावयन् परिभावयनुद्वन्तमुदानपन् रुद्धारं कुर्वन् । गुणानिभमुखीकुर्विन्नगमयनत्र सनिमुस्मर्न् दृढीकुर्वविविज्ञकृत्मनसागमयनुपनिबद्धन् प्रणिधिं समवसरन् दर्शनमिलषन् स्वर्गनिमत्तमुद्दुद्धन्यावत्तस्यात्तिकात्प्रक्रात्तः । तथा कल्याणिमत्रागतां सर्वज्ञतां संपश्यत्रमुमुखो हर्न् पावन्मेधस्य द्रमितस्यातिकात्प्रक्रात्तः ॥

वोधिसत्तप्रतिमोते अयुक्तं । इक् शारियुत्र बोधिसत्तो धर्मकामतया नास्ति तछोके

<sup>2) °</sup>khodīksh° H.

<sup>3)</sup> This fem. form (not in lexx.) is supported here and just below by H.

<sup>4)</sup> Sc.  $Gandavy\overline{u}ha$ -sutre; but I have not succeeded in verifying this extract in the text of that work. Compare however  $R\overline{u}j$ . Mitra, Nep. B. L. p. 91.

<sup>5)</sup> Our MS. is not clear here. The word may be read *Dramidasya*, a form supported by the Gaṇḍavyūha MS. («H») at f. 41 a. 3. Rāj. Mitra op. cit. p. 91 speaks of «Dravidian named Megha»; and this is probably right, though the Vyutpatti (cited by B.R.) gives Dramita or Dramita as nomen proprium.

रत्नं यत्र परित्यन्नति । नास्ति तत्कायोपस्थानं यत्र करोति । नास्ति तन्नङ्गाप्रेषणं यत्नो-त्मरूते । नास्ति तदाक्कर्म यत्नोत्मरूते ग्राचार्योपाध्यायगौर्वतया ॥ पेयालं ॥ तत्कस्य हेतोः । बन्धव्केर्येष धर्मः मंवर्तते । नातिन्नराव्याधिमर्णाशोकपरिदेवडुष्वदीर्मनस्य-व्केर्येषष धर्मः मंवर्तत इति रत्नचित्तमुत्पाद्य भैषन्यचित्तमुत्पाद्य । मर्वमत्नानां ग्लान्य-व्युपशमयिष धर्मः मंवर्तत इति । रुष्टव्यश्चास्माभिः सर्वमत्नानां ग्लान्यव्युपशमायैवंद्वपो ६ धर्म इति ॥

उप्परत्तर्पार्य्वक्रायामय्युक्तं । सचेत्युनर्गृरुपते पाठस्वाध्यापाधिको बोधिसवः कस्य-चिर्त्तिकाच्चतुष्पादिकां गाथां शृणुपाडिद्दिशेदा उद्दृङ्खीयादानशोलतात्तिवीर्यध्यानप्रज्ञा-संप्रयुक्तां बोधिसवसंभारोपचयं वा तेन तिस्मित्राचार्ये धर्मगौरवं करणीयं यावाद्वर्नामप-द्व्यज्ञ[न - ] [24 b]गाथोदिष्टा । यदि तावत एवं कल्पांस्तस्याचार्यस्योपस्थानपित्चर्या 10 कुर्याद्दश्वठतया सर्वलाभसत्कारपूबया । श्रम्यापि गृरुपते न प्रतिपूरितमाचार्यस्याचार्यगीरवं भवति । कः पुनर्वादो धर्म[गौरवं]॥

प्रज्ञापार् मितायामष्टसक् स्निकायामय्युक्तं । कल्याणमित्रेषु च त्या कुलपुत्र तीत्रं गौ-रवमुत्पाद्यितव्यं । प्रेम च करणीयं । स्रव खलु सदाप्रक्तितो बोधिसत्नो मक्तासत्न एवंद्र-पेर्गुणीगीर्वमनिस्कारेर्गच्छ्वनुपूर्वेणान्यतमनगरमनुप्राप्तम् । तत्र तस्यात्तरायणमध्यग- 15 तस्यौतदभूत् । यह्वक्मिममात्मभावं विक्रीयानेन मूल्येन धर्मीद्रतस्य बोधिसत्नस्य मक्ता-सत्वस्य सत्कारं कुर्या । दोधरात्रं कि ममात्मभावसक्ष्नाणि भग्नानि तीणानि विक्रीतानि पुनर्पारेमाणे संसारे उपरिमाणानि योनि मया कामकेतोः कामनिद्रानमनुभूतानि न पुनरे-वंद्रपाणां धर्माणां कृतेश एवंद्रपाणां वा सत्नानां सत्काराय ॥ स्रव खलु सद्ाप्रकृदितो बो-

<sup>1)</sup> These syllables or something like them may be supplied to fill the lacuna from the Tib. (29. a. 5): ক্রিখালুখানা নাম্বান্ধ নাম্বান্ধ

<sup>2)</sup> See Ashţ.-Pāramitā, Ch. XXX, pp. 495, sqq.

<sup>3)</sup> च निर्यद्वःखानि Asht. P. text.

<sup>4)</sup> कृतस text.

धिसत्नो मक्तासत्नो ऽत्तरायणामध्यगतः शब्दम्दीरयामास घोषमन्ष्रावयामास । कः प्रति णार्थिकः कः पुरुषेणार्थिक इति पेयालं । स्रथ खलु मारः पापीयान् ब्राव्सणगुरुपतिकां-स्तवा समुपस्थापयायामास यथा तं घोषं नाश्रीषुः । यदात्मनः ऋायकं न लभते तदैकात्तं गता प्रारोदीरश्रूणि च प्रावर्त्तपदेवं चावदर् । श्रको वतास्माकं डर्लमा लाभा ये वयमात्मभावь स्यापि क्रेतारं न लभामके । मय खल् शको दे[25 व]वानामिन्द्रो माणवकद्वेपेण यावतस-दाप्रकृदितं बोधिमलं मक्समलमेतद्वीचत् । किं लं क्लपुत्र दोनमना उत्काषिठतमानमो **ष्ट्राणि प्रवर्त्तयमानः स्थितः ॥ स**राप्रकृदित **एवमारु ।** श्ररुं माणवक धर्मकामतया **र्**ममा-त्मभावं विक्रीय धर्मपूर्वा कर्तुकामः सो ४क्मस्य क्रीयकं न लभे । पेपालं ॥ श्रय खलु स माणवकः सद्।प्रकृद्तिं बोधिसतं मक्ससबमेतद्वोचत्। न मम कुलपुत्र पुकृषेण कृत्यमपि 10 तु खलु पुनः पितुर्मे यज्ञो यष्टव्यः । तत्र मे पुरुषस्य ॡ्रयेन कृत्यं लोक्तिन चास्थिमज्जया च । तद्दास्यित वं क्रयेण ॥ श्रथ खल् सदाप्रकृदितस्यैतदभूत् । लाभा मे सुलब्धाः परिनिष्पन्नं चात्मानं ज्ञाने प्रज्ञापार् मितोपायकीशल्येषु । यन्मयात्मनः क्रायको लब्धो ॡ्रयस्य रुधिरस्य चास्थिमङ्बायाश्च ॥ स ॡ्रष्टचित्तः कल्यचित्तः प्रमुद्तिचित्तस्तं माणवकमेतद्वीचत् । दा-स्यामि माणवक येन ते इत म्रात्मभावादर्थः । यावत्सदाप्रकृदितो बोधिसबी मकासबस्ती-15 ह्यां शस्त्रं गृक्तोत्ना दत्तियां बाक्कं विद्वा लोक्तितं[निम्नावयति स्म]दत्तियां चोक्तं विद्वा निर्मासं च कुलास्थि भेत्तं कुड्यमुलम्पसंक्रामित ॥

<sup>1)</sup> मनुष्यावयामास ... उदीर्यति स्म text.

<sup>2)</sup> The omitted words are: कः पुरुषं क्रेतुमिच्छ्तीति and a paragraph giving the resolution of Māra.

<sup>3)</sup> प्रत्युप° some MSS. of the Ashtasāhasrikā.

<sup>4)</sup> A few unimportant words of the  $Ashtas\overline{a}hasrik\overline{a}$  text are here omitted by our author.

<sup>5)</sup> Hitherto only in lexx. But krāyika occurs in the Divyāvadāna.

<sup>6) 8</sup> lines omitted of the text (p. 497).

<sup>7)</sup> So the printed text; our MS. has दास्यस्य तत्क्रायेण.

<sup>8)</sup> Parinishp. is a new compound, doubtless intens. of নিঅ'; the text has স্থানেমার.

<sup>9)</sup> Supplied from Ashtasāhasrikā text.

म्रथ खत्वन्यतरा श्रेष्ठिदारिकोपरिप्रासादतलगताम्नातीत् सदाप्रकृदितं बोधिसत्नं यावत्सा श्रेष्ठिदारिका येन सदाप्रकृदितो बोधिसत्नस्तेनोपसंक्रम्यैतद्वीचत् । किं नु खलु तं कुलपुत्रैवंद्रपामात्मनः कारणां कार्यसीति । यावत्सा दारिका पूजाप्रयोज्ञनं स्रुत्वो पुनराक् । का पुनि १०० । सते कुलपुत्र ततो गुणजातिर्निष्पत्स्यते । सतामेतद्वीचत् । स दारिके कुलपुत्रो मम प्रज्ञापारिमतामुपायकौशत्यं चोपदेस्यति । तत्र वयं शितिष्याम- १०० विक्तं वयं शित्तमाणाः सर्वसत्नानां प्रतिशरणं भविष्यामः । पेयौलं ॥ स्रथ खलु सा श्रेष्ठिदारिका सदाप्रकृदितं बोधिसत्नमेतद्वोचत् । स्राध्यं कुलपुत्र । यावद्वदाराः प्रणीताश्चामी त्रया धर्माः परिकोर्त्तिताः । एकिकस्यापि कुलपुत्रवेद्वपस्य धर्मस्यार्थाय गङ्गानदोवालीको-पमानिप कत्त्यनिवमात्मभावाः परित्यक्तव्या भवेयुः । तथोदाराः प्रणीताश्चामो त्रया धर्माः परिकोर्त्तिताः। स्रापे तु खलु कुलपुत्र येन येन कृत्यं तत्ते दास्यामि सुवर्णं वा माणं वा मुक्तां 10 वा वैद्र्यं वा यावस्तेन तं तं धर्मोद्धतं बोधिसत्नं सत्करिष्यिस । याविद्वस्तरेण तया दारिकपा पर्चशतपरिवार्या सार्द्ध तस्य धर्मोद्धतस्य संक्रमणं कर्तव्यं ॥

श्रेय खलु धर्माद्रतो बोधिमत्रो मक्।मत्नः उत्यायामनात्स्वकं गृकं प्राविद्यत् (यावत्स-प्त वर्षाण्येकसमाधिसमापन एवाभूत् । सदाप्रकृदितो बोधिमत्रो मकामत्वः सप्त वर्षाणि न कामवितर्कमुत्पाद्यामास । न व्यापाद्वितर्के न विक्सिवितर्कमृत्पाद्यामास । न रसगृ- 15

<sup>1)</sup> The Ashtasāhasrikā text gives his explanation verbatim.

<sup>2) °</sup>ष्यामके text.

<sup>3)</sup> For the passage omitted by our author see Ashtasāhasrikā p. 499, ll. 1—10.

<sup>4)</sup> This word is omitted in the MS. here and below, line 9.

<sup>5)</sup> तावत् added in A.-P. text.

<sup>6)</sup> प्रागेव बहुनामर्थाय A.-P. text.

<sup>7)</sup> य**था मम रोचते** A.-P. text.

<sup>8)</sup> The enumeration is much longer in the A.-P. text: see p. 500.

<sup>9)</sup> See Ashtasāhasrikā Ch. 31. p. 520, a considerable passage being passed over by our author.

<sup>10)</sup> This clause gives the substance of a passage occurring at p. 520 (fin.) of the printed text.

हिमृत्पारयामामान्यत्र । करा नाम धर्मोद्रतो बोधिमत्नो मकामत्नो व्यत्यास्यति । यद्वयं धर्मे। इतस्य बोधिसत्तस्य मकासत्तस्य धर्मासनं प्रज्ञापिष्ण्यामो पत्रासी कुलपुत्री निषय धर्म देशियष्यति तं च पृथिवीप्रदेशं मिक्तं संमष्टं च करिष्यामी नानापृष्पाभिकीर्णे [इति चि-त्तवामार्त्त्री। तान्यपि मेष्टिरारिका प्रमुखाणि पञ्चरारिकाशतानि सराप्रकृदितस्य बोधि-5 सत्तस्यानुशित्तमाणानि द्वाभ्यामेवेर्यापद्याभ्यां कालमतिनामयामासुः॥ श्रद्य खल् सदाप्रकृदि-तो बोधिमबो मकामबो दिव्यं निर्वोषमश्रीषीदितः सप्तमे दिवसे धर्मोद्रतो बोधिमबो मकासबो अस्मात्समाधेर्व्यत्याय मध्ये नगरस्य निषय [26 a]धर्म देशियष्यतीति । म्रथ खलु सदाप्रकृदितो बोधिसबो मक्सिबह्तं निर्धोषं श्रुवा म्रात्तमनाः प्रमुद्दितः प्रीतिसीम-नस्यजातस्तं पृथिवीप्रदेशं शोधपामास सांई श्रेष्ठिदारिकाप्रमुखैः पञ्चभिर्दारिकाशतैर्धर्मा-10 सनं प्रज्ञपयामास सप्तर्समयं । श्रथ खल् सदाप्रकृदितो बोधिसत्नो मकुासत्नस्तं पृथिवीप्र-देशं सेक्कुकामञ्च । न चोदकं समसात्वर्येषमाणो ४पि लभते येन तं पृथिवीप्रदेशं सिञ्चेद्व । यद्यापि नाम मारेण पापीयसा तत्सर्वम्दकमत्तर्धापितं म्रप्येव नामास्योदकमलभमानस्य चित्तं दुष्खितं स्यादीर्मनस्यं च भवेचित्तस्य वान्ययातं भवेखेनास्य कशलमलात्तर्धानं भवेत्र वा भाजेर्न् कुशलमुलानि । म्रथ खल् मदाप्रकृदितस्य बोधिमत्रस्य मकामत्रस्यैत-15 दभुत् । यह्वक्मात्मनः कायं विद्धा इमं प्रदेशं कृधिरेण सिञ्चेयं । तत्कस्य केतोः । स्रयं कि पृथिवीप्रदेश उद्दतरबस्को । मा रत्नोधातुरितो धर्माद्रतस्य बोधिसत्तस्य मङ्गासत्तस्य काये निपतत् । किमक्मनेनात्मभावेनावश्यंभेर्नधर्मिणा क्यी । वरं खल् प्नर्ममायं काय एवंद्रपया क्रियया विनश्यत् न च निःसामर्थ्यक्रियया । कामहेतोः कामनिदानं बहूनि

<sup>1)</sup> So A.-P. text and MS. for grdhyam: Childers cites a passage where giddha (adj. neut.) is used nominally.

<sup>2)</sup> A.-P. has the better reading: api tu.

<sup>3)</sup> This reading (yad =  $\alpha ut$ ) is confirmed by a XII cent. MS. of the Ashṭasāhasrikā in the British Museum. The reading of the printed text p. 520 ad fin., yan nvayam (!) is possibly meant for yan nu vayam.

<sup>4)</sup> These words are supplied from the Ashtasāhasrikā text.

मे ब्रात्मभावसक्ष्वाणि पुनः पुनर्पिर्माणे संसारे संसरतो भिन्नानि । यदि पुनर्भियन्ते का-ममेवंद्वपेषित्र धर्मस्थानेषु भियन्तो ॥

श्रय बलु सदाप्रहादितो बोघिसबो मक्तासब इति प्रतिसंख्याय तीहणं शस्त्रं गृकी बा स्वकायं सम[26 b] ततो विद्वा तं पृथिवीप्रदेशं स्वहाधिरेण सर्वमिसञ्चत् । एवं ताभिर्षि दारिकाभिः कृतं । न च सदाप्रहिदतो बोधिसबस्य मक्तासबस्य तासां वा सर्वासां दारि- 5 काणां चित्तस्यान्यथाबमभूत् । यत्र मारः पापोयानवतारं लभेतेर्तत् ॥

म्रत एवं चतुर्धर्मकसूत्रे <sup>(3)</sup> प्युक्तं । कल्याणिमत्रं भित्तवो बोधिसबेन मकासबेन या-विक्षावं न परित्यक्तव्यमिष बोवितकेतोरिति ॥

तदेवं कल्याणमित्रानुत्सर्गादात्मभावादीनां रतादिकं कार्ये ॥

सूत्राणां च सदेत्तणाद्वेाधिसत्वशितायदानि कि प्रायः सूत्रेष्ठेव दश्यते । तेषु तेषु 10 सूत्रातेषु बोधिसत्वसमुदाचारा बोधिसत्वशितायदानि प्रज्ञतानीति वचनात्। तस्मात्तद- नैतित्यो मा भूदापत्तिमापवस्याप्यज्ञानाद्विरतिरिति सदा सूत्रदर्शनायादरः कार्यः। तदनेन कल्याणिमत्रानुतसर्गेण सूत्रात्तर्द्शनेन च सर्वः सद्धर्मपरियक् उत्को भवति॥

यथोक्तमार्यसागर्गतिसूत्रे । याभिर्तरिक्तिभिः सो उनिभत्ताप्यो धर्मः सूच्यते तासामतरिक्तिनां यदा धार्णं देशना यावद् ' श्रयमुच्यते सर्ह्वमपरियक्ः । पुनर्परं कुल- 15
पुत्र ये ते धर्मभाणका रूषामेवंद्रपाणां सूत्रात्तानां देशियतारः प्रतिपत्तिसाराद्य तेषामिषधर्मभाणकानां यत्सेवनं भन्ननं पर्युपासनमुत्थानमुपस्थानं गौर्वं चित्रोकारः श्रुश्रुषा
श्रारता परियक्शीवर्षिणउपातृशयनासनग्लानप्रत्ययभेषद्यपिष्कारदानं साधुकारदानं
स्वाम्यारता कुशलपत्तरता वर्णभाषणमवर्णप्र[तिच्क्) [27 2]दनता ' श्रयमिष सहर्म-

<sup>1)</sup> So text: itah MS.

<sup>2)</sup> The A.P. text (p. 522.) adds: kuçalamūlāntarāya - karaṇāya.

<sup>3)</sup> K.F. 268.

<sup>4)</sup> These syllables which are lost in the MS. I suggest from the Tibetan which has, if I rightly read the print, here rather indistinct: (32. b. 2). Paṭicchādana occurs in Pali in a similar way: see Dhammapada p. 376 quoted by Childers, s. v.

परियकः । पेयालं ॥ पुनर्परं कुलपुत्र याविवादपरमता । स्रधर्मे धर्मवादिनां च पुत्रलानां सक् धर्मेण नियकः । स्रयमपि सह्वर्मपरियकः । पुनर्परं कुलपुत्राप्रतिकतसत्ता-नस्य सर्वसवप्रमोत्तबुद्धेनिर्गामिषचित्तस्य परेभ्यो धर्मदानम् स्रयमपि सह्वर्मपरियकः। पुनर्परं कुलपुत्र यो धर्मस्रवणकेतुको वा धर्मदेशनाकेतुको वा उत्तश एकक्रमव्यतिकारो उत्तशरकउच्छ्वासप्रश्चासो वा । स्रयमपि सह्वर्मपरियकः। पेयालं ॥ प्रक्रूतं वतेदं कुलपुत्र चित्तं विषयेषु । तस्य या निवारणा परिरता एकायोभावो दमः शम उपशमो विनयो उयमुच्यते सह्मपरियकः । पेयालं ॥ पुनर्परं कुलपुत्र येन धर्मेण यो स्रधर्मः प्रवर्तते तस्य धर्मस्यापरियकः उनुपादानमयमपि सह्मपरियकः इत्यादि ॥

तत्र धर्मभाणकसेवादिना कल्याणिमत्रानुत्सर्ग उत्तः। कल्याणिमत्रस्तवां च।तदेते10 न सद्दर्मपिर्यदेण विना ' न रता ' न शुद्धिर्नवृद्धिस्ततश्च सो ४पि न बोधिसब इत्यवश्यकार्यः सद्दर्मपिरियक्ः॥

उत्तं कि स्रोमालासिंक्नार्सूत्रे । यान्ययोमानि भगवन् गङ्गानरीवालिकासमानि बोधिसत्तप्रणिधानािन तान्येकिस्मन्मकाप्रणिधाने उपनित्तितान्यकर्गतान्यनुप्रतिष्ठािन यद्वत सहर्मपरियके । एवं मकाविषयो भगवन् सहर्मपरियक इति ॥ पुनर्त्रेवाकः । स्याविवाधानरस्य । एवमेव रेवि मारस्य पापीयसः परीत्तो अपि सहर्मपिरियको । १२ छोवेधनीयो भवति शोकावकः परिरेवकरस्य भवति । नाकं रेवि सन्यमेकमपि धर्म कुशलं समनुपश्यामि मारस्य पापीयस एवं वेधनीयं शोकावकं परिरेवकरं च । यथायमल्यो अपि

<sup>1)</sup> Sic MS.

<sup>2)</sup> This is a new compound from the rare root hru (by-form, hrṛi) which means «to be or make crooked». Native Pali lexx. (not however Childers) have hurati in the same sense. This agrees with the Tibetan which has (32. b. 5—6) ਐਮਨਾ ਪ੍ਰੇਨ ਨੂੰ ਮੁੰਕ ਦੇ ਪ੍ਰੇਨ ਨੂੰ ਪ੍ਰੇਕ ਦੇ ਪ੍ਰੇ

<sup>3)</sup> K.F. 218.

[सह]र्म परिप्रक् इति ॥ पुनराक् । स्याख्यापि नाम देवि सुमेरुः पर्वतराज्ञः सर्वान्कुलपर्व-तानिभभवन्नभिरोचते च समिभिरोचते चोच्चबेन विपुल्लबेन च । प्रवमेव देवि मकायानिकस्य कायजीवितिनर्येत्तस्य न च गृकोतिचित्तस्य सद्धर्मपरिप्रको नवयानसंप्रस्थितानामपि का-यज्ञीवितसायेताणां मकायानिकानां सर्वान् कुशलान्धर्मानभिभवतीत्यादि ॥

तथार्यसागर्मितसूत्रे उप्याक् । 5 परिगृक्तीतो भवती जिनेभि-र्देविभि नागेभि च किन्नरेभिः। प्रायेन ज्ञानेन परिगृक्तीतः सद्दर्भधारित तथागतानाम् ॥ पेपालं ॥ स श्रन्यतेत्रेष् न जात् जायते 10 सर्वत्र जाती च जिनं स पश्यति। दृष्ट्वा च तिस्मैं छाभते प्रसादं सद्दर्भधारित तथागतानाम् ॥ ज्ञातिस्मरो भवति मकात्मधर्मा प्रव्राचनाभी भवते प्नः प्नः। 15 परिश्रहचारो प्रतिपत्तिसारः सद्दर्भधारित तथागतानाम् ॥ पेयालं ॥ लाभी च भोती विद्वधारणीये न नश्यते कलपशतिभि यच्छुभम्।

<sup>1)</sup> Kshasyā MS.

<sup>2)</sup> Metres: Upajāti and Vamçastha (cf. Jacobi in ZDMG XXXVIII. 605).

<sup>3)</sup> To be read, or at all events pronounced for the metre, bhoti, as in the  $q\bar{a}th\bar{a}s$  of Ch. 1.

<sup>4)</sup> Vidyādhāranīnām gloss a sec. manu.

प्रतिभानवत्तो भवते स्रसक्तः सहर्मधारित तथागतानां ॥ शक्रो ऽय ब्रक्मा तथ लोकपालो मनुष्यराजा भवि चक्रवर्ती। संबेन सीष्येन स बोधि ब्ध्यते 5 सद्दर्भधारित तथागतानाम्॥ हात्रिंश काये ऽस्य भवति लत्नणाः [28 a]म्रनिन्दिताङ्गो भवते विचत्तणः। न तस्य तृप्तिं लिभि प्रवमाणाः सद्दर्भधारित्व तथागतानाम् ॥ 10 न तस्य संमुख्यति बोधि चित्तं न चोहुरः पारमिता चरीष्। म्रमंगृक्तीतः कुशलः शतेभिः सद्दर्भधारित तथागतानामिति॥ ॥ शीलपार्मितायां सद्दर्मपरियक्ते नाम द्वितीयः परिच्झेदः॥ 15

## III.

## धर्मभाणकादिर्त्वा तृतोयः परिच्छेदः ॥

उक्तस्त्रयाणामिय सामान्येन रताखुपायः । रतादयस्तु वाच्याः । तत्रात्मभावे का 20 रत्ता यदनर्थविर्वजनं ॥ तत्रेति सद्धर्मपरियक्ते वर्त्तमानस्यात्मभावरता चिन्यते यथा परान्न नाशयेत् । इदं चानर्थविवर्जनमार्यगगनगञ्जमूत्रे सद्धर्मधारणोखतैर्बोधिसवैर्भाषितं ॥

<sup>1)</sup> The words  $bh^\circ$  as are a correction in a later hand, the original reading being pratipattis  $\bar{a}$  rah.

<sup>2)</sup> Here for labhante: the form is cited as replacing other inflections by Muir Skt. Texts <sup>2</sup>, II, 122.

वयम्तसकामो भगवन् निर्वृते द्विपदोत्तमे । सद्दर्म धार्रियष्यामः त्यह्मा कायं स्वजीवितम् ॥ लाभसत्कार्मृतसृष्ट्वा सर्वे चोत्सव्य संस्तवं। म्रन्**रसष्ट्राँ इमं धर्म बृ**द्धज्ञाननिदर्शकम् ॥ म्राक्रोशपरिभाषांश उक्तत्तवचनानि च। 5 तात्या तान्मर्षयिष्यामः सद्दर्मप्रतिसंयकात् ॥ उच्चग्धनां तर्जनां च स्रवर्णमयशासि च । सर्वास्तान्मर्षयिष्यामो धारयत्त इमं नयम् ॥ ये ॥ रवंविधे मकाघोरे भिन्राजानतोभणे। विलोपकाले सवानां सद्दर्भ धारयामके ॥ 10 गम्भोरा ये च मुत्रासा विमुक्तिफलसंकिताः। प्रतोद्धका न भेस्यति<sup>(5)</sup> चित्रा मृत्यति ते कथास् ॥ पे ॥ मैत्रीं तेष् करिष्यामो ये धर्मेषप्रतिष्ठिताः। कारुएयं च करिष्यामी धार्यत इमं नयम् ॥ दृष्टा द्वःशीलमलांश इच्कालोभप्रतिष्ठितान्। 15 म्रश्चपातं करिष्यामो गतिः कान्धस्य भाविता ॥

<sup>1)</sup> The metre requires, of course, a dissyllable: cf. the voc. form bhagoh.

<sup>2)</sup> Sic MS.

<sup>3)</sup> Compare p. 12, note 5, above. The noun-form appears to be new.

<sup>4)</sup> The Tib. (34. b. 2) has ਨ੍ਹਾਂ ਕੁੱਨ ਜ਼੍ਰਾ ਦੇ ਸ਼ਹਾਨ ਨੂੰ and this would seem to confirm-kshobhaṇa though not of course strictly metrical. Rājāna-is quite clear in the MS., but as the compound-base of rājan it is difficult to justify even in a Buddhist poet.

<sup>5)</sup> Bhesyanti for bharishyantii Pali hessanti; mṛkshyanti (though the MS. is uot clear). I take to be an incorrect fut. from y mṛç. The Tib. appears to have no equivalent for this word.

[28 b]सक्तैव च तं रृष्ट्रा सद्दर्मप्रतिबाधकं। हरतो मैत्रमेष्यामो मा नो रूप्येत एव कि ॥ रितिष्यामी यथाशस्या वाचाकर्मम् संवृताः। सक्तैनान वह्यामः स्वपापे अस्मिन्प्रतिष्ठितान्॥ दानैस्तवापि सत्कारैः परिपाच्येक् तानरान्। б पश्चिनां श्चीदिष्यामी भूतमापायगीचरान् ॥ गृक्तिभवसंत्यक्ताः प्रातार्णयसुगोचराः। मृगभूता भविष्यामो म्रल्पार्था म्रल्पकृत्यकाः ॥ पे ॥ दाताः शाताश्च मुक्ताश्च यामे अस्मिनवतीर्य च। देशियष्यामके धर्मे सत्ना ये धर्मतार्थिका ॥ 10 सुद्वरमपि यास्यामो धर्मकामानिशम्य च। धर्मारामर तिप्राप्ता ऋर्षे कर्त्तास्म देक्तिनाम् ॥ संमुखं तत्र संदृश्य सवानां स्वलितं पृथ्। म्रात्मप्रेता भविष्यामी धर्मसीरत्यसंस्थिताः॥ म्रसत्कृताः सत्कृता वा मेक्कल्याः प्रभूय च। 15 म्रन्पलिप्ता लोकेन भेस्यामी लोकनायकाः॥ भितृणां भिन्नवृतानां पिरवादं निशम्य च। कर्मस्वका भविस्यामी मैषां कर्म विपच्यताम् ॥

<sup>1) °</sup>hanānna° MS.

 $bh\bar{u}tam$  (adverbial =  $bh\bar{u}tatah$ , p. 47.6)  $ap\bar{a}pagocar\bar{a}h$ .

<sup>3)</sup> Apparently an irregular form (metri gratia) for os mo.

<sup>4)</sup> Anopaº MS.

<sup>5)</sup> Cf. bhesyanti supr.

5

बधकान् योत्तियध्यित धर्मेश्वेषु क् वर्ततां।

एते धर्मा न चास्माकं संविद्यते कथश्चन ॥

ग्रस्माकं श्रमणानां कि न च श्रामणका गुणाः।

शूँतां चोदेन संश्रुत्य इदं सूत्रं प्रतितिष्यन्॥

संक्षित्रकर्णनासानामादर्शेषां कुतः प्रियः।

चोदनां भूततः श्रुवा सहमं ते तिपत्ति तम्॥

ये भित्तवो भविष्यत्ति सहमंप्रतिप्राक्ताः।

चेष्टिष्यते तथा तेषां कश्चिहमंमिमं शृणोत्।।

एातानो प्राक्षिष्यति भेस्यति च मक्षतः।

बुह्यधिष्ठानतः सवा धर्म श्रोष्यत्तिमं तदा॥

तस्मिन्काले वयं[29 अकष्टे त्यक्का कायं सत्तीवितं।

सहमं धार्यिष्यामः सवानां क्तिकारणाद्। इति॥

ग्रार्यसहमंपुण्डर्गिकं उप्युतं॥।

ग्राचारगोचर्दती ग्रसंमृष्टः श्रुचिर्भवेत्।

वर्षयेत्संस्तवं नित्यं राज्ञपुत्रेभि राज्ञभिः॥

15

10

<sup>1)</sup> A marginal note in MS., apparently referring to this word, has varttinām.

<sup>2)</sup> For the use of bhūta (Tib. yan-dag, the usual equivalent of samyak) cf. bhūtatah just below. Pratikshipan apparently for okshipanti.

<sup>3)</sup> The MS. has the unmetrical reading:  $m\bar{a}$  kaçcid dharm iman [sic] çṛṇ̄ta-The reading above suggested is intended to be construed interrogatively.

<sup>4)</sup> I. e. oshyant' imam, with elision as in Pali.

<sup>5)</sup> The passage occurs at p. 169 of Burnouf's translation and p. 265 of Kern's. The text has been collated with ff. 109b — 110a (= 990 | 999) of MS. Or. 2204 (XIII cent.) in the Wright collection of the British Museum, called W. below; and with RAS. Hodgson No 6 (= aRs) ff. 100b sqq.

5

ये चापि राज्ञां प्रतथाः कुर्याते व्हिन संस्तवं। चएडालम्ष्टिकैः शौएँडस्तीर्धिकैश्चापि सर्वशः॥ म्रधिमानो<sup>(3)</sup>स्वेत विनयेच्चागम<sup>(4)</sup>स्थितान्। म्रर्क्तसंमतान् भितृन् दुःशीलांग्रेव वर्तयेत्॥ भिन्णी वर्षयेत्रित्यं कास्यसंलापगोचरां। उपाप्तिकाश वर्षेण प्रकरमनवस्थिताः ॥ स्त्रीपएउकाश्च ये सत्ताः संस्तवं तैर्विवर्त्तयेत्। कुलेषु चापि वधुकाः कुमार्पश्च विवर्त्तपेत् ॥ न ताः संमोदयेज्ञात कीशल्यं साध् पच्छितं। संस्तवं च विवर्जेया सीकरीर भिकेः सक् ॥ 10 स्त्रोपोषकाश्च ये सता वर्त्रपेत्तेकि संस्तवं। नरैर्फछाकमछोभिर्पे चान्ये तादृशा जनाः॥

<sup>1)</sup> Samsanam W.

<sup>2)</sup> So W.; mushtrikaih R; pauskakaih A; «Bateleurs» Burnouf (and so Kern); but the meaning "Doms" cited by B.R. from Rām. 2. 59. 19 suits this passage well.

<sup>3)</sup> For abhimānino. Adhimānīn A.; abhimānī W.; ābhimānīm R.

<sup>4)</sup> ve cagama A; yenagama W. cf. Kern, p. 265 note 2.

<sup>5)</sup> For this potential form, cf. infra: and also kareya in Lalitavistara (Muir, SkT2II.121). R has (against metre) the regular varjayet.

<sup>6) «</sup>Notoriously loose female lay devotees» Kern, which agrees with our text. Burnouf's «connus [masc.] pour ne pas être fermes»; and the corrupt (?)  $pr\bar{a}kat\bar{a}y\bar{a}$ avasthita of W. and R., are less satisfactory.

<sup>7)</sup> This form of the acc. plur. (found in Ved.) is certified by the MSS.

<sup>8) °</sup>yāt. A.

<sup>9)</sup> saukara in the sense of «pork-butcher» seems new; saukarika is quoted in Böhtl<sup>2</sup>. from this work: and aurabhr. appears in the Nachträge to the same lexicon.

<sup>10)</sup> So R.; A is quite corrupt. «Musicians», Kern; but see Manu X. 22 and XII. 45 (and comm. ad locc.).

वार्मुष्याव सेवेत ये चान्ये भोगवृत्तिनः। प्रतिसंमोदनं तेभिः सर्वशः परिवर्शयेत्॥ यदा च धर्म देशेया मात्यामस्य पणिउतो। न चैकः प्रविशेत्तत्र नापि कास्यस्थितो भवेदिति॥

म्रयं चापरो ऽनर्थी भवेम्बिर्द् मार्कर्मीक्तं प्रज्ञापार्मितायां । मारः पापीयांस्तस्य बी- 5 धिसबस्याचिरं यानसंप्रस्थितस्याक्तिके बलवत्तरमुम्बोगमापत्स्यते । म्रत्नैवाक् । पुनर्पर्मानन्द् यिस्मन्समये बोधिसत्नो महासतः प्रज्ञापार्गितायां योगमापत्मते तिस्मन्समये मान्द्र यिस्मन्समये बोधिसत्ने महासतः प्रज्ञापार्गितायां योगमापत्मते तिस्मन्समये मार्गः पापीयांसो बोधिसत्नस्य विक्ठितमुप्यसंक्र्रातः भयं संज्ञन्यति । उल्कापातान्दिशि दिग्व[29 ष्र)कृानुत्सृज्ञति संदर्शयति । म्रत्येव नामायं बोधिसत्नो मक्तासत्नो अवनीयेत वा रोमकृषीं वास्य भवदिति।येनास्यक्तितित्वातेत्वातेत्वारे अपि क्तियेतानुत्तरायाः सम्यक्तसंबोधिरि- 10 ति । पुनर्पर्मन्यविज्ञानसंज्ञिनो लिखिष्यति यावत्पर्यवाप्तस्यति । न वयमत्रास्वादं लन्यामक् इत्युत्वापासनात्प्रक्रमिष्यति । एवं विज्ञम्भमाणा उच्चग्वतो धावत्पर्यवापस्यत्ति।ति मार्क्स । एवमुत्यत्स्यते ज्ञनपद्यामादिवितकीः । एवमाचार्योपाध्यापमातापितृमित्रामात्मक्ति । एवं चोद्गिनिस्त्राहाः । एवं चोवरादिमनिस्त्राहाः । पुनर्परं धर्मभाणकम्कृत्त्वो भविष्यति इमां गम्भीरां प्रज्ञापार्गितां लेखियिनुं यावदाच- 15 पितुं धर्मम्यविणकम्य किलासो भविष्यति इमां गम्भीरां प्रज्ञापार्गितां लेखियिनुं यावदाच- 15 पितुं धर्मम्यविणकम्य किलासो भविष्यति । एवं धर्मभाणको मक्किक्रो भविष्यति धार्मम्यविणकाम्यविणकाम्यविणकाम्यविष्ताम्यविणकामेविद्यति धार्मभायविष्ता धार्मम्यविणको अल्पेच्क् इति नेयं। संतेपाद्यर्भभाणकधार्मम्यविणकयोर्यां काचिद्वधुरता सर्वं तन्यार्कर्मेवित्यते ॥

<sup>1)</sup> This is not the Ashṭasāhasrikā recension, though the subject and language Ch. XI. (pp. 232—252 in printed text) closely correspond.

<sup>2) °</sup>hethanām MS.

<sup>3)</sup> Cf. As ht.-S. p. 232. 11—12 and supra p. 12. 15.

<sup>4)</sup> Probably caila° is the right reading: see Asht.-S. p. 241. 10.

<sup>5)</sup> Cf. Asht.-S. p. 243. 10.

শ্বार्यगगनगञ्जमूत्रे उट्युक्तं । इति कि यावर्वुक्शलधर्मानुवर्त्तनता । कुशलधर्मीत्मर्गश्च सर्वे तन्मारकर्मेति ॥

यार्यमागर्मितम्त्रे प्रयाक्। पुनर्परं भगवन् बोधिसत्त घार्णयको भवति प्रात्तशय्यासनाभिरतो प्रत्पेच्कुः संतुष्टः प्रविविक्तो प्रसंमृष्टो गृक्ष्यप्रव्रिज्ञतैः। सो प्रत्पार्थतया प्रत्पक कृत्यतया च मुखं विक्रिति न च बाक्ष्युत्यपर्पेष्ठावभियुक्तो भवति न सत्वपरिपाकाय न च धर्मय्रवणे वा धर्म[सां] [30 क्ष)कच्ये वा प्रश्चितिश्चयकथायां वा वर्तमानायां संक्रमितव्यं मन्यते। न परिपृच्कुनज्ञातीयो भवति। न किंकुशलाभियुक्तो भवति। तस्यार्णयवासेन चैकारामर् तितया च क्लेशा न समुदाचरितः। स पर्युत्थानिवष्कम्भणमात्रेण तुष्टि विन्दति। न चानुश्चयसमुख्याताय मार्ग भावयति। स तत्र नात्मार्थाय प्रतिपवे। भवति न परार्थाय। स्वयं । भगवन् बोधिसत्तस्यार्णयवासप्रतिसंयुक्तः सप्तमो माराङ्कुश इति॥ ये॥ पुनर्परं भगवन् बोधिसत्तः कल्याणिमत्रप्रतिद्वपकाणि पापिमत्राणि सेवते भवते पर्युपास्ते। ये क्रोनं संग्रक्वत्ति। विच्कृन्य पुण्यसंभारात्मद्वर्मपरियक्षादिच्कृन्य प्रविवेके नियोवयित्तः म्रत्याः विच्कृन्य पुण्यसंभार्ति । स्यावकप्रत्येकबुद्धप्रतिसंयुक्ताश्चास्मै कथा स्रभीदणां देश-यत्ति॥ यस्मिश्च समये बोधिसत्तो विवेकवासेन मक्तायोने प्रमुद्रच्कृत्तिस्मन्समये तं बोधि। सत्ते वैपावृत्ये संनियोवयित्त विवेकवासेन मक्तायोने करणायं॥ यस्मिश्च समये बोधिसत्त्रो वैपावृत्ये संनियोवयित्वयस्तिसमन्समये विवेके नियोवयित्तः। एवं चैनं वदित्त। स्वार्थ्यस्य बोधिसत्त्वर्ये संनियोवयित्वयस्तिसमन्समये विवेके नियोवयित्ति। एवं चैनं वदित्तः। स्वार्थ्यव्यस्य बोधिसत्त्वर्ये संनियोवयित्वयस्तिस्य। सच्वेवस्य। सच्वेवस्य वोधिनविक्तियः कर्त्यर्ति। स्वरं चैनं वदित्तः। स्वरं चिक्तियः वोधिसत्त्वरेष्त्र वोधिसत्त्वरेष्त्र वोधिन क्रियं व्याप्ति । सच्वेवस्य वोधिनविक्ति । सच्वेवस्य । सच्वेवस्य विवेक्ते नियोवयित्ति। स्वरं चैनं वदित्ति।

<sup>1)</sup> The syllable ça wrongly added in the transcript, arose from an early, but erroneous correction (as if to read daçakuçala instead of akuçala).

<sup>2)</sup> Cf. Kāraņda-vyūha, p. 56.8 (cited in Böhtlingk).

<sup>3)</sup> If the text is correct here, it must be understood in the sense which I gather from the Tib.  $\sqrt[3]{4}$   $\sqrt[3]{6}$   $\sqrt[3]{4}$   $\sqrt[3]{4}$ 

<sup>4)</sup> Vekye MS.; for the form, peculiar to Buddh. Skt see Lal-v. p. 217.1, and compare the whole passage with the present.

<sup>5)</sup> Vaiyāpritya MS., here and below (55.6 et al.).

<sup>6)</sup> Paligodha MS; but cf. the Pali palibodha and pralugna, 56.8 below.

20

म्यक्संबोधिं नाभिसंभोत्स्यसे । न भूयः शक्यस्यनुत्तरां सम्यक्संबोधिमभिसंबोद्धम् । तत्र भगवन् । बोधिमाबो ऽत्यार्ब्धेन वीर्येण स्थानं खलु पुनरेतद्विखते यिव्ववीणफलं [30 b]प्रा-षुपाद्। श्रयं भगवन् । बोधिसलस्य कल्याणमित्रप्रतिद्वपकेण दशमो माराङ्कशः॥ ये ४पि ततो उन्ये बोधिसत्वयानीयाः पुद्रला माराङ्क्षशाविद्धाः प्रत्यवेतेषु धर्मेषु चरति तैः सार्द्ध रति विन्द्ति। तथा क्ति तदनुवर्त्तका भवति स कीनमेवी विशेषमनधिगतो <mark>कीनगतिं गच</mark>्कति 5 यद्वत धन्वगतिं जंडेडमूकगतिं पावदेकादशो माराङ्क्श इति॥

पेन चैत्रं संतत्यार्ब्धवीर्षस्य निर्वेदात्सर्वया बोधिसबभाव एव भवत्यत एव रत्नमेघे ऽभिक्ति । इक् बोधिसतः सर्वेर्पापयेषु वीर्यमार्भते । तथा चार्भते पथा न कापखेरं संजन-यति । न चित्तखेरं । इरम्च्यते बोधिसत्तस्य सांतत्यवीर्यमिति । नीर्शं तदीर्यम् । येन खेरी भवति । यदिर्मल्पबलस्य गुक्तकमारम्भो ४तिवेला[यां] वापरिपक्काधिमुक्तेर्वा डुष्कर्क- 10 र्मारम्भस्तय्वया स्वमांसरानादिः। रत्तश्चानेनात्मभावः । कित्वकालपरिभोगाद्वारयति । ग्रन्य-या कि तेषामेव सवानां बोधिसबखेरेन बोधिचित्तवीजनाशान्मकृतः फलराशेर्नाशः स्यात् ॥

म्रतश्च गगनगञ्जस्त्रे अभिक्ति । म्रकालप्रतिकाङ्गणता मार्कर्मेति । नाप्यकाल इंत्या-त्मभावत्यागचित्तमेव नोत्पास्यासानारम्भाद्धि न कदाचिद्दस्यात् । तस्मादेवं स्मृतिमु- 15 पास्थाप्य बोधिचित्तपरिपाचनविरोधिभ्यो मोक्तात्स्वार्थघातिभ्यः पिशिताशनेभ्यः कर्मका-रिभ्यशात्मभावो रत्तितव्यः॥

भेषज्यवृत्तस्य सुदर्शनस्य मूलादिभोग्यस्य यद्येव वीजं । दत्तापि संरह्यमकालभोगात्संबृद्धभेषव्यतरोस्तयैव ॥

[31 a]म्रयं समासतो मार्क्सानर्यः॥

म्रस्य विसर्तनं रत्नमेवसूत्रे कथितं । कथं च कुलपुत्रात्र बोधिसत्वो मार्कर्मप-रिकारोपायक्शलो भवति । इक् बोधिसत्वो अकल्याणिमत्रं सर्वेण सर्व परिव-

<sup>1)</sup> Cf. Divy. Index s. v.  $\bar{\imath}ry\bar{a}$ .

<sup>2)</sup> odyam abhayāsao MS.

र्ज[यति] । [म्र]प्रतिद्वपदेशवासं लोकायतमत्त्रसेवनभावनां लाभसत्कार्पूजोपस्थान-बक्जमानं सर्वेण सर्वं परिवर्जयति । ये चान्ये उपक्तेशा बोधिपस्यमार्गात्तरायिका-स्तान्सर्वेण सर्वं परिवर्जयति । तेषां च प्रतिपत्तं भज्ञते ॥

श्रतिव चाकत्यापामित्रलतपामुक्तं । शीलविषवपुर्दलविवर्धनतया पापमित्रपरिवर्धन न विदितव्या । एवं दृष्टिविषवाचार् विषवाजीवविषवपुर्दलविवर्धनतया । सङ्गणिकाराम-पुद्रलविवर्धनतया । कुशोद्पुद्रलविवर्धनतया । संसाराभिरतपुद्रलविवर्धनतया । बोधिप-राङ्मुखपुद्रलपिरवर्धनतया । गृद्धिसंसर्गविवर्धनतया पापमित्रपरिवर्धना वेदितव्या । तेन च कुलपुत्रैतानि स्थानानि परिवर्धयता न तेषां पुद्रलानामित्रके द्वष्टिचित्तमुत्पाद्यितव्यं न प्रतिधिचित्तं नावमन्यनाचित्तमुत्पाद्यितव्यम् । एवं चानेन चित्तमुपस्थापयितव्यम् । उक्तं विह भगवता धातुशः सवाः कामादिधातुं श्रास्रवित्त ज्ञायते संस्यन्दत्ते संसर्गाञ्च विनश्य-ति । तस्मादक् संसर्ग वर्षिपष्यामीति ॥

बोधिचित्तसंप्रमोषो ४ प्यनर्थः तस्य च केतुक्को र लक्टे । चतुर्भिः काश्यप धर्मैः सम-न्वागतस्य बोधिमत्तस्य वोधिचित्तं मुक्यति । कतमैश्चतुर्भिः। श्राचार्यगुक्र्रित्तणीयित्रसंवार्न-तयां परेषामकौकृत्ये कौकृत्योपसंक्र्रणतया । मक्तायानसंप्रस्थितानां [316] च सत्नानामव-15 णीयशो ४ कीत्र्यत्तोकिनिश्चार्णतया मायाशाखेन च पर्मुपचर् ति नाध्यायाशयेनेति श्रस्य विवर्जनमत्रोक्तं । चतुर्भिः काश्यप धर्मैः समन्वागतस्य बोधिमत्तस्य सर्वामु बातिषु बातमा-त्रस्य बोधिचित्तमामुखीभवित। न चात्तरा मुक्यिति यावद्वोधिमण्डनिषद्नात्। कतमैश्चतुर्भिः। यद्वत बीवितकेतोर्षि संप्रवानन्मुषावादं न प्रभाषते । श्रत्तशो क्रास्यप्रेतिकयािष्

<sup>1)</sup> See M. Vyutp. LXV. 39; K. F. 213. My friend Mr. T. Watters informs me that this passage occurs at the beginning of a work of which there are two translations in Chinese. See Nanjio 23 (43) and 805, who like Wassiljev gives the Sk. title of the work as Kāçyapa-parivarta. We must accordingly take Ratnakūta as a vague reference to the collection so called (Wassiljev, 154 (167), 305 (335).) But see Nanjio's literal Sanskrit version of the title of 805, as well as of 57 and 58.

म्रध्याशयेन च मर्वमत्नानामिके तिष्ठत्ययगतमायाशाय्यतया मर्वबोधिमत्नेषु च शास्तृमं-ज्ञामुत्पाद्यति । चतुर्दिशं च तेषां वर्णं निष्ठार्यति । यांश्च मत्नान्यरिपाचयति तान्मर्वाननु-त्ररायां सम्यक्मंबोधौ समादाययति । प्रोदेशिक्यानास्पृक्षातया । एभिः काश्यय चतु-भिरिति ॥

िसंक्परिपृच्छायामट्<del>यांक्</del> ।

5

10

न जातु धर्मदानस्य म्रत्रायं करोति यः।

तेनामी लभते तिप्रं लोकनावेहि सङ्गमम्॥

तथा बातिस्मरा[द्]धर्मरानाःज्ञानीष्ठिवं कुमारकेति ॥ तयात्रैव ।

बोधिचितं न रिञ्चति तेन सर्वासु ज्ञातिषु।

स्वप्रात्तरेऽपि तिच्चत्तं किं पुनर्यदि बायतः॥

म्राक्।

येषु विरितिस्थानेषु प्रामेषु नगरेषु वा। समादाये ति बोधाय तेन चित्तं न रिञ्चति॥

श्चार्यमञ्जयोबुद्धतेत्रगुणव्यूकालंकार्सूत्रे ऽप्याक् । चुतर्भिर्धमें: समन्वागतो बो-धिसत्तः प्रणिधानात्र चलति ॥ पे ॥ निक्तमानश्च भवतीर्ध्यमात्सर्पपरिवर्जकश्च भवति- 15 पर्संपरं च दृष्ट्वा श्चात्तमना भवतोति ।

इर्मेव पात्रबोधिचित्तस्य स्कुरतर्मसंप्रमो[32 ब]षकार्षा यत्तत्रैव र्लक्रे ५भिन्हि-तम् । सर्वर्याप्रेषयु बोधिचत्तपरिकर्मणतया । बोधिचित्तपूर्वङ्गमतया चेति ॥

तथा कि चन्द्रप्रदीपमूत्रे पाठः । स्रारोचयामि प्रतिवेदयामि वो यथा यथा बक्जलु

<sup>1)</sup> See p. 5, note 3.

<sup>2)</sup> oshvevam MS.

<sup>3)</sup> tat stha-satvān samādāpayati margin. We should probably read odāpeti. Compare Divy. Index p. 693.

<sup>4)</sup> See p. 13. note 5.

<sup>5) °</sup>vedanayāmi MS.

<sup>6)</sup> So MS. for bahulam (Tib. 315'5').

वितर्कपेनरः तथा तथा भवति तिनमिचित्तः तेही वितर्केहि तिनिम्नितेहीति॥

म्रवसारोऽप्यनर्थ एतहर्जनं च रत्नमेष्ठे दृष्टं। इक् बोधिसत्नो नैत्रं चित्तमुत्पार्यित ' डुष्प्रापा बोधिर्मुनष्यभूतेन सता ' इंदं च मे वोर्षे परीत्तं च कुसीरो ऽकं बोधिशा-रीप्तिशिरशैलोपमेन बङ्गन्कल्पान् ' बङ्किन कल्पशतानि बङ्किन कल्पसक्ष्राणि समु-दिनेतव्या । तत्राक्मुत्सक् ईदशं भारमुद्दोष्ठु ॥ किं तर्क् बोधिसत्नेनैवं चित्तमुत्पार्-पितव्यं ' पे अपि तेअभिसंबुद्धास्त्रयागता म्र्क्तः सम्यक्संबुद्धा पे चाभिसंबुद्धाते पे वाभि-संभोत्स्यत्तेअपीरशिनेव नपेन ईदश्या प्रतिपदा । ईदशिनेव वीर्पेणाभिसंबुद्धा म्रिमसंबुध्यते अभिसंभोत्स्यत्ते च । यावन्न ते तथागतभूता एवाभिसंबुद्धाः ' म्रक्सिप तथा तथा घटिष्ये तथा तथा व्यापंस्ये सर्वसत्वसाधार्णेन वीर्पेण सर्वसत्वारम्बणेन वीर्पेण पथाक्मनुत्तरां 10 सम्यक्संबोधिमभिसंभोत्स्य इति ॥

पुनरपरो ४ नर्थो र लक्टे देष्टः । श्रपिरपाचितेषु सत्तेषु विश्वासो बोधिसत्तस्य स्व लितं श्रभावनीभूतेषु सत्तेषूदार् बुद्धधर्मसंप्रकाशनात् बोधिसत्तस्य स्वलितं ॥ उदारा-धिमुक्तिकेषु सत्तेषु कीनयानसंप्रकाशना[द्] बोधिसत्तस्य स्वलितमिति । सम्यक्स्म्[32b] त्युपिस्थितेषु शीलवत्सु कल्य।णधर्मेषु प्रतिविमानना द्वःशीलपापधर्मसंग्रका बोधिसत्तस्य 15 स्वलितमिति ॥

म्रनिधमुक्तिर्प्यर्नथः। यथोक्तं राष्ट्रपालसूत्रे । यस्य म्रिधमुक्ति न विद्यति बुद्धधर्मगणे च न तस्य धिमुक्तिः। शितन्नतेषु न तस्य धिमुक्तिः पापमतेस्तिर्पायमुखस्य ॥

<sup>1)</sup> After nimna (? corr. nishtha) the transcript reads bodhi-cittah from marginal addition in the archetype.

<sup>2)</sup> Cf. 52.12 supra.

<sup>3)</sup> Metre as on p. 2 above.

<sup>4)</sup> The Tib. has (f. 39. b. 2). ১১ মিন্মুর্সাম্ন which must mean 'turned towards the three hells'; though Childers mentions four apāyas. Tirapāya therefore = apāya-traya.

5

स इतम्युतो मनुतेषु कर्मवशादबुधो कि विमूहः। नरकेषय तिर्यगतोषु प्रेतगतीषु च विन्दति डुष्वम्॥

इति म्रस्य विसर्तनं र्त्नक्रेटे श्रीक्तं दृष्टं। येषु चास्य गम्भीरेषु बुद्धिनावगारुते। तत्र तथागत एव सात्तीति कृत्वा न प्रतितिपति। तथागत एव बनीते। नार्ह् बाने। मनता बुद्धबोधिनीनाधिमुक्तिकतया तथागतानां सत्तेषु धर्मदेशना प्रवर्तत इति॥

वैयावृत्यवर्तमानेनानर्थविवर्शनकुशलेन भवितव्यं । बोधिसत्वप्रात्मिते हि सर्ह्सामिक धर्मश्रवणे । तथागतपूर्वायां च वैयावृत्यमुपिर्ष्टं तत्र या वृत्तिः सा रृलर्गाशसृत्रीं रागता । तत्र वैयावृत्यकरेण भिनुणा सर्वभिनुसंवस्य चित्तमभिराधिवतव्यं । तत्र ये भिन्तव श्रार्णयकाः प्रात्तश्रय्यासिनकास्तेषा । वैयावृत्यकरेण भिनुणा सर्वेण सर्व न कर्मसमुद्धानं रातव्यं । यार् पुनर्गर्णयकस्य भिनोः संवपर्यापकं शैनकं कर्म प्राप्नुपात् । एतेन 10 वैयावृत्यकरेण भिनुणात्मनेव तत्कर्तव्यं । श्रन्यतरो वा भिनुर्ध्येष्यो न पुनः स श्रार्णयको भिनुकृत्वयोद्ययितव्यस्तत्र यो भिनुः पिण्डचारिको भवति तस्य तेन वैयावृत्यकरेण भिनुणा प्रणातभोजनेषु संविभागः कर्तव्यः । तत्र काश्यय यो भिनुर्धोगा[33 ब]चारी भवति । तस्य तेन वैयावृत्यकरेण भिनुणा अनुलोमिकान्युपकरणान्युपसंर्ह्तव्यानि ग्रान्पत्यभेषद्यपरिष्काराध्य । यस्मिध्य प्रदेशे स योगाचारो भिनुः प्रतिवसति तस्मिनप्रदेशे 15 नोच्चव्यः कर्तव्यः । रित्ततव्यो वैयावृत्यकरेण भिनुणा योगाचारो भिनुः । शय्यासनोपस्तम्भतस्य कर्तव्या । प्रणीतानि च संप्रियाणि योगाचार्म्मस्यनुकृत्वानि खादनीयभोजनी-पान्यपनामिवतव्यानि ॥ ये ॥ ये भिनवो बाङ्म्यत्ये अभिवृत्ता भवित तेषामृत्सार्ह्य रातन्यान्यपनामिवतव्यानि ॥ ये । ये भिनवो बाङ्म्यत्ये अभिवृत्ता भवित तेषामृत्सार्हो रात-

<sup>1)</sup> See p. 50 note 5.

<sup>2)</sup> See p. 11 note 9.

<sup>3)</sup> Nanjio 23 (44): tr. before A. D. 439.

<sup>4)</sup> Similar forms in Divy. Index.

<sup>5)</sup> The adjectival form appears to be new; for çaiksha, see A vadānaçataka (Index to Feer's tr. p. 479).

<sup>6) °</sup>preyā MS.

व्यः। यावते ४पि रितितव्याः। ये धार्मकायका भित्तवो भविष्यति । तेषां प्रतोक्।रध-र्मता कर्तव्या । यावद्वार्मश्रवणिकाश्चोग्नीनपितव्याः पर्षन्मएउलं परिसंस्थापपितव्यं। सांकथ्यमगुउलं विशोधियतव्यं यावत्साधकारुबद्धलेन चास्य भवितव्यं ॥ पे ॥ न क्कचि-दस्तुनि वैश्वर्यसंज्ञोत्पाद्यितव्या । कियतपरीत्तमपि कार्य संघमतेन कर्तव्यं । न स्वमतेन <sup>5</sup> पावन्न संािंघकश्चातुर्दिशसांिंघकेन <sup>(1)</sup>संसृष्टः कर्तव्यः । एवं विपर्यपादेवं स्तौि पिकेन सक्।-न्योन्यसंसर्गप्रतिषेधः। यदि चार्त्दिशे संघे वैकलयं भवेत्सं। धिकश्च लाभ उत्सदी भवेत्तेन वैयावृत्यकरेण भितुषा भित्संघमेकमानसं कृता । सांघिकलाभाचातुर्दिशसांघिक-कार्यं कर्तव्यं । एवं स्तुषे ऽपि प्रलुमे अपेव विधिर्शयक[ानु]हानपतोन् वा समाराप्य प्र-तिसंस्कर्तव्य इत्याज्ञा। पदि प्नः काश्यप किपद्वक्रर्पि स्तापिको लाभी भवेत् । स वैपा-10 वृत्यकरेण न संघेन चातुर्दिशसंघे उपनामियतव्यः। तत्कस्माह्नेतोः। या स्तौियका म्र-त्तश एकरशापि श्राहैः प्रसारबद्धली र्नर्पातिता भवति । सा सां ३३७ रेवकस्य लोकस्य चै-त्यं । कः पुनर्वादो रत्नं वा रत्नसंमतं वा यच स्तूपे चीवरं निर्पातितं भवति । तत्तत्रैव तथागतचैत्ये वातातपवृष्टिभिः परित्तयं गच्छत्। न पुनः स्तौषिकं चीवरं व्हिर्एयमूलयेन परिवर्तिपतव्यं। न कि स्तीपिकस्य कश्चिर्ची नापिस्तुपस्य केनचिद्वैकल्यं पो कि कश्चि-15 त्काश्यप वैपावत्यकरो भित् रुष्टिचतः शीलवतां दित्तणीयानामश्चर्यादात्ति स तेनाकुशलेन कर्मणा नरकगामो भवतीति । यदि मनुष्यलोकमागच्छति दासो भवति परक-र्मकरो लाभी च भवति खरचपेरप्रचएउप्रकाराणाम् । पे । दृ एउकी र्मभयति र्वतं भिनुं

<sup>1)</sup> Cf. Feer, Avad.-c. pp. 479, 339.

<sup>2)</sup> Apparently in the sense of 'desire' occasionally found in the Pali ussado (Suttanip. v. 515, tr. p. 89). Cf. Senart, Mhv. I. p. 372.

<sup>3)</sup> A remarkable 'Palicism'. Cf. palibodha at p. 50.15 above.

<sup>4)</sup> Cf. Whitney Gr. <sup>2</sup> § 486 c; Speijer, Syntax p. 222, where this indecl. usage is noted as an archaism.

करोत्यकालप्रेषणमकालज्ञिति रदाति । स तेनाकुशलेन कर्मणा बद्धशङ्कुर्नाम प्रत्येकनर्कस्तत्रास्योपपित्तर्भवति । यावत्सरुष्मविद्धः कायो भवति । यादोप्तः । प्रदीप्तः संप्रव्यलितः । पे । योजनशतिवस्तार्प्रमाणा जिद्धा भवति । तस्य तत्र जिद्धिन्द्रिये बद्धिन
शङ्कुशतसरुष्माणि श्रादोप्तानि श्रयस्मयानि निखातानि भवति । यो हि कश्चित्काश्यय
वैयवृत्यकर्गे भितुरागतागतं सांधिकं लाभं सिन्निधं कर्रोति न कालानुकालं रदाति । उ
उद्धश्यापियवा विरुठिपिता रदाति । केषाश्चित्र रदाति । स तेनाकुशलमूलेन जङ्का नाम
गूयमृत्तिकाप्रेतयोनिस्तत्रास्योपपित्तर्भवति । तत्रास्यान्ये प्रेता भोजनं गृरुतिवापदर्शयत्ति । स उद्दश्यमानस्तद्भोजनमिष्मभ्यां नेत्राभ्यां पश्यमानः नुत्विपासापिर्गतो
उद्य्वां । वेदनां वेत्ति न च वर्षसरुष्मेणापि तस्य भोजनस्य लाभो भवति । यदिष कदाचित्किर्विद्धोजनं लब्धं [34 a] भवति तद्यचारं भवति प्रयशोणितं वेति ॥

संयर्तितावराने उप्येनर्थ उक्तः । यास्वं संयर्तित सवानद्रातोः कुञ्जाकारास्ते भितव अप्रासन् । तैः संाधिकं कुञ्ज म्रेष्मणा नाशितं । तस्य कर्मणो विपाकेन
कुञ्जाकाराः संवृत्ताः । यास्वं संयर्ग्तित सवानद्रातोः स्तम्भाकारास्ते भितव श्रासन्। तैः सांधिकस्तंभः सिंकाणकेन नाशितः । तेन स्तम्भाकाराः संवृत्ताः । यास्वं सवानद्रातीर्वृत्ताकारान् पत्राकारान् पत्नाकारान् ते अपि भितव श्रासन् । तैरपि सांधिकानि वृ- 15
तपत्रपुष्पफलानि पौद्रलिकपरिभोगेन परिभुक्तानि तेन ते वृत्तपत्रपुष्पफलाकाराः
संवृत्ताः । यास्वं सवानद्राती रुष्णवकारान् संमार्बन्याकारास्ते भितव श्रासन् । तैः सांधिका रुष्णुसम्मार्जन्यः पौद्रलिकपरिभोगेन परिभुक्तास्तेन रुष्ण्यकाराः सम्मार्जन्याका-

<sup>1)</sup> A corrupt and doubtful form: Tib. (40.b.7 fin) has 쥐힟'지못쥐징'디 'jeering'

<sup>2)</sup> Divyavadana, Tale 23; see printed text p. 342 l. 13: also the translation in Burnouf's Introduction pp. 328-9; but the present extract is from a textus ornatior.

<sup>3)</sup> obuddhasya çrāvakā Divy.-text.

<sup>4)</sup> This example is not narrated at length in our Divy.-text.

राध्य संवृत्ताः । यं तं सलमद्रातीस्तरृाकारं स स्रामणेरक स्रासीत् । स तरृकं निर्मादय-ति । म्रागन्तुकाश्च भित्तवो अभ्यागताः । तैरसौ दृष्टः पृष्टश्च म्रामणेरक किमयं संघह्य पा-नकं भविष्यति । स मात्सर्योपक्तचित्तः कथयति । किं न पश्यथ तरृकं निर्मादितं पीतं पानकमिति । ते वृत्ता वेलेति नैराश्यमापत्रा क्लीनदीनवदनाः प्रक्रात्ताः । स तस्य क-🥫 र्मणो विपाकेन तृदृकाकारः संवृत्तः ॥ यं त्वं सत्वमद्रात्तीकृद्वख्ताकारं सोऽपि भितुरासीत् । तस्य पात्रकर्म प्रत्युपस्थितं । तत्र चैकः श्रामणेरको ऽर्क्न् मुद्रावारे नियुक्तः। स तेनोक्तः श्रामणेर्क द्दस्व में खिलस्ताकं कुट्रियलेति । स कथपति । स्थविर् तिष्ठ तावन्मुङ्गर्ती व्ययो ४ स्मि पञ्चात्कुर्विता दास्यामीति । स संज्ञातामर्षः कववति । [34 b] म्रामणे-रक परि मम कल्पेत उद्घावलं स्प्रष्टं बामेवारुम्द्रावले प्रतिप्य क्रुपेपं । प्रागेव बाल-10 स्तोकिमिति । स श्रामणोरः संलत्तपति । तीन्नपर्यवस्थानपर्यवस्थितो ऽयं । यद्यक्मस्मै प्रतिवचनं दास्यामि भूयस्या मात्रया प्रकोपमापतस्यतीति तृष्णीमवस्थितः । पदास्य पर्य-वस्थानं विगतं तरोपसंक्रम्य कथपति। स्थविर जानीषे तं को उक्मिति। स कथपति। जाने बां काश्यपस्य सम्यकसंबुद्धस्य प्रत्निज्ञतं यामणोर्कः । श्रक्मिप भित्ः स्थविरः। याम-णर्कः कथपति। पर्यप्येवं तथापि तु पन्मया प्रत्नजितेन करणीयं तत्कृतं । किं कृतं क्ले-15 शप्रकृाणं क्रिन्नसकलबन्धनोऽकं मर्वबन्धनविनिर्मृतः। खरं ते वाक्कर्म निश्रारितं। म्रत्य-यमत्ययतो देशय । ऋप्येव नाम एतत्कर्मपश्चित्यं तनुवं पर्यादानं गच्केदिति । तेनात्यपम-

<sup>1)</sup> Tib. 시설시간 'a wooden basin, trough'-Jäschke. The forms tatta and tattuka are alike unknown to Sk. dictionaries; but the Dravidian languages, Tamil and Malayalam, show forms of similar meaning to that given in the Tib.

<sup>2)</sup> Not in ed.

<sup>3)</sup> sc. piṇḍa-pātra. Tib. ਸੂਨ੍'ਧੜੇਨ (41.b.2).

<sup>4)</sup> The Tib. has (41.b.2) र्ग् 'यहेंस'य'ग्हेंग' ग्हेंग' व्यंद्रस'यदग' यदे' (यस' रेस'यय'

तं विश्वतं तेन कर्मणोद्घाखलाकारः संवृत्तः॥ यांस्वं सत्नानद्वातोः स्थाल्याकारान्। ते कल्पिकारका द्यासन् भिनूणामुपस्थायकाः। ते भैषव्यानि क्वाधयतो भिनुभिरप्रियमुक्ताः तिथ्यतं प्रद्वष्य स्थाल्यो भिनाः तेन स्थाल्याकाराः संवृत्ताः। यं तं सत्नमद्रातीर्मध्ये क्विनं तनुना धार्यमाणं सोऽपि भिनुरासी छाभी याक्तिकः तेन मात्सर्याभिभूतेन लाभः सं-परिवर्तितः। यो वार्षिकः स कैमित्तकः परिणामितः। यस्तु कैमित्तकः स वार्षिकः प- 5 रिणामितः। तस्य कर्मणो विपाकेन मध्ये किनस्तनुना धार्यमाणो गच्कृति॥

॥ शितासमुच्चये धर्मभाषाकादिरतापरिच्केदस्तृतीयः॥

## IV.

श्रविरेशि मक्तो उनर्थाः मूत्रातेषूत्ताः। यथा तावदाकाशगर्भमूत्रे । पश्चिमाः कुलपुत्र 10 तित्रयस्य मूर्डाभिषिक्तस्य मूलापत्तयः। याभि[35 व)मूंलापितिभः तित्रयो मूर्डाभिषिक्तः सर्वाणि पूर्वावरोपितानि कुशलमूलानि काषयिति । वस्तुपिततः पारातिकः सर्वदेवमनुः ध्यमुख्येग्यो उपायगामी भवति । कतमाः पश्च । यः कुलपुत्र मूर्डाभिषिक्तं स्तौपिकं वस्त्व-पक्रिति सांधिकं वा चातुर्दिशमांधिकं वा निर्यातितं वा । स्वयं वापक्रिति कार्य-ति वा। इयं प्रथमा मूलापितः॥ यः पुनर्धमे प्रतितितपित श्रावकिर्माणभाषितं वा प्रत्येक- 15 बुद्धिनर्याणभाषितं वा मक्तापानिर्याणभाषितं वा प्रतितितपित प्रतिषेधयतीयं द्वितीया मूलापितः॥ यः पुनर्मामुद्दिश्य शिर्म्तुणउम्णउकाषायवस्त्रप्रावृतः शिताधारी वा शि-

<sup>1)</sup> Bhaisajy° MS.

<sup>2)</sup> v. supr. p. 10,14. The present is the passage referred to in the Bodhicaryavatara, V. 104 (ed. Minaev.-Zap. Tom. 4) — a reference to which M. de la Vallée Poussin called my attention. See also Wassiljev, p. 171.

<sup>3)</sup> See f. 35. b. init. The Tib. (42 a 5) RALL ('pulverises') confirms the form in the text, hitherto only certified 'himsārthe' in the Dhātupāṭhas both Sk. and Pali (s. v. jhas). Jāsayati in Çat.-Br. II. 2.2. 19 is similarly used.

ताधारी वा तस्य द्वःशोलस्य वा शीलवतो वा काषायाणि वस्त्राएयपक्रति श्रपकारय-ति । गुरुस्यं वा करोति काये दर्गंडैः प्रकरित चारके वा प्रतिपति जीवितेन वा वियोज-यतीयं तृतीया मूलापत्तिः ॥ यः प्नः तित्रयः संचित्त्य मातरं जीविताद्यपरोपयित पि-तरमर्रुतं भगवच्छावकं वा जीविताद्यपरोपयित समग्रं वा संघं भिनति तथागतस्यार्रुतः <sup>5</sup> सम्यक्संम्बुद्धस्य संचित्र्य डुष्ट्रचित्तो क्रिधरमृत्यादयति ॥ एभिः पञ्चभिरानत्तर्यैः कर्मभिरन्य-तरान्यतरं कर्मीत्पादयतीयं चतुर्थी मुलापत्तिः ॥ यः पुनः त्वित्रयो ४क्तुवादी भवति पर-लोकोपितकः । दशाकुशलान्कर्मपद्यान्समादाय वर्तते अन्यां ख्र बहुन्सबान्दशस्वकुशलेषु कर्मपथेषु समादापयित विनयित निवेशयित प्रतिष्ठापयतीयं पञ्चमी मूलापितः ॥ पे॥ यः पुनर्यामभेदं जनपदभेदं नगरभेदं राष्ट्रभेदं करोतीयं मूलापत्तिः ॥ पे ॥ ब्रादिकर्मिणां म-10 कायानसंप्रस्थितानां [35 b] क्लप्त्राणां क्लडु कितृणां वाष्ट्री मूलापत्तयो । याभिर्मूलाप-त्तिभिः स्बलिता म्रादिकर्मिका मकायानसंप्रस्थिताः सर्वाणि पूर्वावरोपितानि कुशलम्-लानि काषयित । वस्तुपतिताः पराजिता देवमनुष्यमक्तयानमुखाद्पायगामिनी भवत्ति चिरं च संसारे सीदित्त कल्याणिमत्रविरिक्ताः। कतमा श्रष्टौ। ये सवाः पूर्वडशारितके-तुनास्मिन् क्तिष्टे पञ्चकषाये लोके उपपनास्त इबर्कुशलमूलाः कल्याणमित्रं संनिः-15 **ग्रित्येदं** पर्मं गम्भीरं मक्तायानं श्रावित्त । ते च परीत्तबृद्धयो ४पि कुलपुत्रा ग्रन्तरायां सम्यक्संबोधी चित्तमृत्पादयत्ति। तेषामादिकिर्मिका ये च बोधिसवा इदं परमगम्भीरं शृन्य-ताप्रतिसंयुक्तं सूत्रातं शएवति उदिशति पठित । ते यथाश्रुतं यथापर्यवाप्तं परेषां पूर्वबृद्धि-सदशानां स्वर्धे सुव्यञ्जनं विस्तरेणायतः स्मार्यित प्रकाशयति । ते स्वकृतशमा बालाः पृथाजनाः श्रावतः उत्त्रस्यति संत्रस्यति संत्रासमापद्यते। ते संत्रासेन विवर्त्तपत्यनत्रापाः

<sup>1)</sup> See Wassiljev 240 (264) note 2. The usage at 17.20.—18.7 above is different.

<sup>2)</sup> v. supra 59, 11.

<sup>3)</sup> kalpāyuḥsatvasankleçadṛshṭayaḥ marg.; cf. Dh.·s. § 91.

<sup>4)</sup> A marginal gloss arvācīna on this word, for which see Divy. Ind.

<sup>5)</sup> samvarāt pūrva, margin.

5

20

सम्यक्संबोधिश्चित्तं श्रावकयाने चित्तं प्रिणिद्धित । एषा श्रादिकिर्मिकबोधिसबस्य मूलायितः प्रथमा ॥ यया मूलायत्त्या स कुलपुत्रः सर्वे पूर्वावरोपितं कुशलमूलं काषयित । वस्तु-पिततः पराज्ञितः स्वर्गायवर्गमुखात् । विसंवादितं चास्य बोधिचित्तमयायगामी भवति । तस्माद्बोधिसबेन मक्तासबेन परपुद्रलानामाशयानुश्यं प्रथमं ज्ञाबा यथाशयानां सबानाम-नुपूर्वेणा धर्मदेशना कर्तव्या । तस्यथा मक्तासमुद्रेऽनुपूर्वेणावतार्यित ॥ पे ॥

पुनर्परमादिकिर्मिको बोधिसवः कस्यचिदेव [36 a] वस्यित ॥ न वं शक्यिस षर्-पार्गितामु चर्या चर्तु । न वं शक्यस्यनुत्तरां सम्यक्संबोधिमिभसंबोहुं । शीघं वं स्रावक-याने प्रत्येकबुद्धयाने वा चित्तमृत्पाद्य । तेन वं संसाराविर्यास्यित । यावस्यथापूर्वे।क्तिमिय-मादिकिर्मिकस्य बोधिसबस्य दितीया मूलापितः ॥

पुनर्पर्मादिकर्मिको बोधिमतः कस्यचिदेवं वह्यति । कि भोः प्रातिमोत्तविनयेन । १० शिलेन मुर्रातिने शीष्रं त्वमनुत्तरायां मन्यकसंबोधी चित्तमुत्पाद्यस्व । मक्तायानं पठ । यत्ते किश्चित्कायवाङ्कनोभिः क्लोशप्रत्ययादकुशलं कर्म ममुदानीतं तेन पाठेन शुद्धिर्भवत्य-विपाकं । यावश्यवापूर्वोक्तमयमादिकर्मिकस्य बोधिमत्वस्य तृतीया मूलापत्तिः ॥

पुनर्परं कुलपुत्र केषाश्चिद्दादिकार्मिको बोधिमत्व एवं वह्यति । वर्जवर्ते पूर्वं कुलपु-त्राः स्रावकयानकथां । मा शृणुत मा पठत मा परेषामुपदिशत । गोपयत स्रावकयानकथां । 15 न पूर्वं तस्मात् मरूत्पत्तं प्राप्ट्यथ । न पूर्वं ततो निदानाच्छ्काः क्रोशाशं कर्तुं । स्रद्धत मरूायानकथां । शृणुत मरूायानं पठत मरूायानं परेषां चोपदिशत । ततो पूर्वं सर्वडुर्गत्य पायपथान् शमिष्यथ्य । तिप्रं चानुत्तरां सम्यक्संबोधिमभिसंभोत्स्यथ ॥

यदि ते तस्य वचनकारिणो भवत्तीदश दिष्टगतमुपगृह्णीयुः । उभयोरिप मूलापतिर्भ-वतीयमादिकर्मिकस्य बोधिसत्वस्य चतुर्थी मूलापत्तिः॥

पुनर्पर्मादिकिर्मिका बोधिसवा दिविक्किका भवित्त ग्रन्यथा निर्श्यिति । इदं च मक्तायानं कोर्तिशब्द्रस्रोकार्थं लाभसत्कार्केतोः पठित स्वाध्यायित धार्यित वाचयित्त

<sup>1)</sup> The MS. has the indic. (°tha) for this verb only.

देशयित परेषां च श्रुतमा[36 b] त्रमुपिदशित । एवं च वह्यित । वयं मक्तायानिका नान्ये । ते परेषामीर्ध्यायित लाभसत्कारकेतोर्यतस्ते लभते उपभोगपिरभोगान्परेभ्यस्तत्प्रत्य-यात्ते प्रकुष्यित्त तेषां चावर्ण निश्चार्यित कुत्सित पंसपित विज्ञुगुष्मित्त । श्रात्मानं चोत्कर्षयित न तान् । श्रतस्ते ईर्ध्याकेतुना चोत्तिर्मनुष्यधर्मेरात्मानं विज्ञपयित । त- तस्ते तेन वस्तुना पतिताः पराज्ञिता मक्षायानमुखादेतां मक्षागुरुकामापित्तमापद्यत्ते यया-पायगामिनो भवति । यथा कश्चित्पुरुषो रलद्वीपं गच्छेद्रत्तं नावा समुद्रमवतरते स मक्षा-समुद्रे स्वयमेव तां नावं भिन्धांत्रत्रैव मर्गां निगच्छेद् । एवमेव ये श्राद्किपिका बोधि-सवा मक्षागुणासागरमवर्त्तुकामा ईर्ध्याकेतोस्तददित । तत्प्रत्ययात्ते श्रद्धानावं भित्त्वा प्रज्ञाज्ञीवितेन वियोगं प्राप्नुवित्त । एवं ते बाला श्रादिकिपिका बोधिसत्ना ईर्ध्याकेतोर्नृत-10 प्रत्यया मक्षागुरुकामापित्तमापद्यते । इयं पञ्चमो मूलापित्तरादिकिपिकस्य बोधि-सवस्य ॥

पुनर्परं कुलपुत्र भविष्यस्यनागते अधिन गृरुस्यप्रत्रविता स्रादिकर्मिका बोधिस्ता ये ते गम्भीराः सून्यताप्रतिसंपुक्ताः सूत्राताधारणोत्तात्तिसमाधिभूमिस्वलंकृतमकाः विद्वतपुरुषाणां कृतस्रमाणां बोधिसवानां गोचरास्तान्महायानसूत्रातान् धार्यति पठ
15 ति स्वाध्यायित परेषां च विस्तरेण वाचियता प्रकाशयितः। स्रक् चेमान् धर्मान् स्वबुद्धाः बुद्धेवं च पुनरकं कारुण्यकेतोस्तवोपिरशामि । त्वया वा पुनस्तथा भावियत्वयं यथा वन्मत्र गम्भीरेषु धर्मेषु[३७ ६] प्रत्यत्तो भविष्यितः। एवं ते ज्ञानदर्शनं भविष्यित यथा मम । एतिर्क्तं पुनरेव द्दाति पिठतमात्रेणाकृमिमानेवंद्रपान्धर्मान् गम्भीरगम्भीरानुपिरशामि न सात्तात्क्रियया ॥ लाभसत्कार्केतोरात्मानं विक्रीणाति । तत्प्रत्ययात्सर्वत्र्यधगता20 नामर्कतां सम्यक्संबुद्धानां बोधिसत्वानामार्यपुद्धलानां च पुरतः सापराधिको भवति । मक्तागुरुकामापित्तमापस्वते । विसंवाद्यित देवमनुष्यान्मकृत्यानेन । स्रावक्रयानमेवास्य न भव-

<sup>1)</sup> Hitherto in Dhātupātha only: but cf. paņsana p. 10 note 4.

<sup>2)</sup> mamaito without punctuation MS.

पुनर्परं कुलपुत्र भविष्यत्यनागते उद्यनि तित्रयाणां पुरोक्तिचएडाला स्रमा- 10 त्यचएडाला भटचएडाला मूर्खाः पिएउतमानिनो मक्षधना मक्षभोगाः । बद्धवि- धेषु दानमयपुण्यिक्रयावस्तु [37 b]षु संदृश्यते ते त्यागमदमत्ता मानमद्देपेण तित्रयं विभेदयित । स्रमणान् तित्रयेः । ते तित्रयाविश्रित्य स्रमणान् द्रण्डापयिति । सर्वे (एउन मुषति । तेनोपद्रवेण ते भित्तवः पौद्रिलिकं वा सांधिकं वा चातु- दिशसांधिकं वा स्तौपिकं वा स्मणीरपक्तय तेषां प्राक्ततं प्रदाप्यते । ते पुनश्च- 15 एडालाः तित्रयस्योपनामिष्य्यति । ते उभयतोऽपि मूलापत्तिमापय्यते । ये तित्रयचण्डा- लाः स्रमणीः सार्ड प्रदुष्यति तथाद्वपं च ते धर्म प्रज्ञपिष्यति । स्रधर्म वा धर्ममपक्तप । सून त्रविनयिशता स्रनपेस्य कालोपदेशमक्षप्रदेशानपक्षय । मक्षक्रणानेत्रीप्रज्ञापार्मित शित्तोपायकौशत्यशिताः याश्चापरेषु सूत्रेषु शिता उपदिष्टास्ता स्रपक्षय । तथाद्वपां धर्म- पुत्तिं भित्रणां विकेठनार्थपूर्वकं क्रियाकारं प्रज्ञपयित्त । यैः क्रियाकारे भित्रणां विकेठना 20

<sup>1)</sup> parām MS.: for pams cf. supra 62, 3.

<sup>2)</sup> See Divy. Ind.

<sup>3)</sup> This form (not in lexx.) recurs in a metrical passage below, 39 b.

<sup>4)</sup> artha MS.

<sup>5)</sup> purohita-caṇḍālādyā, bhedanāt saṅghikādi-dravyāpaharaṇāc ca. marg.

भवति । रिश्विति शमथविपश्यनानुयोगमनस्कारं । ते अवध्यायतो व्यापाद्बद्धला भवि । तेन च हेतुना भित्तूणामप्युपशासाः क्रेशा नोपशम्यत्ति न तनूभवित्त। तत्काले पुनस्ते भित्तव श्राशर्यविपन्ना भवित्त शोलविपन्नाश्च भवित्त । श्राचार्रिवपन्ना भवित्त रिष्टिविपन्ना भवित तद्देतोः शैथिलिका भवित । बाङ्किलका भवित । श्रश्ममणाः श्रमणप्रतिज्ञाः । श्रव्यक्षचारिणो ब्रह्मचारिणो ब्रह्मचारिप्रतिज्ञाः । शङ्कित्वरसमाचाराः प्रष्टव्यधर्मदेशकाः । ते भूपस्या मान्त्रया सपरिचार्स्य तित्रयस्य सत्कृता भवित्त मानिताः पूजिता भवित्त । ते च प्रकृत्णाभियुक्तानां भित्तूणां गृक्सथेष्ठवर्णे निश्चार्यित । स च तित्रयः सपरिचारः प्रकृत्णाभियुक्तानां भित्तूणाम् १३८ ब्रोत्तिके प्रद्वष्यति श्रवध्यायित । यस्तत्र प्रकृत्णिकानां भित्तूणामृयभोगपितृत्तानां भित्तूणां निर्यात्यति । ते उभयतो मूलापित्तमापस्वते । त-10 त्वस्यकृतोः ॥ ध्यायो भितुः सुत्तेत्रं । नाध्ययनवैयावृत्याध्रिता नाध्ययनाभियुक्ताः ॥ समाधिधारणोत्तात्तिभूमिषु भावनोभूता दित्तणोयाः पात्रभूताः । श्रालोककरालोकस्य मार्गीप्रशिकाः । कर्मतेत्रक्तेश्वतेत्रान्ति। तर्वाणगमने च मार्गे प्रतिष्ठापयित्त । इमारं कृत्वपुत्राष्ट्री मूलापत्तय इति ॥

म्रासां निःसर्णिमकैत सूत्रे अभिक्ति । यदि ते बोधिसता माकाशगर्भस्य बोधिस
15 तस्य नाम मुद्धा दर्शनमस्याकाङ्किरन् । म्रयायप्रयतनभयात् मूलायतीर्दशियतुकामा । यदि

ते म्राकाशगर्भे बोधिसत्वं नमस्कुर्युः नाम चास्य परिकोत्त्रियेयुस्तेषां स कुलपुत्रो यथा भा
ग्यतया स्वद्वपेणायतस्तिष्ठति ब्राव्सणद्वपेण यावदारिकाद्वपेण पुरतः स्थास्यति । त
स्यादिकिर्मिकस्य बोधिसत्वस्य यथा समुत्थितास्ता म्रापत्तोः प्रतिदेशयति (गम्भोरं चा-

<sup>1)</sup> purohitādyā marg.

<sup>2)</sup> In the margin (cf. gloss on similar passage supra 63, 16.) we find the explanation: abrahmacāribhikshavo 'vārṇavādāt paribhogacyāvanāc ca.

<sup>3)</sup> oprtya MS., as before.

<sup>4)</sup> The transcript following a later hand in the margin has a double causal form odesāpayati: cf. danḍāpayati [37 b, 39 b]. Compare Whitney's 'bastard causals' ('Roots' p. 238, med.).

स्योपायकीशल्यं महायाने चर्यामुपर्शयति । यात्र देविति क्ष्मी च प्रतिष्ठापयति ।। पे ॥ यदि तेषां संमुखं दर्शनं न द्दाति । यस्तमिभयाचित । तेनादिकिर्मिकेण बोधिस- लेन सापराधेन पश्चिमे यामे उत्थापासनात्प्राञ्चलेन स्थिला धूपं धूपितव्यं । यह्णो देवपुत्र यापाचितव्यः एवं च वक्तव्यं । यहणा यहणा महाकृप महाभाग महोदितस्वं अम्बु- हिपे मां कहणायाह्यद्यस्य । शीवमाकशर्गर्भ महाकाहिणाकं मम वचनेन बोध्य । [38 b] कि मम स्वप्नात्तरे तमुपायमुपद्र्शय येनाकृमुपायेनापित्तं प्रतिदेशयामि । य्रोपं महायाने उपायप्रज्ञां प्रतिलटस्यामीति ॥ तेन तत्कालं शव्यायां निद्रापितव्यं सहोद्रते कृणो इह अम्बुद्वीपे याकाशर्गरस्य बोधिसलस्ये समागमो भवति स्वद्रपेणा च । तस्यादिक- मिकस्य बोधिसलस्य स्वप्नात्तरे पुरतः स्थिला तां मूलापित्तं देशयित महायानोपा- येन । तथाद्रपं च तस्योपायज्ञानं संदर्शयित । येनोपायकीशल्येन स व्यद्विकिर्मको बोधि- 10 सलस्तित्रेव बाधिचित्तासंप्रमोषं नाम समाधि प्रतिलभते सुर्ह्व्यवस्थितश्च भवति म- कृषान उत्यादि ॥

म्रथ वा योऽत्र सूत्रे ऽध्येषणमत्नः पूर्वमुक्तः । तेनायं विधिः कार्यः। एवं स्यात्। म्रर्गये उपवने ऽभ्यवकाशे वागरं वा तगरं वा कालानुसारि वा धूपियत्व्यं । प्राञ्जलिना च भूवा समत्ततो दिग्विदिनु च पञ्चमण्डलकेन विन्दित्वा इमे मत्नपदाः प्रवर्तियत्व्याः । त- 15 यथा। सुम्शद्र । कार्राणिक । चरत्द्र । विचर । सञ्चर । कार्राणिक । मुर्र मुर्र वेगधारि नर्मुचमे भुवपते कार्राणिक चित्तामिण पूर्य कार्राणिक सर्वाशां में स्थापय । म्राज्ञाधारी

<sup>1)</sup> Saha apparently with loc.; but possibly a compound; compare Pāṇini's sahapūrvāhṇaṃ.

<sup>2)</sup> tagarum. MS.

<sup>3) [ ] [ (</sup>apparently) Tib.: but the reading has been corrected and is indistinct.

<sup>4)</sup> na added in marg.; not. in Tib.

<sup>5)</sup> 됮'氏'본'되'5 Tib.

<sup>6)</sup> Cf. Wassiljev, supra cit., p. 59 note 2.

स्पुर्गं २ ' रतिविवेक गु ' दृष्टिविवेक गु ' पूर्य कार्राणिक पूर्यतु ममाशां ' सर्व-या चौशोक्षमित स्वाक्षा ॥ विधिः पूर्ववत् । सर्वव्याधिद्वः खसर्वभयसर्वेषकरणविधातप्र-तिधाते सर्वाभीष्टिसिद्धये च कार्यः ॥ यदि तित्रयाद्योऽपि बोधिसवाः कथमेषामापत्तिनियमो उन्येषां चाधिक्यं । स्रय तेन साम्विर्काः । कथमेषामापत्तिव्यवस्था ' कथं वा तद्देशा-उत्साम्बिर्का स्रपि गृक्सते । नैष दोषः । ये [३९ ६] षां यत्र बद्धलं संभवः ते तत्राकोदिताः स्व-नाममक्षादर्शनाद्वयोत्पादनार्थं । परस्परतस्तु सर्वेः सर्वा स्रापत्तयः परिकर्तव्याः ॥ येन वा प्रकृतिमक्तासावस्रतयाजसमादानोऽप्यभव्यो भवत्युच्छित्रकुत्रकुशमूलश्च सुतरां तेन साम्व-रिका इत्यलमनपा चित्रया ॥

उपायकीशलयमूत्रेशिय मूलापत्तिकृत्ता । किं वापि कुलपुत्र बोधिमवः प्रातिमीत10 शितायां शितमाणाः कल्पशतमरुस्रमिय मूलफलभतः स्यात् । मर्वमवानां च मूलाइकृत्वानि तमेत् । स्रावकप्रत्येकबुद्धभूमिप्रतिमंपुत्तिस्य मनिष्कारिर्विक्रेरियं बोधिमवस्य
गुक्ता मूलापत्तिः । तस्यया कुलपुत्र स्रावकपानीयो मूलापत्तिमापन्नः सो अभव्यस्तिरेव
स्कन्धैः परिनिर्वातुम् । एवमेव कुलपुत्रो अप्रतिदेश्यैतामापत्तिमिनःसृत्य तान् स्रावकप्रत्येकबुद्धमनिमकारानभव्यो बुद्धभूमी परिनिर्वातुमिति ॥

म्रासां च मूलापत्तीनां सुख्यक्षाधार्षाार्थमेकीयमतानां च संग्रक्तारिका उच्यते ॥ स्त्रत्रयस्वक्र्णादापत्पारातिका मता । सद्दर्मस्य प्रतितेपाद्धितीया मुनिनोदिता ॥ डःशीलस्यापि वा भित्तोः काषायस्तैन्यताउनात् । चारके वा विनितेपादपप्रवातनेन च ॥

<sup>1)</sup> The MS. (with which the Tib. agrees) reads here and below (twice) gu clearly. This however is probably a misunderstanding of the old form of the figure 7 (seven repetitions of the charm).

<sup>2)</sup> 引力 文 Tib. The Sk. is indistinct, it apparently reads sapathañcā.

पञ्चानत्तर्वक्रगणान्मिष्ट्यादृष्ट्रियहेण वा। यामादिभेदनाद्वापि मूलापत्ति र्जिनोदिता ॥ ष्ट्रन्यतायाश्च कथनात्सत्वेषु कृतबुद्धिषु । ब्द्रतप्रस्थितानां वा संबोधिर्विनिवर्त्तनात्॥ प्रातिमोत्तं परित्याज्य मक्तायाने नियोजनात्। 5 शिष्ययानं न रागादिप्रकृाणायेति वा प्रकृात् ॥ परेषां मक्षादापि प्नः स्वग्णकाशनात्। पर्यंत्रनतो ला[39 b]भमत्कारुश्लोककेतुना ॥ गम्भीरतात्तिकोऽस्मीति मिष्ट्यैव कथनात्पृनः। दएउ।पयेदा स्ममणान् दयादा शरणत्रपात् ॥ 10 गृह्यीयादीयमानं वा शमये त्यात्रनात्पृनः। प्रतिसंलीनभोगं च स्वाध्यायिष्निवेदनात् ॥ मुला म्रापत्तया स्थेता मकान्यककेतवः। म्रार्षस्याकाशगर्भस्य स्वप्ने देश्याः प्रःस्थितैः॥ बोधिचित्तपरित्यागाम्याचकायाप्रदानतः। 15 तीव्रमात्मर्यलोभाभ्यां क्रोधाद्या मलताउनात् ॥ प्रसाध्यमानो यत्नेन सबेषु न तितित्तते। क्तेशात्परानुवृत्त्या वा सङ्गीभासवर्षानाद्व । इति ॥

श्रार्यक्तितगर्भमूत्रे ४ प्युक्तं । यो मक्।ब्रह्मन् ममोद्दिश्य प्रत्नितितो द्वःशीलपापसमाचा-रो भितुर्नभूतः कशम्बकातो श्रथमणः श्रमणप्रतित्तः श्रब्रह्मचारी ब्रह्मचारिप्रतित्तः । 20 धस्तः पतितः परातितो विविधैः क्तेशैः । श्रथ च पुनः स द्वःशीलपापसमाचारो भितु-

<sup>1)</sup> See p. 60, note 1.

<sup>2)</sup> Pali. kasambu 'rubbish', with the whole passage compare M. Vyutp. cclxxvii. 16, 18-19.

र्ग्यापि सर्वदेवानां पावतसर्वमनुष्याणां पावतपुष्यिनिधीनां दर्शियता भवति कल्याण-मित्रं। िकं चापि स ग्रपात्रीभूतः तेन च पुनः शिरस्तुषउुम्पेडेन काषायवस्त्रप्रावर्णोर्था-पयेन दर्शनस्तुनापि बद्धनां सवानां विविधकुशलमूलोपस्तम्भनकरः सुगतिमार्गदर्शको भवति। तस्मान्यो ममोदिश्य प्रवित्ततः शोलवान् डःशीलो वा तस्य नानुवानामि चक्रव-र्विराज्ञामपि यन्ममोदिश्यप्रव्रवितस्य सरूधर्मेणापि कापे द्षउप्रवृक्षारं वा दातुं चारके वा प्रतिषुं । श्रद्भमङ्गं विकर्तनं वा कर्तुं बीविताद्वा व्ययरोपणं कर्तुं [40 a]। िकं पुन-रधर्मेण।।

िकं चापि मृतः कथ्यते ४ हिमन् धर्मविनये । म्रथ च पुनः स पुद्रलो गोरोचनकस्तू-रिकासदश इति । म्रजैवारु । ये ममोदिश्य प्रज्ञितितान् यानभूतान् पात्रभूतान्वा विहेठ-10 यिष्यति ते सर्वेषां ज्यधगतानां बुद्धानामतीव सापराधा भवत्ति । समुव्हिन्नकुशलमूला द्राधसत्ताना म्रवीचिपरायणा भवत्तीति ।

स्रेतेवाक् । सर्वबुद्धेर्धिष्ठितोऽयं मोत्तध्यो यद्वत रक्तकाषायवस्त्रमिति । स्रिस्निन्ने च चोक्तं । तेन खलु पुनः समयेन बक्किन स्रावकिनियुत्तशतसक्त्राणि बक्किन च बोधि-सलित्युतशतसक्त्राणि भगवतोऽित्तके एवंद्रपं पूर्वकृतं कर्मावर्णं प्रतिदेशयित । वयम
15 पिभद्त्तभगवन् बक्क्तां पूर्वकाणां तथागतानां प्रवचने पात्रभूतान् पात्रभूतां स्र बुद्धानां भगवतां स्रावक्तयानीयान् पुद्धलाञ्जगित्तवत्तः पंसितवत्ते रेगिषतवत्तो अवर्णायशःकियास् निश्चारितवतः । तेन वयं कर्मावर्णोन त्रिष्ठपायेषु विविधां तीत्रां प्रचएउां द्वःखां वेद्नां प्रत्यनुभूतवतः ॥ पेपालं ॥ वयं तत्कर्मावर्णशेषनेतिर्व्हं भगवतो अत्तिके प्रतिदेशिष्यमः । केचिद्धद्ति । वयं भगवतः स्रावकान्वचनैस्तर्जितवत्तः परिभाषितवत्तः । के
20 चिद्धद्ति । वयं भगवतः स्रावकानपात्रभूतान्यत्राभूतांश्च प्रक्रितवत्तः । केचिद्धद्ति । वयं चोवरान् व्हत्तवत्तः । केचिद्धद्ति । वयं भगवतः स्रावकाणामुपभोगपरिभोगानाच्छित्रवत्तः । केचिद्धद्ति । वयं भगवतः स्रावकाणामुपभोगपरिभोगानाच्छित्रवत्तः । केचिद्धद्ति । वयं भगवतः स्रावकाणामुपभोगपरिभोगानाच्छित्रवत्तः । केचिद्धद्ति । स्रमाभिर्भगवन् बुद्धानां भगवतां स्रावका स्रपात्रभूताः पात्रभूताश्च सापराधिकाश्चार्के प्रतिप्तास्तेन वयं कर्मावर्णोन बक्कन् कल्पांस्तृष्ठपायेषु विविधां ती-

त्रां प्रचएउां हुष्वां वेर्नां प्रत्यनुभूतवत्तः ॥ पे॰ ॥ तहयमेति क् कमीवरणशेषं भगवतो अतिके प्रतिरेशयामः । ग्रायत्यां संवर्मापद्येम । प्रतिगह्णातु भगवानस्माकमनुकम्पामुपा-दाय । उहरतु भगवानस्माननत्तपापेभ्य इति विस्तरः ॥

प्रत्रत्यात्तर्। प्रमूते उप्यन्धं उत्तः । चतुर्भिर् मक्तनामन् धर्मैः समन्वागतो गृकी अत्याप्राप्तो भवति । तात्यन्धश्च त्रउश्चातिक् त्रश्च चएउालश्च तातुँ मुखितो भवत्यभ्या- ठ ख्यानबक्रलश्च षएउत्रश्च पएउत्रश्च तित्यदासश्च । स्त्री च भवति श्चा च प्र्र्लस्थ गर्दभश्चाष्ट्रश्चाशीविषश्च भवति तत्र तत्र तातौ ॥ कतमैश्चतुर्भिः । इक् मक्तनामन् गृकी पूर्वतिनकृताधिकार्गणां सत्नानां नैष्क्रम्यचित्तस्य प्रत्रत्याचित्तस्यार्थमार्गचित्तस्यात्रापं करोति । श्वनेन प्रवस्तेन ॥ पुनर्परं गृकी धनलील्येन पुत्रलील्येन कर्मविषाक्रमश्च-द्यत् पुत्रस्य वा इक्तिर्वा भाषाया वा ज्ञातिसंघस्यैश्चर्यस्थाने वर्तमाने प्रत्रत्या- 10 तरायं करोति । श्वनेन द्वितीयेनेति ॥ श्वन्यद्वयं । सद्दर्मप्रतितेषः श्वमणत्राक्षाणेषु च प्र-तिषः ॥

दश चाकुश्वलाः कर्मपयाः ग्रनर्थाः । सद्धर्मस्मृत्युपस्थानाद्विपाककरुका द्रष्टव्याः । ततः किश्चिन्मात्रं सूत्रं सूच्यते । प्राणातिपातिवपाकलवस्तावद् । यथारु । तस्वथाग्निशिखाचरा नाम पतिणो ये अग्निशिक्तामध्यगता [41 %] न दक्षते संकृष्टतराश्च नारकोपाणां कपालं 15 भित्त्वा रुधिरं पिवति । कपालात्तरचरा नाम पत्तिणो ये मस्तकं भित्त्वा व्वलितमस्तक-लुङ्गान्पिवति । शिक्कां नाम पत्तिणो ये जिक्कां विदार्याभितो अभितः प्रभत्तपति । सापि जिक्का भुक्ता पुनर्षि संजायते पद्मदलकोमलतरा । एवमर्थानुद्रपसंज्ञा दत्तीत्पाटका

<sup>1)</sup> Not in Feer's or Nanjio's lists.

<sup>2)</sup> Mhvs. I. 101. 111 and Senart ad loc.

<sup>3)</sup> Cf. Dh.-s. § 56.

<sup>4)</sup> On Buddhist hells in general see Feer in J. As. 1892 (VIII. 20) pp. 185 sqq.

<sup>5)</sup> Quoted by B.R. from the M. Vyutpatti, for the more usual mastulunga 'brains'.

नाम कारुनाड्यपत्रर्षका नाम । क्रोमकाशिनः । म्रामाशयादाः । ब्रोक्संवर्तका । म्रलवि-वरखादिनः । पृष्ठवंशचरा नाम । मर्मगृत्यका नाम पित्तणो ये सर्वाणि मर्माववराणि भि-त्त्वा मर्माणि कृत्तिपत्ना विवराणि प्रविश्य मध्यामण्ड पिबत्ति ऋन्द्मानानां । सूचीिक्-द्रा नाम पतिषाो ये मूचीसरशत्एउ। रक्तं पिबत्ति । एवमस्थिववराशिनः षट्टेमतिषाः । ह नखनिकृत्तका नेरोराः स्नाप्विशेषकाः । केशोएडका नाम पत्तिणो ये केशमूलान्युत्पाय्य-ति ॥ स एवमवोचीप्रदेशस्त्रीणि योजनशतसङ्खाणि पतिभैरवपतो नाम तत्र तैर्न्यैनीर्-केयैः सक्तिकानि वर्षशतसक्स्राणि भस्यते संभवति च । स कथञ्चिद्वि तस्मान्म्कः सर्व-स्मादुष्वज्ञालपरिवृतः । श्वभ्रप्रपातो नाम दितीयः प्रदेशस्तत्र गच्कृति । त्राणान्वेषो शरूणा-न्वेषी परित्राणान्वेषी समस्तत एकादशिभरिचिंहकन्धैरावृतो निःसक्तायः कर्मपाशबन्धन-<sup>10</sup> बद्धः समस्रतः शत्र्भिरावृतः कासारमन्प्रपत्नः सर्वस्मात्ररुकपुञ्जादधिकतरं व्यसनमभिप्र-पन्नस्तं श्वभ्रप्रपातं नाम प्रदेशमनुधावति । पतिते उतीव पादः प्रविस्तीयते । उत्विप्तः पु[41 ७]नर्षि संभवति । सुकुमारतरः श्रुदणतरः खराभिस्तोत्राभिर्वेदनाभिर्भभूतः। त-स्यैवं भयविकुववद्नस्य कर्चर्णासवीङ्गप्रत्यङ्गप्रविलीयमानस्य स प्रदेशः श्रभप्रपाती नाम प्राइर्भवति । स तस्मिन्देशे निपतित पतितः श्रभे प्रपतित त्रीणि योजनसक्षाणि । 15 पुनर्षि कर्मकृतेन वापुनोत्तिप्यते । स प्रपतमानः कंकवायसगृधोलूकैर्भद्यते । यावत-स्यैवमुत्त्विप्यमानस्य च प्रपततश्चानेकानि वर्षशतसङ्ख्राणि गच्कृति । कथश्चिर्षि त-स्मान्मुक्तः परिभागितशकाङ्कं विवरं नाम प्रदेशमनुधावति । तस्मिश प्रदेशे सरुम्रारा-णि चक्राणि प्राडर्भवत्ति वञ्चनाभीनि तीदृणन्नालानि शीप्रश्रमाणि तस्य सक्रमनादेव ता-

<sup>1)</sup> MS. pliha vamvartto; [sam]vao a sec. manu.

<sup>2)</sup> The MS. appears rather to read krittay. The form in the text is quoted by Whitney from Latyayana.

<sup>3)</sup> Six skins according to Caraka and others, apud Jolly, Trans. Int. Congr. Or. Lond. (1892) vol. I. p. 457.

<sup>4) °</sup>kāni ca MS.

नि चक्राणि शरीरं प्राप्य अमित ॥ पे ॥ प्रत्येकं सर्वाङ्गानि प्रमन्नतो दक्ति पादतले चारंगं शङ्काभिर्मियते । एवं मक्कोरकपर्वते । माक्कोरकैः प्राणिकातिभिः सात्तर्विकःपरमाणुशः प्रभत्यते । भुक्तो भुक्तः पुनर् पि संवायते सुकुमारतरः । सुकुमारतपा भृषोऽप्याधिकतरां वे-दनामनुभवति । भुक्तभुक्तस्य प्रभूततरमेवास्य बन्धां प्राडर्भवति । तस्य प्राणातिपातक्-तोपचितस्य तदफलं भवति ॥

श्रदत्तादानविपाकमारु । स एष उष्कृतकर्मातचारो श्रालातचक्रनिर्माणगन्धर्वनगर्मृगतृष्णिकासदृशं मक्दर्थनातं पश्यित रत्नवस्त्रधनधान्यनिकर्भूतं । तस्यैवं लोभाभिभूतस्य कर्मणा मोक्तिस्यैवं भवति । ममेद्मिति । स एवं मोक्तिः पापकारो प्रव्वलिताङ्गार्क्षपूर्लङ्गियता तद्भविणमनुधावति । स कर्मकृतिर्यमपुरुषैर्गृक्तते [42 a] शस्त्रन्नालमध्यगतः सर्वाङ्गप्रत्यङ्गगः पाय्वते विशस्यते दक्षते अस्थ्यवशेषः क्रियते । न चास्यानादिकाल- 10
प्रवृत्तः स लोभस्तामप्यवस्थां गतस्य परिक्रीयत इति ॥

कामिष्ट्याचार्मिधकृत्याक् । एष स पापकर्ता तस्माच्क्त्वसङ्करान्मुकः कयमप्य-इग्रकर्पूर्लङ्गियवा कर्मणा धामितः प्रदेशमन्यं प्रपच्यते । वितयदर्शनं नाम तत्र कर्मकृ-तां स्त्रियं पश्यति या तेन पूर्व नष्टस्मृतिना दृष्टा । दृष्ट्वा चानादिकालाभ्यस्तो रागाग्रिक्-त्पच्यते । स तेन धावति येन ता स्त्रियः । ताश्चायोमय्यो नार्यः कर्मकृताः । ताभिर्सौ गृ- 15 क्यते । गृक्तीवा चौष्ठात्प्रभृति तथा भुग्यते यथास्य सर्षपफलमात्रप्रमाणमपि नावशिष्टं । तिस्मञ् शरीरे भवति । पुनर्षि संभवति । पुनर्षि भुग्यते । स करुकां खरा वेदनामनुभवं-स्तस्माद्रागाग्रेनं निवर्तते । येन ता स्त्रियस्तेन भूयः सः संधावति । न चास्य तत्पीडा त-

<sup>1)</sup> The marg. adds as a note here: punar jaya[n]te punar bhramanti.

<sup>2)</sup> Compare Divyav. 301 21 sqq.

<sup>3)</sup> In the sense of fire' hitherto in lexx. only.

<sup>4)</sup> So MS.

<sup>5)</sup> Feer l. c. p. 202. Pañca-gati (in J.P.T.S. 1884) p. 155, v. 31.

या वायते यया रागायिः। स्रयं ता स्त्रियो भूयो वज्रमयायोगयप्रज्ञित्तिगात्रास्तं मनुष्यमादाय ज्ञालामालाकुलसर्वशरीरास्तं नारके यं सिक्तामुष्टिवद्भिन्दितः। पुनर्यि संभवतीति पूर्व-वत् ॥ ये ॥

स्त्रियो मूलमपायस्य धननाशस्य सर्वथा ।

स्त्रीविधेया नरा ये तु कुतस्तेषां भवेत्मुखम् ॥ ये ॥

पावत् । स्त्री विनाशो विनाशानामिक् लोके परत्र च ।

तस्मात्स्त्रियो विवद्याः स्युर्यरोच्हेत्सुखमात्मन इति ॥

मृषावार्मिधकत्याक् । स तैर्यमपुरुषैर्मृत्यते गृक्तिवा च तन्मुखं विदार्यित तस्माज्ञि- क्वामपकर्षयित । सा च जिद्धा कर्मत्रशात्पचयोजनशतप्रमाणा भवति । तस्य मृषावार्10 स्याबालेन[42 b]तस्याद्य सक्तिर्गमनकाले ते यमपुरुषाभूमावानाक्यत्ति प्रदोप्तायोमय्यां। कर्मकृतंच कलसक्त्रंप्राडर्भवति प्रदोप्तायसंयुक्तं बलविद्धर्वलोवर्रेस्तरस्यात्तर्गतं जिद्धायां वक्ति । तत्र पूयरुधिरकृमिष्याविषयो नय्यः प्रवक्ति ॥ पे ॥ सा च जिद्धा तथा सुकुमा- 
रा यथा देवानामित् ॥ यावत्स वेदनातस्तनित क्रान्दित विक्रोशित न चास्य तदुःखं कधिर्पनयतीति विस्तरः।तस्यैवं प्रविष्डिं।म्वेरनामनुभवतो अनेकानि वर्षशतसक्त्राणि सा
15 च जिद्धा कृष्यते । सा कर्थाञ्चतस्य नार्कस्य मुखे प्रविशति । स भयविद्धलवदनो येन वा तेन वा निःपलायते अङ्गारकर्ष्युषु दुस्त्यमानो निमज्ञन् । तस्यैवं द्वःखार्तस्याशरणस्यापरा-

<sup>1)</sup> So MS. ? correct to °kīyam.

<sup>2)</sup> Ramādi-strīdoshā vācyāh marg.

<sup>3)</sup> onehayo. MS.

<sup>4)</sup> akshih MS.

<sup>5)</sup> tan is a rare Vedic root, elsewhere of the 4<sup>th</sup> (-ya) conj.; cf. however stanati.

<sup>6)</sup> The partially lost word is represented by the Tib. 54 (50.a,3). Cf. p. 69.1.

<sup>7) °</sup>shūsu MS.

यणस्य पुनर्षि यमपुरुषाः प्राडर्भवत्ति मुद्रराप्तिपाणयः । ते तं पुरुषं मस्तकात्प्रभृति या-वत्पारी चूर्षायत्तीत्यादि ॥

पैष्रुन्यविपाकस्तु यथैव मृषावादस्य त्रीणि योजनशतामि विद्धेति विशेषस्तु तां य-मपुरूषा नििद्धंशानादाय प्रदीप्तधारान् जिन्हां निकृतिति । जम्बुकैशान्यिसमन् प्रदेशे भ-दयते । प्रमक्रुकां वेदनां प्रतिवेदयते स क्रन्दिति विक्रोशत्यव्यक्तातरं जिन्हाविर्हित क इत्यादि ॥

पारूष्यविपाकमारु। ते तां विद्धामास्यं विदार्य गृह्धितः। गृहीहा निर्धितधारैः शस्त्रीप्रिक्त्वा तस्य भूप एव खादनीयार्थेन मुखे प्रिनिपत्ति। सच विधन्सार्दितः नुत्तामवदनः
स्वरुधिरलालापिर्स्नुतां तामेव स्वविद्धां भत्तपति। सा च विद्धा किना पुनर्पि संवापते
कर्मवशात् । स्रथ स भूमौ वेदनार्तः पिर्[43 क्]वर्तते विचेष्टते क्रन्दते। तस्यैवं वेदना- 10
र्ततस्य परिवृत्तनपनतारकस्य दुष्खार्त्तस्य दीनस्यासङ्गायस्यैकाकिनः स्वकृतमुपभुद्धानस्य पमपुरुषा स्रनुषासनीगाथां भाषते॥

जिन्ह्याधनोर्चिनिर्मुक्तस्तीहणो वाग्विशाखस्त्वया **।** 

पारुष्यमिति यद्दृष्टं तस्यैतत्पलंमागतम् ॥ इति विस्तरः॥

मंभिन्नप्रलापिविपाकमाक् ॥ तस्य तत्प्रज्विलातं तामद्रवलोक्तिं विद्धां दक्ति । विद्धां १६ दम्धा कएठं दक्ति । कएठं दम्धा खुद्यं दक्ति खुद्यं दम्धात्राणि दक्ति । तान्यपि दम्धा पक्षाशयं दक्ति । पक्षाशयमपि दम्धाधीभागेन निर्मक्क्ति ॥ यमपुरूषा माखा-माङ्कः ।

<sup>1)</sup> Cf. Feer, l. c. p. 205.

<sup>2)</sup> niçitairddhā° MS.

<sup>3)</sup> Tib. ਛੇਂਗ੍ਰਹ੍ਹਾਪ (51.b.3) Pali samphappalāpa cf. Dh.-saṃgr. § 56 and R. Morris in Academy 25 Feb. 1888.

पूर्वोत्तराबद्धपरं निर्धिकमसंगतम्। भ्रबद्धं पञ्चया प्रोक्तं तस्यैतत्फलमागतं॥ यानसत्यवती नित्यं न चाध्ययनतत्परा। न सा जिङ्का बुधैर्दृष्टा केवलं मांसखिएडका । इति विस्तरः॥

5 म्रिमिध्याविपाकमारु । म्रथ पश्यित रिक्तं तुच्छ्मसार्कं कर्मकृतं बक्जद्रविणं पर्परिगृहीतं तस्य कर्मचोदितव्यामोक्तिस्यैवं भवित । ममेरं स्यादिति । ततः स नार्कस्तेनैव धावित येन तद्भव्यं । तस्याभिध्याष्यमानसस्याकुशलस्यामेवितभावितबक्तिक्तिस्य तत्पत्नं पर्मौ नर्के विपरीतं पश्यित । तस्यैवं पश्यतो अभिध्याबकुलस्य हस्ते शस्त्रं प्राडर्भवित स तेन धावित । तेषामप्यन्येषां नार्काणां हस्ते शस्त्राणि प्राडर्भवित । सतैः सङ् शस्त्रेण पुध्यते यावत्तया कर्त्यते यथा सर्षपप्रलेलमात्रमि न भवित मां-समस्य शरीरे तथास्थिकङ्कालावशेषः क्रियते ॥ पे ॥ परेषां सम्प (४३ ६)मम स्यादित चित्तितं । तस्याभिध्यासमृत्यस्य विषस्य प्रलमागतिनितं ॥

व्यापार्पालमारु । कर्ममयाः सिंक्व्याघ्रसर्पाः क्रोधाभिभूताः पुरतस्तिष्ठते । एतेभ्यो भयभीतो येन वा तेन वा निःपलायते । स क्यं शक्कोति पलायितुमशुभस्य कर्मणः । स कि तैर्गृक्काते । गृकीला च पूर्व तावन्मस्तकादु्ब्यते यावत्पार्श्वतः सर्पे विषद्ष्ट्रेः संदृश्य संदृश्य भत्यते । व्याघरिष पृष्ठतो भत्त्यते । पाराविष विक्कना दाक्किते । स यमपुरुषेर्द्वरादिषुभिर्विध्यत इति विस्तरः ॥

<sup>1)</sup> Hitherto in lexx. only: but abhidhyālu 'covetous' occurs in Divy. 302. 24 (supra cit.), for which see the form below, abhidhyākhya.

<sup>2)</sup> çarshapa° MS.

<sup>3)</sup> Three aksharas lost. From the Tib. (52.a.2) supply sampad or the like.

<sup>4)</sup> Obliterated in MS., but supplied from Tib. (52.a.4) ক্র'ম'ষ্ট্রম্ব

मिध्यार ष्टिपत्तं पनुरपिरिमितं । पाठस्तु संतिप्यते । शस्त्रवर्षतोमर्वञ्चवर्षाशिन-पाषाणवर्षे कृन्यते ' एकादशिभर चिस्कन्धैः नुत्पिपासाग्निना च सुखिनर्गतेन निर्त्तरं दक्तत इति ॥ काममूलाश्च सर्वानर्था इति तेभ्य एवो द्वेजितव्यं । यथात्रैवाक् । मस्त्यिम् कु-एडो नाम नरकः । तत्र कतरेण कर्मणा सत्ना उपपद्मते । येनाश्रमणेन श्रमणप्रतिज्ञेन मातृमामस्य नृत्तगीतस्याभरणानां वा शब्दं श्रुखायोनिशेन मनस्कारेणात्तिस्न द्विता कि तच्छूवा कृमितलडितक्रीडितान्यश्र्रां मुक्तं ॥ पे ॥ तत्र ते नारका भ्रयोवर्षेण स-र्वाङ्गप्रत्यङ्गशश्रूणयंते पङ्गारवर्षेण च पच्यत्ते दक्षत्त इत्यादि । एवं पौराणकामास्वादनस्मर-णात्पद्वमो नाम नरकः पद्मते स्वप्नातभूतस्मरणाञ्च । तत्र ते नारकाः कुम्भिषु पच्यत्ते । ते द्रोणिष्ठयोमपैर्मृषत्वैकृत्यत्त इति विस्तरः ॥

प्रवमप्सरसः प्रार्थनया ब्रह्मचर्यपरिणामनान्महापद्वमो नीम नर्क उक्तः।तत्र तार्न- 10 दीतरङ्किणी नाम प्रवक्ति।तस्यां नम्यां यान्यस्थीनि ते पाषाणाः। यच्के[44 व]वालं ते केशाः। यः पङ्कस्तन्मांसं। या श्रापः तत्किथतं ताम्रं। ये मत्स्यास्ते नार्का इत्यादि॥ एवं पुरुषस्य पुरुषेण सक् मैथुनविप्रतिपत्तेः श्रप्रमेया श्रकार्णा विशेषाः पद्मते। एवं शि- शुभिः सक् विप्रतिपत्तेः तार्न्यामुक्यमानान्दारकान्पश्यति। ते तं विलयत्ति। स तां नदी- मवगाक्ते। तेषु बालकेषु तीन्नस्नेक्प्रतिबन्धशोकद्वष्वविगात्। एवं गोवउवाजैउका- 15 दिषु प्रकृतिसावयः कामिष्य्याचारः खरतर्विपाकः पद्मते। तासामेव गोवउवादीनां तप्तायोमयीनां श्रकुश्चलिनिर्मतानां योनिमार्गेण स तिर्यक्कामसेवी प्रविशति। स तासा-

<sup>1)</sup> Cukram marg.

<sup>2)</sup> A quasi-Pali form; cf. Suttanipāta p. 124.8. Other authorities (Feer, J. As. 8. XX. p. 216) make Paduma a cold hell.

<sup>3)</sup> So MS. Correct kumbheshu or  $\circ ishu$ ? The Brahmans have a Kumbhi- $p\bar{a}ka$ -hell.

<sup>4)</sup> Cf. Dh.-s. § 122.

<sup>5)</sup> Name of a  $s\bar{a}gara$  in Dh.-s. § 126.

मुद्रे प्रदीप्ताङ्गारनिकरपरिपूर्णे स्विखते पच्यते बङ्किन वर्षशतसरुम्राणीति विस्तरेण इष्टन्यम् ॥

रवमन्यनाशितास्विपि भिनुणीषु विप्रतिपन्नानां महानरकपातनाः पद्यते । रवं स्वस्त्रीष्ठप्यपोनिमार्गेण गव्हतः । रवं प्रमन्धानीतास्विप परस्त्रीषु लब्धामु च कन्यामु । रुवं प्रवमुपवासस्यामु रुवं गुद्रणां पत्नीषु ज्ञातिशब्दमानितामु च विप्रतिपत्तेः तीन्नाश्चापिरमा- णाश्च महानरकपातनाः पद्यते ॥

सप्तमैयुनसंयुक्तसूत्रे उप्पारः । इरु ब्राह्मण एकत्यो ब्रह्मचारिणमात्मानं प्रतिज्ञाणीते । स ने हैव मातृयामेण साई ह्रयं समापद्यते अपि तु मातृयामं चतुषा द्वयं निध्यायन् पश्याति । स तर्। स्वार्यति ब्रध्यवस्यति ब्रध्यवसाय तिष्ठति । श्रयमुच्यते ब्राह्मण ब्रह्मचारी गि संयुक्तो मैथुनेन धर्मेण न विसंयुक्तः । श्रयिश्युद्धं ब्रह्मचर्यं चरित ॥ एवं मातृयामेण साई संक्रीउतः संकिलिकिलायमानस्य [44 ७] ब्राह्मवार्यतः श्रयिश्युद्धं ब्रह्मचर्यमुक्तम् । एवं मातृयामापस्थानमास्वार्यतः । एवं तिरःकुड्यगतस्य तिराद्यष्यगतस्य वा मातृयामस्य नृत्तगोतारिशब्दमास्वार्यतो मैथुनसंयोगिमित्युक्तम् । एवं पश्चकामगुणसमिपितं परमवलीक्वास्यार्यतः ॥ एवं देवारिस्थानेषु ब्रह्मचर्यपरिणामनात्संयुक्तो मैथुनेन धर्मेण न विसं-

यतश्चितं कामा एवं स्मर्णाप्रार्धनाविषयमिष गता एवमनर्थकरास्तेनैव कामापवादक-सूत्रे भिक्तिम् । निवार्ष भित्तो चित्तं कामेभ्यः । सभयश्चिष मार्गः सप्रतिभयः सकारकः सगरुनः उन्मार्गः कुमार्गो वेदनापयः । स्रसत्पुरूषसंसेवितः । नैष मार्गः सत्पुरूषसंसे-वितः । न वमेवं चित्तयसि । कस्मात् ब्रल्पास्वादाः कामा उक्ता भगवता । बद्धडाष्ट्रब्रह्मप-

<sup>1)</sup> Not in Nanjio or K. F.

<sup>2)</sup> For the form cf. Vyutp. ap. B.R.: for the meaning the tale of Pyramus.

<sup>3)</sup> For dushya (here = برده ?) cf. Divy. p. 614, note 14.

<sup>4)</sup> Not in Nanjio or KF.

द्रवा बहूपायासा । श्राद्गेनवोऽत्र भूयान् । रोगो भित्तवः कामा गएउः शल्यमध्यमध्यमूलमामिषवित मृत्युर्नित्याः कामास्तुच्छाः मृषामोषधिर्मिणः स्वय्रोपमाः कामाः । किमप्येतेबालोछापनाः ॥ पे ॥ यथा मृगाणां बन्धनाय क्रूंद दिवानां बन्धनाय वालं । मतस्यानां बन्धनाय कुर्ष्यं पतङ्गानां बन्धनाय ग्राद्धः । एवं कामाः ॥
पे ॥ कामपर्येषणां चरतो दीर्घरात्रं सिंकानां मुखे परिवर्तितस्यात्तो न प्रचायते । याव- ५
द्रोधातकानां गवासनानां मुखे परिवर्तितस्यात्तो न प्रचायते । यावन्मएड्रकानां सतां सर्पाणां मुखे परिवर्तितस्यात्तो न प्रचायते । दिर्घरात्रं कामान् प्रतिसेवमानानां चोरा इति कृत्वा
गृक्तीतानां शिर्ष्यक्वानामत्तो न प्रचायते । पा[४५ २)रदारिकाः पारिपन्थिका ग्रामधातका
वनपद्धातका यावद्वन्थिमोचका इति कृत्वा गृक्तीतानां शिर्ष्यक्वानामत्तो न प्रचायते ।
द्रष्यं तोत्रं खरं करुकमनुभूतं कृथिरं प्रस्यन्दितं प्रचरितं यचतुर्षु मकासमुद्रेषूद्कात्प्रभूत- १०
तरं ॥ पे ॥ कायो कृत्यं बद्धादीनवः । श्रस्थिसंघातः स्नापुसंबद्धो मासेनानुलिप्तः चर्मणा पर्यवनदः कृत्या प्रतिच्क्वः क्रिविच्क्दः कृत्विसंघतः स्नापुसंवद्धो मासेनानुलिप्तः चर्मणा पर्यवनदः कृत्या प्रतिच्क्वः क्रिविच्क्दः कृत्विसंचितः स्नापानर्यकः क्रिशकर्मणां वस्तु ॥ श्रस्मिन्काये विविधा श्रावाधा उत्पद्यत्ते । तद्यथा चतूरोगः श्रोत्ररोगो
यावर्शांसि पिरको भगन्दरः ॥ पे ॥ कायिकाः सत्तापाः कायिकं द्रष्वं । कायस्य वीर्णता भग्रता कृष्वता । खालित्यं पालित्यं विलिप्त्या । इन्दियाणां परिपाकः परिनेदः ।

<sup>1)</sup> The form is new: the meaning 'net' assigned to the by-form kupini in Qabdak. is confirmed by the context, and by the Tib.  $\widetilde{\zeta}$ A

<sup>2)</sup> Tib.  $\frac{\widetilde{\tau}}{2}$  'snare'. Of the form in the text (which may also be read neyah) I find no trace in lexx.

<sup>3)</sup> Tib. (53 b. 6) ΔΗ ΆΠΑ ΤΙΑ ΤΙΑ ΤΑ Smoke of fire. for moths', but patanga (as B.R. show) specially connotes the meaning of a moth that burns itself (πυραύστης) so that some sort of naked flame must be meant: cf. Divy. 444.5 (inf.) and note at p. 709.

<sup>4)</sup> Not in lexx: but cf. Pali vicchiddaka.

संस्काराणां पुराणीभावो वर्त्वरीभावः। याववार्क्स्येवमुह्यसं प्रघरसं बुगुप्सनीयं कायं प्रतिषेवितुं॥ पे॥ का तव भिन्नो कामाशासिः। कश्च वां प्रलोभयति। कथं च वं प्राक्तितो मूर्क्तितो अध्यवसितो अध्यवसानमापवः। यदाक्ं पिरिनिर्वृतो भवामि । सहर्मश्चास- किंतो भवति । वं च कामान्प्रतिसेव्य विनिपातगतो भविष्यसि। कदा बरामर्णादात्मानं पिरिमोचिषण्यसि॥ म्रलं भिन्नो निवार्य चित्तं कामेभ्यः। म्रकालः कामपर्येषणायाः । कालोअयं धर्मपर्येषणायाः इति॥

उयदत्तपरिपृच्छापामें । तेन कामिष्ट्याचारातप्रतिविर्तेन भवितव्यं स्वदार्संतुष्टेन परदारानिभलाषिणार्क्तनेत्रप्रेतिणा निर्विष्ममनमा । एकालडुष्वाः कामा ।
इत्यभीत्षां मनिकारप्रपुक्तेन । यदाप्यस्य स्वदारेषु का[45 b]मांवतर्क उत्पद्येत । तः
10 दापि तेन स्वदारेष्ठशुभानुदर्शिना उच्चस्तमनमा । क्लेशवशतया कामाः प्रतिमेवितव्याः ।
न वध्यवसानविनिबद्धेन नित्यमनित्यानात्माष्ट्रचिमंत्तिना । एवं चानेन स्मृतिकृपस्थाप्या । तथाकं करिष्यामि यथा संकल्पैरपि कामान्न परिभोत्त्ये । कः पुनर्वादो द्वीन्द्रियसमापत्त्या वानङ्गविन्नस्या वेति ॥

पुनर्त्रैवारु । बोधिसबेन स्वभाषीया श्रितको तिलः संज्ञा उत्पादिषतव्याः । कतमा
15 स्तिलः । रितिलोडासक्।ियकोषा नैषा परलोकसकाियका । श्रव्यानसकाियकेषा नैषा क
मीविपाकानुभवनसकाियका । सुखसकाियकेषा नैषा डण्डसकाियका ॥ यावदपरा
स्तिलः । शीलात्तरायसंज्ञा ध्यानात्तरायसंज्ञा प्रज्ञात्तरायसंज्ञा ॥ श्रपरास्तिलः । चोर्संज्ञा

वधकसंज्ञा नरकपालसंज्ञा इति ॥

चन्द्रोत्तरादारिकापरिषृच्छायामप्युक्तं । म्रथ चन्द्रोत्तरादारिका समनत्तरं प्रधावतं तं

<sup>1)</sup> Cf. f. 24a, supra and Ugraparipro at 8a.

<sup>2)</sup> A Candrottarādārikā-vyākaraņa is given in Nanjio, 441 (tr. A.D. 591) K.F. p. 258.

<sup>3) °</sup>tara° MS.

मक्तातं जनकायं दृष्ट्वा तस्यां वेलायां विकायमात्तरीते तालमात्रमभ्युद्गम्य स्थिता च तं मक्तातं जनकायं गाथाभिरध्यभाषत ॥

कायं ममेत्रधमिमं म**नोत्तं** सुवर्णवर्णा ज्वलनप्रकाशम् । न रक्तचित्तस्य व्हि मानुषस्य प्रज्ञायते शोभनकं शरीरम् ॥ ये विधिकर्ष्पमसंप्रदीप्तान् त्यज्ञीत कामान्विषयेष्ठगृद्धाः। 5 षडिन्द्रियैः संवर्भवताश्च ये ब्रह्मचर्यं च चरति शृह्म ॥ दृष्ट्रा च दारान् कि परस्य ये वै कुर्वति माताभगिनीति संज्ञां। प्राप्तादिकास्ते कि मुदर्शनीया भवत्ति नित्यं पर्मं मनोज्ञाः॥ स्फुटामिमां वेत्थे पुरीं समलाहु यो रोमकूपान्मम चातिगन्धः। न रागचित्तेन मयार्जितोऽयम्[४६ ६]फलं तु दानस्य दमस्य चेदम् ॥ 10 न में समृत्यस्वति रागचित्तं मा वीतरागास् बनीच रागं। साती मनायं प्रतो मुनीन्द्रः सत्यं यथा वेदि न जात् मिथ्या ॥ यूयं च पूर्वे पितरो ममाप्त<sup>(3)</sup> स्रक्तं च युष्माकमभूब्बनित्री । भाता स्वसा चापि पिता बभूव को रागचित्तं जनपेजनन्यां ॥ प्रचातिताः प्राक् च ममाय सर्वे । श्रक् विशस्ता च पुरा भवद्भिः । 15 सर्वे म्रमित्रा वधकाः परस्य । कथं तु वा बायति रागचित्तम् ॥ न द्रपवसो हि भवसि रागात् । न रक्तचिताः सुगतिं त्रबसि । न निर्वृति याति च रक्तिचिता रागो कि तस्मात्परिवर्वनीयः॥

<sup>1)</sup> Metre: Ākhyānakī.

<sup>2)</sup> MS. apparently vethe.

<sup>3)</sup> There is a fracture in the MS.; but apparently the reading is the form in the text. In the previous line the MS. reads  $visast\bar{a}$ .

<sup>4)</sup> orasparam or oyaram MS.

कामस्य केतोनिर्यं पति । प्रेतास्तिरश्चो भवति रागात । कुम्भाएउयता स्रमुराः पिशाचा भवत्ति ये रागपरीतचिताः॥ काणाश्च खञ्जाश्च विजिद्धकाश्च । वित्रपकाश्चैव भवति रागात् । भवति नानाविधदोषभाजाश्चरति ये कामचरीं जघन्याम् ॥ यचक्रवर्तिबमवाप्रवितः । भवति शक्रास्त्रिरशेश्वराधः। 5 ब्रह्माण ईशावशविर्तनम् तद्वस्यचर्यं विप्लं चित्रता ॥ बात्यन्धभावा विधरा विसंज्ञा । श्रृष्ट्रकरोष्ट्रीः खरवानराष्ट्र । क्रस्त्यश्चगोञ्याप्रपतङ्गमताः भवत्ति नित्यं खल् कामलोलाः । तितीश्चराश्चेव भवस्यद्याः सम्रेष्टिनो वै गुरुपत्यमात्याः। सुखसीमनस्येन च याति वृद्धि ये ब्रह्मचर्य विप्लं चर्ति॥ 10 कभित्रापानव धूमगारान् बन्धांस्तवा ताउनतर्ज्ञनांश । केंद्रं शिरः कर्णकरात्तिनासाः। पादस्य चार्च्छति कि कामदासा। इति॥ ॥ उँर्यनवत्सराजपरिपृच्कायां च विवर्णिताः कामाः ॥ ॥ र्षु त्रणं धावति मतिका पद्या । दृष्ट्राश्चिं घावति गर्दभो यथा। 15 श्वानश्च श्रना [46 b] इव मांसकारणात् ।

तथैव धावत्यबुधाः स्त्रिये रताः॥

<sup>1)</sup> So the MS. for tiryanco (not metrically possible); should we read the fem. tiraccyo?

<sup>2) °</sup>kshikāh (contra metrum) MS.

<sup>3)</sup>  $Dh\bar{u}par\bar{a}g\bar{a}n$  corrected in a much later hand to  $dh\bar{u}mag\bar{a}r\bar{a}n$  MS. 5 [7] Tib. Perhaps some torture by suffocation is intended. On kabhalli (?) see Addenda.

<sup>4) °</sup>sā, MS.

<sup>5)</sup> Translated into Chinese before A.D. 316; Nanjio, 38, K.F. 217.

<sup>6)</sup> Metre: Upajāti. Vanam MS.

<sup>7) °</sup>makshikeva MS.

ग्रविद्यापिधिता बालास्तमःस्कन्धने ग्रावृताः । स्त्रीष् सक्तास्तया मूढा ग्रमेध्य इव वायसाः॥ मारस्य गोचरो ह्येष प्रस्थिता वेन डुर्गतिः। म्रास्वादसंज्ञिनो गृहा मीटस्थाने यथा क्रिमिः॥ कीटकुम्भो यथा चित्रो यत्र यत्रैव दृश्यते । 5 पूर्णो मुत्रपुरीषेण दातिर्वा वातपूरिता॥ िसङ्गाणककपालालाः **मे**ऽमणि क्तिवमस्तकाः। दीर्गन्ध्यं स्रवते कायाद्वालानां तस्यवा मध् ॥ म्रस्थिपूर्णे मुखदारं मांसचर्मादिभिश्चितं। गएउभुतो ऋषं काषः कृतिसतो ऋामगन्धिकः॥ 10 नानाप्राणिभिः संपूर्णी मुखगएडो यथा भवेत्। र्वमेव ऋषं काषो विष्ठाखश्रुचिभाजनम् ॥ म्रत्यात्रानुतं स्युद्रं सयकृत्पुप्पृषाकृतं । वक्री विलोक्तिं पित्तं मस्तल्ङ्गास्थिमः जनम्॥ क श्रशोति क्रिमिक्लस**रुम्ना**णि पानि तिष्ठति स्रतरे। 15 म्रथ बाला न पश्यत्ति मोक्तालेन म्रावृताः॥

<sup>1) °</sup>tamask° MS.

<sup>2)</sup> shmāni MS.

<sup>3)</sup>  $b\bar{a}l\bar{a}$  is given in lexx. as the name of the jasmine and several other flowers.

<sup>4)</sup> Thus I have emended the MS. reading: antrāny antraguṇam hy°. The Tib. (56.a.3) has simply; 결정적 기자 지자 한 'The belly is full of the twisted gut'. In the next line, vṛikkā MS. Vilohita for lohita (영제).

<sup>5)</sup> This word spoils the metre, but I preserve it as the Tib. has 지動气管

नवत्रणम्खैः प्रस्रवत्यशुचिं पूतिगन्धिकम्। बाला निमित्तं गृह्धित वचने दर्शनेऽपि च ॥ उत्ताः पद्यान जानति यो देशः सर्वकृत्सितः। उच्चारगोचरा बालाः खेटसिङ्गाणभोतिनः॥ जुगदमनीये रज्यते त्रणं दृष्टेव मितकाः। 5 कत्तास्वाघरते स्वेदो गन्धो वायति कुत्सितः ॥ क्वीत डुष्कृतं कर्म येन गच्कृति डुर्गतिम्। क्षीनान्कामानिषेवत्रो क्षीनान्धर्मानिषेव्य च॥ गता म्रवीचिं डुष्प्रज्ञाः डुष्वां विन्दत्ति वेदनां। उचार इव डुर्गन्धाः स्त्रियो बुद्धैः प्रकीर्तिताः॥ 10 तस्माद्वीनस्य कोनाभिः स्त्रोभिर्भवति सङ्गतिः। उच्चारभस्त्रां यो गृत्यबालावामं निगच्छति॥ यादशं क्राते कर्म तादशं लभते फलम् ॥ तयात्री[47 a]वारु ।

15 तदेवंद्वपैर्डिष्खपेर्पेषितैभींगैः स्वजीविकार्थमुपसंक्तिर्न प्रभवित स्रमणब्राह्मणेभ्यो दानं दातुं कृपणवनीपकपाचकेभ्यो अवशीकृताः स्त्रीभिः स्त्रीनिर्जिताः स्त्रीनिगृहीताः स्त्रीदासाः। तेनैव स्त्रीप्रेमणा तस्या एव पोषणाय न शक्कवित दानं दातुं शीलं च समादातुं ' स तत्र रक्तः समानः स्त्रीपरिभाषितानि सक्ते तर्जनावलोकनिर्भर्त्सनामिषि सक्ते। स मातृयामेण तर्जितः पुरुषः संसोदित विषीदित सुखं चास्या स्रवलोक्रयित 'कामकेतोः 20 कामनिदानं च वशगता भवति ' स्रयं मक्राराज कामलोलुपस्य पुरुषस्योच्चारसुखपरमस्या-स्त्रुचौ रतस्यासंप्रजन्याचारिणो दोषः॥ पे॥

<sup>1)</sup> A new conjugational form. Tib.  $\Box \not \in \Box$ 

<sup>2) °</sup>bhatsa° MS.

**मु**बेदशं तु संवेगं न तेषां भवति निर्वृतिः। भुषः कुर्वित संसर्गे स्त्रोभिः सार्द्धे प्रमोदिताः॥ हुष्वकामान्निषेवसे भाषसे च ब्रगुप्सिताः॥ धर्मे श्रुतार्थसंमुढाः भाषत्ते च सुभाषितं । स्त्रीगतं चास्य तच्चित्तं विडालस्येव मूषिके ॥ 5 मुद्धर्त भवति संवेगः **मु**लाष जिनभाषितं। प्नः कृष्यति रागोऽस्य विषक्।लाक्लं यथा ॥ मुकारस्येव उत्तासो मुह्यत्तमनुवर्तते। रष्ट्रा वे म्रथ उच्चारं गृहतां जनपत्यसी ॥ एवं मुखार्थिनो बालाः प्रकाय जिनशासनं । 10 कीनान्कामान्निषेवते येन गच्छति दुर्गतिम्॥ रक्ताः प्रमत्ताः कामेषु कृत्वा कर्म स्पापकम् । शोलवत्तां विसंवाध्य पश्चाद्रच्छिति डुर्गतिम् ॥ यस्येदशं धर्मनयं विदिता। स्त्रीषु प्रसादः पुरुषस्य नो भवेत्। 15 विशोधितः स्वर्गपयोधस्य नित्यम् । न दुर्लमा तस्य वरायबोधिः॥ लब्धा तणं कि स प्रज्ञो धर्म युवा च ईदशम्। सर्वान्कामान्विवर्ध्येक् प्रव्रद्धां निष्क्रमेद्ध्य । इति ॥ प्रशात्तिवि[47 b]निश्यपप्रातिरुार्यसूत्रेऽध्यपरी ऽनर्ध उत्तः॥ यः कश्चिन्मञ्जुष्टीः कु- 20

<sup>1)</sup> Scan as a dissyllable or correct to bhoti.

<sup>2)</sup> A monosyllable; compare the similar contractions above, 82.1, 83.1.6.

<sup>3)</sup> See p. 16.2 above.

लपत्रो वा कुलंडिक्ता वा जाम्बूदीपकान्सर्वसवाञ्चीविताद्यपरोप्य सर्वस्वं क्रेत् । यो वा उन्यो मञ्जुष्योः कुलपुत्रो वा कुलडिक्ता बोधिसवस्यैककुशलिचत्तस्यात्तरायं कुर्याद्त्तशिक्तिर्पयोनिगतस्याप्येकालोपदानसक्गतस्य कुशलमूलस्यात्तरायं कुर्याद् श्रयं ततो उसंख्येयतरं पापं प्रसवित । तत्कस्य केतोः । बुद्धोत्पाद्संजनकानां सकुशलमूलानामत्तर्भः रायः स्थितो भवित । यः कश्चिन्मञ्जुष्योः पर्कुलेषु बोधिसवस्येर्ष्यामात्सर्यं कुर्यात्तस्य तनिमन्समये ततोनिद्रानं त्रोणि भयानि प्रतिकाङ्गितव्यानि । कतमानि त्रोणि । नरको प्रपत्तिभयं जात्यन्धभयं प्रत्यक्तजन्मोपपत्तिभयं चेति ॥

पुनराक् ॥

यस्तस्य कुर्यात्पुरुषो अप्रियं वा भूतं स्वभूतं च वदेदवर्षी।

परुषं वदेत्कुद्धमनापि यस्तं त्तोभं च कुर्यात्पुनरस्य योअपि॥

ग्रात्मभावेन मक्ता नरकेषु स डर्मितिः।

उत्पद्धते विपन्नात्मा डुष्खां से वेत्ति वेदनाम्॥

योजनानां शतं पच जायते अस्य समुच्क्र्यः।

कोटीपरिवृतः श्रम्यद् भस्यते च श्रुना भृशम्॥

पचमूर्द्धसक्ष्वाणि भवत्यस्यापवादिनः।

जिद्धानां च शताः पच भवत्येकैकमूर्द्धनि॥

एकैकस्यां च जिद्धायां शताः पच ज्वलन्मुखाः।

लाङ्गलानां वक्त्यस्य वाचं भाषित्व पापिकाम्।

<sup>1)</sup> Cf. Dh.-s. § 134 and M. Vyutp. 120: janmo° must accordingly be corrected, probably to jano° or janapado°. Tib. এবে'মন্

<sup>2) °</sup>so MS.

<sup>3)</sup> çata, masc: pl. ('selten und immer metrisch'-Böhtl.2) I find no instances quoted with the noun in gen. pl.

प्रतापने चे पच्यते तोत्रडण्खानलाकुले ।

उत्पीडां बोधिमत्नानां ये कुर्वति स्रमङ्गताः ॥

तिर्यग्योिनः सनर्का न तेषां भोति डर्लभा ।

कल्पकोिरमरुम्नाणि शतानि नियुतानि च ॥

ततः च्युता घोर्विषा भोत्ति सर्पाः सुद्दारूणाः ।

हुित्पपा[48 ब]माभिभूताश कुर्वते कर्म दारूणम् ॥

लब्धापि भोत्तनपानं तृत्तिं नैवाधिगच्छ्ति ।

ततस्युतो मनुष्येषु स<sup>थ</sup> यखुपपच्यते ॥

तात्यन्धो भोति डर्मेघा डष्टचेता स्रमंवृतः ।

स्रायानाराधिकां वाचमुक्ता डर्भाषितं नरः ॥

10

मनुष्येभ्यश्युतशापि पुनर्गच्छ्ति डर्गितम् ।

कल्पकोिरमरुम्नेषु ज्ञातबुद्धं न पश्यित ॥

पुनर्त्रैवाकः । यावति मञ्जुष्मीर्बोधिसत्तो बोधिसह्यस्यात्तिके प्रतिष्ठितान्युत्पाद्य-त्यवमन्यनाचित्तानि वा । तावतः कल्पान् सन्नाकः सन्नद्धव्यो वस्तव्यं मया मक्तर्किष्ठिति । न मञ्जुष्मीर्बोधिसत्तो उन्येन कर्मणा शक्यो विनिपातिषतुमन्यत्र बोधिसत्वापवाद्दिव । 16 तत्व्यया मञ्जुष्मीर्वञ्जमणिरत्नं नान्येन काष्ठिन लोष्ठिन वा शक्यं भेतुमन्यत्र वज्ञाद् । एवमेव मञ्जुष्मीर्बोधिसत्तो उन्येन कर्मणा न शक्यो विनिपातिषतुमन्यत्र बोधिसत्वापवाद्दिनं वेति ॥ ॥

<sup>1)</sup> Name of a hell: cf. Feer, J. As. 1892 p. 195.

<sup>2)</sup> A syllable is wanting; qu. supply a word meaning 'sickness' (Tib. उ५)?

<sup>3)</sup> The exact form is not certain owing to a fracture in the MS., but the general sense, failing in honour to whom honour is due, is clear; cf. the Tib. CATINGSTATEST (57 b. 6).

॥ श्रार्षश्रहाबलाधानावतारमुद्रामूत्रेऽप्याक् ॥ ॥ यः कश्चिन्मञ्जुश्रीः कुलपुत्रो वा कुलाडक्ता वा दशमु दिनु मर्वलोकधातुषु मर्वमत्नान्धकारेषु बन्धने कुद्धः प्रवेशयेत्। यश्चान्यः कुलपुत्रो वा कुलाडक्ता वा बोधिमत्ने कुद्धः पराञ्चुष्वं तिष्ठेत्। नैनं डरात्मानं पश्यामीत्ययं ततो अमंख्येयतरं पापं प्रमवित ॥ श्रत्रैवोक्तं। यः कश्चिन्मञ्जुश्रीः मर्वजाम्बूः विपकानां मर्वानं करेखश्चान्यो यादशं तादशं बोधिमत्नं गर्रेद्यं ततो अमंख्येयतरं पापं प्रमवित ॥ श्रत्रैवोक्तं। यः कश्चिन्मञ्जुश्रीः कुलपुत्रो वा कुलाडक्तिता वा गङ्गानदी-वालिकाममान्स्तूपान्विनिपातयेद्देत्त वा। यश्चान्यः कुलपुत्रो वा कुलाडक्तिता वा मक्ता[48 b]यानाधिमुक्तस्य बोधिमत्नस्य व्यापाद्धिलक्रोधिचतमुत्पाख क्रोशियेत्परिभाष्ययेयं ततो अमंख्येयतरं पापं प्रमवित । तत्कस्माद्देतोः। बोधिमत्निर्माता क्रि बुद्धा भग्गावते वक्तो बुद्धनिर्माताश्च स्तूपाः मर्वमुखोपधानानि च मर्वदेविनकायाश्च। बोधिमत्नमस्त्वत्य मर्वबुद्धाः श्वसत्कृता भवित्त। बोधिमत्नं मत्कृत्य मर्वबुद्धाः सत्कृता भवित्त। मर्वबुद्धान्त्रिपा पूत्रियतुकामेन बोधिमत्नाः पूर्विपत्याः॥

हतत्पूजाविपाकश्च प्रशासविनिश्चयप्रातिकार्धमूत्रे अभिक्तिः॥ यस्त्रेषां कुरुते रत्तां धार्मिको धर्मवादिनां। कित्वा सुडर्गतीः सर्वाः शको भवति देवरार्॥ ब्रह्मापि यामस्तुषितो वशवर्त्ती पुनः पुनः। मनुष्येषूपपत्रश्च चक्रवर्त्ती स ज्ञायते॥

<sup>1)</sup> Nanjio, 90: KF. 260. M. Vyutp. LXV. 73.

<sup>2)</sup> V. p. 16.2 supra.

<sup>3)</sup> sudurgati seems not to occur, but the Tib. (58.b.3) gives it the same meaning as durgati, viz. 'disaster' with the special sense of 'damnation (tohell)'.  $Hitv\bar{a}$  of course from  $h\bar{a}$ .

<sup>4)</sup> Lalita-vistara 465 ad fin.

श्रेष्ठी गृरूपतिश्चापि भवत्याब्बो मरूाधनः । प्रज्ञाहमृतिभ्यां संयुक्तः सुखितो निरूपद्रव । इति ॥ श्रय कतमं बोधिसत्वमधिकृत्येयं कारापकारचिता । पृथग्जनमेव ॥

पश्चोतंतं श्रद्धाबलाधानावतारमुद्रासूत्रे । यः कश्चिन्मञ्ज्ञश्चीः कुलपुत्रो वा कुलद्धित्ता वा सर्वलोकधातुर्ज्ञोपमानां सत्नानां दिवसे दिवसे दिव्यं शतर्समान्तर् द्याद्दिव्यानि 5 च वस्त्राएयेवं द्दङ्गङ्गानदीवालिकासमान्कलपसमुद्रान्दानं द्यात् ' यश्चान्यः कुलपुत्रो वा कुलद्धिता वा एकस्योपासकस्यानन्यशास्तुर्दशकुशलकर्मपथसमन्वागतस्यैकदिवसमेकन्मान्तरं द्यादुद्धस्यायं भगवतः शितायां शित्तित इति समारोपं कृत्वा ' श्रयं ततो असंख्येयन्तरं पुण्यं प्रसवित ॥ यः क[49 व]श्चिन्मञ्ज्ञश्चोः कुलपुत्रो वा कुलद्धिता वा सर्वलोकधान्तरं पुण्यं प्रसवित ॥ यः क[49 व]श्चिन्मञ्ज्ञश्चोः कुलपुत्रो वा कुलद्धिता वा सर्वलोकधान्तरं द्याद्यानि च वस्त्राण्येवं द्रङ्गङ्गानदीवालिकासमान्कलपान्द्यात् ' यश्चान्यः कलपुत्रो वा कुलद्धिता वा एकस्य भित्तोरिकदिवसमान्तारं द्याद्द् ' श्रयं ततो असंख्ययन्तरं पुण्यं प्रसवतीति ॥

नियतानियतावतारमुद्राम् त्रें प्रेयाक् । सचेन्मञ्जुष्मीर्रशम् दित्तु सर्वलोकधातुषु सर्वसत्ना उत्पारिताता भवेषुः परिकल्पमुपादाय । म्रष्य किश्चिदेव कुलपुत्रो वा कुलाङ्किता वा तेषां 15 सर्वसत्नानां मैत्रचित्तस्तान्यतीणि जनयेत् परिकल्पमुपादाय । यो वान्यो मञ्जुष्मीः कुल-पुत्रो वा कुलाङ्किता वा मक्ष्यानाधिमुक्तं बोधिसत्नं प्रसन्नचित्तः पण्योद् । म्रयं ततोऽसं-ष्व्येपतरं पुण्यं प्रसविति ॥ यः किश्चन्मञ्जुष्मीः कुलपुत्रो वा कुलाङ्किता वा दशमु दितु सर्वसत्वान्वन्धनागारप्रविविष्ठान् बन्धनागारान्मोचियत्ना चक्रवित्तमुखे स्थापयेद्वस्रात्नमुखे वा । यो वान्यो मञ्जुष्मोः कुलपुत्रो वा कुलाङ्किता वा मक्ष्यानाधिमुक्तस्य प्रसन्नचित्तो द- 20 र्थनाभिलाषी भवेद्वर्णं चास्योदाक्रेद् । म्रयं ततोऽसंष्ट्येपतरं पुण्यं प्रसवतीति ॥

<sup>1)</sup> See p. 7.1, above.

तथा नितिगर्भमूत्रे पेयाक् । यः पुनर्भद्तः भगवन् नित्रयक्तत्याणो वामात्यक्तत्याणो वा भरृकत्त्याणो वा श्रमणकत्याणो वा श्राक्षणकत्याणो वा परं रत्तत्यात्मानं र्त्नित पर्लोकं र्त्नितं भगवव्कासने पात्रभूतमपात्रभूतं वा यावन्मुणं काषायखण्ड[496]प्रावृतं परिर्त्नित श्रोष्यित पूर्वापिष्यित श्राव्यक्ष्यातं प्रविक्ष्यते श्राव्यक्ष्यातं प्रविक्ष्यते श्राव्यक्ष्यातं प्रविक्ष्यते प्रविक्ष्यते प्रविक्ष्यते प्रविक्ष्यते प्रविक्ष्यते प्रविक्ष्यते प्रविक्ष्यते ग्राणाच्यान् पृक्षमुक्तप्रतिभानान् तेः सार्द्धं रमित क्रीउति परिपृच्क्ति परिप्रश्चयिति तेषां श्रोत्यां कर्तव्यं मन्यते ॥ पे ॥ क्रियक्तं भगवन् पापं निप्यव्यति ॥ भगवानाक् । तत्वथापि नाम कुलपुत्र कश्चित्पुक्तय उत्प्यते । यः सर्वे वम्बूहीपं सत्तर्वपरिपूर्णं कृत्वा तिष्ठतां बुद्धानां भगवतां रानं र्य्यात् पे वित्वक्षं मन्यसे कुलपुत्रापि नु स पुक्षणो बद्ध पुण्यं प्रसवेत् ॥ श्राक् । बद्ध भर्तः भगवन्स पुक्षः पुण्यस्कन्धं प्रसवेर्प्रमेयमसंख्येयं नितस्य पुण्यस्कन्धस्य केनिचिच्छ्कां प्रमाणामुद्ध-कृतिं श्रन्यत्र तथागतेन ॥ भगवानाक् । यस्तु कुलपुत्र नित्रयक्तत्याणो वा यावत्यवा पूर्वितं । ये । स बद्धतरं पुण्यं प्रसवित । यस्तु कुलपुत्र नित्रयक्तत्याणो वा यावत्यवा पूर्वितं । ये । स बद्धतरं पुण्यं प्रसवित । यस्तु कुलपुत्र नित्रयक्तत्याणो वा यावत्यवा पूर्वितं । यो मम पश्चिमायां पञ्चति। याविद्वपुलतरमप्रमाणतरमसंख्येयतरं पुण्यस्कन्धं प्रसवित । यो मम पश्चिमायां पञ्चति। मम शासनं श्रावकान् पात्रभुतान्यात्रभुतान्वा याव-

<sup>1)</sup> See p. 13.7.

<sup>2)</sup> muktamuktapro MS.; but see Divy. 329.3 et al.

<sup>3)</sup> Pali paripañhati: 'consider' (Ch.). No compounds of the Sk. denom. praçnayati have hitherto been registered.

<sup>4)</sup> Here the MS. (not the Transcript) inserts a form saketukam not, apparently, reproduced in the Tib. (59.b.5).

<sup>5)</sup> The instrum. as in Pali, instead of the abl. of class. Sk.

<sup>6)</sup>  $p\bar{a}\bar{n}c\bar{a}saty\bar{a}m$  MS; cf. Vajracchedikā VI., and Prof. Max Müller's note to his translation (S.B.E. vol. 49. pt. 2 p. 115). The correction of 'fifty' to 'five hundred' is supported by the Tib. here and below [50.a.].

न्मुएउ।न् काषायवस्त्रप्रावृतानिष रत्तति । न विक्ठियति । यावत्स्वकं राष्ट्रं पर्राष्ट्रं च व-ध्यति । श्रवायान् त्वयति । सुरालयं च प्रापयति चिरं चायुः पालयति । स्वक्तिशांश्च पर्क्ति-शांश्च काषयति । संबोधिमार्गे षर्पार्गिता[50 क]श्चोपस्तम्भयति । सर्वापायाञ्चकृति । न चिरं संसारे संसरित । नित्यं कल्याणामित्रीर्बुद्धिश्च भगविद्धवो पिसलेश्च मकृतसलेश्च सार्द्धे समवधानगतो भवति । सततं कल्याणामित्राविर्कृतो न चिरेण यथाभिप्रापेषु बुद्धतेत्रे- 5 घनुत्तरां सम्यकसंबोधिमभिसंभीतस्यते ॥ श्रव तावदेव सर्वदेवेन्द्राः सपरिवारा । यावतिप-शाचेन्द्राः सपरिवारा उत्थापासनाद् येन भगवान् तेनाञ्चिलं प्रणम्यवमाद्धः । ये ते भद्त भगवन् एतर्क्यनागते अर्धान यावत्पश्चिमायां पञ्चशत्यां तित्रयकल्याणा भवति यावद्कु-पतिकल्याणाः । ये । एवं सद्धर्मरत्तका एवं त्रिर्व्ववंशव्वाल्यायतारः । ये । वयमिष सर्वे स-परिवारास्तं तात्रयकल्याणं यावद्गकृपतिकल्याणं दशिभराकारे रित्विष्यामः परिपालिप- 10 ष्यामो वर्धिपष्यामः ॥ कतमैर्दशिभः । श्रायश्चास्य वर्धिपष्यामः श्चायुरत्तरायं च धर्मेण नि-वार्षिष्यामः । श्वारोग्यं च परिवारं च धनस्कन्धं च उपभोगपरिगिगं चैश्चर्यं च यशः क-ल्याणामित्राणि प्रज्ञानम्वदं च वर्धापिष्यामः । एभिर्दशिभिरित्तं विस्तरः ॥

एवमभूमिप्रविष्ठेषेवायं विपाकविस्तर्गे द्रष्टव्यः ॥

म्रवलोकनासूत्रेऽपि ।

15

संबोधौ चित्तमुत्पास्य क्तियां सर्वप्राणिनां। यः स्तूपं लोकनाथस्य करोतीक् प्रद्तिणं॥

<sup>1)</sup> V. p. p. 59. 12 supra.

<sup>2)</sup> pañcāso MS. See note 6 above.

<sup>3)</sup> These stanzas occur (with considerable variants) in the second of the sūtras called Avalokita in the Mahavastu. See Senart's text II. 362. 17—18 and 369. 2—3. To this reference I was led by Prof. S. d'Oldenburg, who referred me to his art. in JRAS. for 1893 p. 340, where another quotation from this sūtra in the present work (Ch. 17) is noted. Compare also the work of the same Tib. name in K.F. 259.

इत्याखनुशंसविस्तर्मुक्काक्।

यस्त्रेषां बुद्धपुत्राणां नरः कुर्वीत म्रप्रियं।

देवान्मनुष्यान्वर्जित्वा नर्कं तस्य गोचरं ॥

इति विस्तरः पूर्ववत् ॥ न चात्र विशेषहेतुः कश्चिडपर्शियतुं शक्वत इत्यलं विक-इ स्पेन ॥

कर्मावरणविश्विष्ठमूत्रेऽट्यावरण्णेशब्देनान् [50 b] र्घ उक्तः । स्रावरणं मञ्जुश्रीरुच्यते राग स्रावरणं देष स्रावरणं मोरू स्रावरणं दानमावरणं शीलनात्तिवीर्यध्यानप्रज्ञा स्रावरणं । पे । तत्कस्य देतोः बालपृथ्यत्रना मञ्जुश्रीदीनं ददाना मत्मिरिणामित्तके अप्रसादं कुर्वित्त । ते तेनाप्रसादेन प्रतिधिचत्तमुत्पादयित । प्रतिधिचिलदोषेणा मक्तानरकेषूपपद्यत्ते । शीलं रत्तत्तो द्वःशीलान् कुत्सपित परिभाषित । ते तेषामवर्णं च भाषित । ते तेषां दोषं स्रुवा बक्कतनस्याप्रसादं कुर्वित । ते तेनाप्रसादेन द्वर्गतिगामिनो भवित । ते तात्तिं भावपत्तः तात्तिमदेनात्मानमुत्कर्षयित्त प्रमाद्यत्ति । वयं न्वात्तिवादिनः । इमे पुनर् व्यापत्ति चित्ताः । तेषां नात्तिमदनमत्तानां प्रमाद्मूलकानि द्वःखान्युत्पद्यत्ते । ते वीर्यमारभमाणा म्रात्मानमुत्कर्षयित्ति परान् पंसर्यति । कुसीदा इमे भिन्नवो विक्रत्त्यनभियुक्ताः श्रद्धादेयं परिभुज्ञानाः । नैतेऽर्कृति पानोयस्थालकमिष । ते तेन वीर्यारम्भेणात्मानमुत्कर्षयिति परं च पंसपित्त । तेषामेवं भवित । वयं समाधिविक्रारिण । इमे अन्ये भिन्नवो वितिप्तिन्ता वित्तिचित्ता विक्र्रति । तेषामेवं भवित । वयं समाधिविक्रारिण । इमे अन्ये भिन्नवो वितिप्तिचित्ता विक्र्रति । कुतस्ते बुद्धा भविष्यत्तीति विस्तरः ॥

सर्वधर्माप्रवृत्तिर्निर्देश<sup>(4)</sup>प्याक् । बोधिसब ग्रापत्त्या चोदयति । ह्रारीभवति बेाधिः । क-

<sup>1)</sup> Nanjio 1094 tr. before A.D. 431, K.F. 262.

<sup>2)</sup> Five āvaranas are mentioned in the Tevijja-sutta (Dīgha-n. I. xii. 30). Cf. Rhys Davids in S.B.E. vol. XI, p. 182.

<sup>3)</sup> These words in margin a sec. manu.

<sup>4)</sup> Nanjio 163. 164 (tr. before A.D. 417) 1015; K.F. 256; M. Vyutp. LXV. 37, where as in our text the title is odharmapra (not opr. as Nanjio & Feer). Cp. f. 4.b (p. 6.16) above, where the a is to be restored.

र्मावर्णं च परिगृह्णाति । ईर्पयां चार्यति । द्वरीभवति बोधिः । ईर्पापयेन चोर्यति द्वरोभ-वित बोधिः । सचेद्वोधिसत्तस्यात्तिके कीनसंज्ञामुत्यार्यित म्रात्मिन चोर्रसंज्ञां तिणोत्या-त्मानं [51 a] कर्मावर्णं च गृह्णाति । इक् बोधिसत्तेन बोधिसत्तमववरतानुशासता वा शास्त्मंज्ञामुपस्थाप्याववरितव्यो अनुशासितव्यः । बोधिसत्तेन बोधिसत्तस्यात्तिके न प-रिभवचित्तमुत्पार्यितव्यं । सचेर्स्यापरित्यक्ता बोधिः । न देवपुत्र बोधिसत्तः क्रचिरेव कु- क् शत्मूलानि समुच्किनति । यथादितोयबोधिसत्तमागम्योति । म्रनुत्पारितबोधिचित्ते अप तावद्वोधिर्भव्यो सत्ते अवमन्यना प्रतिषिद्धा । किं पुन्करितबोधिचित्ते ॥

पद्योतं शूरङ्गमसमाधिसूत्रे (तत्र रहमते कतमर्नुत्पादितबोधिचित्तव्याकर्णं ॥ इरु रहमते स पुद्रलः पाद्यगतिक सिसारे उपपन्नो भवति । यदि वा निर्येषु यदि वा तिर्ययोन्ती यदि वा यमलोके यदि वा देवेषु यदि वा मनुष्येषु । स च पुद्रलस्तोह्णोन्द्रियो भवति । 10 उदाराधिमुक्तिकः । तमेनं तथागतः प्रज्ञानाति । अयं पुरुषपुद्रलो पावदियद्भिः कल्पकोदोनिपुतशतसरुद्धिरनुत्तरायां सम्यकसंबोधी चित्तमुत्पाद्यिष्यति ॥ पे ॥ इयद्भिष्यासंख्येपकल्पशतसरुद्धिवीधिमभिसंभोत्स्यते ॥ पे ॥ इदं दहमते उच्यते । बोधिसलस्यानुत्पादितबोधिचित्तव्याकर्णं । अय खल्वायुष्मान्मकुकाश्यपो भगवत्तमेतद्वीचत् । अधायेपास्माभिर्भगवन्सर्वसलानामित्रके शास्तृमंज्ञोत्पाद्यितव्या । तत्कस्य केतोः । न स्वस्मा- 15
कमेतङ्ज्ञानं प्रवर्तते । कतमस्य बोधिसलस्य बोधिपरिपाचकानीन्द्रियाणि संविधन्ते ।
कतमस्य न संविधन्ते । ततो वयं भगवन्नज्ञानानास्तथान्चपेषु कृतिसंज्ञामृत्पाद्येम । तेन

<sup>1)</sup> Beneath this word is added a sec. manu caryā. This word appears to find its counterpart in the Tib. (A), which however occurs in the next clause, where  $\bar{\imath}ry\bar{a}pathena$  occurs in our text.

<sup>2)</sup> Supr. p. 8.19.

<sup>3)</sup> B & R. cite 'Vjutp. 90. (?)

10

वयं तएयेम ॥ भगवानाक् । साधु साधु काश्यप सुभाषिता ते इयं वाक् । इदं च मया का-श्यपार्थवशं स[51 b]म्पश्यमानेन युष्माकमेवं धर्मी देशितो । मा भित्तवः पुद्रलेन पुद्रले प्र-विचेतव्यं । पच्छ्रीप्रं तीपयित कि भित्तवः पुद्रलः पुद्रलं प्रविचिन्वन् । ग्रक्तं वा पुद्रलं प्र-मिणुयां यो वा स्यान्मादशः । एतेन काश्यप निर्देशेन बोधिसबेन वा ग्रावकेण वा सर्वस-वानामित्तके शास्त्मंत्तोत्पाद्यितव्या । मात्र किश्चद्वोधिसबयानिकः पुद्रलो भवेत्तेन त-त्रात्मा एतितव्य इति । यस्य तु नियतमेव बोधिप्राप्तिचिक्कमित तत्र सुतरामवमन्यना रित्तव्या ॥

यथोक्तमार्यसद्धर्मपुगउरीकसूत्रे ।

इष्टामियान्मृत्तिकसंचितान्वा प्रोताश्च कुर्वति जिनस्य स्तूपान् । उद्दिश्य वा पाणुकराशयो पि श्वरवीषु द्वर्गेषु च कार्यित ॥ पिक्तामया वा पुन कूर कृत्वा ये केचिद्वद्दिश्य जिनीन स्तूपान् । कुमारकाः क्रीडिषु तत्र तत्र । ते सर्वि बोधाय श्रभूषि लाभिनः ॥

<sup>1)</sup> Passive with active inflection (Whitney § 774) here possibly due to Pali or Prakrit influence.

<sup>2)</sup> The reading of the MS. (broken here) appears to be yat sīdhvam or yat sīgham. The latter I have supposed to stand for yat çīghram.

<sup>3)</sup> MS. W (see p. 47, note 5 above) f. 22. a. 2. Kern, tr. p. 50.

<sup>4)</sup> The metre is generally  $\overline{Akhy\bar{a}nak\bar{\imath}}$ : but with two irregularities common in Buddhistic poetry (1) the addition of a syllable at the end (making the metre in fact into Vamcastha). (2) the resolution of the initial long into two short syllables. Compare the frequent anapaestic beginning in English 'blank verse'.

<sup>5)</sup> prītah prako A.

<sup>6)</sup> So W., jinān corrupted from jināna (cf. infra) A.

<sup>7)</sup>  $c\bar{a}pi$  A; but see below.

5

10

15

यावत् ॥

ये चित्रभित्तीषु करोत्ति वियन्तं । परिपूर्णगात्रांष्ट्रक्तपुणयलत्तणान् ।

लिखेत्स्वयं चापि लिखापयेदा।

ते सर्वि बोधाय म्रभूषि लाभिनः॥

ये चापि केचित्तिर्क्ति शित्तमाणाः।

क्रीडार्तिं चापि विनोदयत्तः॥

नखेन काष्ठेन कृतीप्ति विद्यहान्।

भित्तीषु पुरुषाय कुमारका वा॥

सर्वे च ते बोधि म्रभूषि लाभिनः॥ पे॰॥

वादापिता कल्लारियोऽपि येकी।

जलम**ए**डका वाप्यथ मएडका वा ।

मुगतानमुद्दिश्यय पूजनार्थं गीतं च गीतं मधुरं मनोज्ञं।

सर्वे च ते बुंड म्रभूषि लोक ॥

कृता च यां बक्जविधधातुपूजां।

किमल्पकम्पी सुगतान धातुषु।

एकं पि वादापिय वाखभाएउम्।

पुष्पेषा चैकेन कि पूर्वायवा।

<sup>1) =</sup>  $peyy\bar{a}lam$ , three stanzas being omitted.

<sup>2)</sup>  ${}^{\circ}h\bar{a}n$ , W.

<sup>3) °</sup>yanti A.

<sup>4) °</sup>tāçi, W.

<sup>5)</sup> See Kern, p. 51 note 2.

<sup>6)</sup> ca buddhā abhūshi A.

<sup>7)</sup> bahuvidharatna-A; bahu-scanned as a monosyllable.

श्रनुपूर्व द्रह्यति हि बुद्धकोताः । पैश्चा[52 a]ञ्जलिस्तत्र कृतापि स्तुपे। परिपूर्ण एकातलशक्तिका वा। म्रोनामितं शीर्ष भवेन्मृहर्तं। म्रोनामितं काय तथैकवारं । 5 नमोऽस्त बद्घाय कतैकवारं। ये को तदा धातुधरेष तेषु। वितिप्तचित्तेरिप वैकवारं। ते सर्वि प्राप्ता रूममयबोधिम्। मुगतान तेषां तद तिस्म काले। 10 पश्चित्रवंतानामय तिष्ठतां वा। ये धर्मनामापि मृणू षु सत्वास्। ते सर्वि बोधाय म्रभषि लाभिन । इति ॥ मक्।करुणामूत्रेऽयातं ॥

तस्वया वाडिशिकेन मरुत्युद्कसर्गि मत्स्याकर्षणार्थ सामिषं विडशं प्रतिप्तं भवे-तसमनत्तरप्रतिप्तं च मत्स्येन निगीर्णं भवेत्। किं चापि स मत्स्य उद्कसर्गि अमत्यथ च पुनर्वह एव स वक्तव्यो रहेन सूत्रेण स्थलगतर्एडसुनिबहेन। यत्स वाडिशिक भ्रागत्य तेन सूत्रलाथवेन जानाति । गृक्तितो मतस्य इति । तमेनं सूत्राह्कीवा स्थलगतं क-

<sup>1)</sup> tĕ W.

<sup>2)</sup> Here both MSS. read avano: in W. anamo is corrected (a sec. manu) to avano.

<sup>3)</sup> vācā A.

<sup>4)</sup> crunotsu (?) W. The form krīdishu above (92. 12) is somewhat similar.

<sup>5)</sup> No doubt the Mahakarunā-pundarīka-sūtra. Compare Nanjio 117, (where the Chinese title is similarly abbreviated) 180 (tr. before AD. 431); K.F. 239; M. Vyutp. LXV. 23.

रेाति यथाकामकरणाय परिभोगाय। एवमेत्र ये सत्ना बुद्धेषु भगवत्सु चित्तं प्रसाय कुश-लमूलमवरोपयित । स्रतश एकचित्तप्रसादमि । किं चापि ते सत्ना डप्कृतेन कर्मावर्णे-नातणेषूपपत्रा भवत्यय च बुद्धा भगवत्तस्तान्सत्नान् बौद्धेन ज्ञानेन संयक्वस्तुसूत्रेण ग्-कीता संसारोदकसरस उद्धत्य निर्वाणस्थले स्थापयतीति॥

तस्मादेषु शास्तृमंत्रा कार्या । वन्द्मानाश्च मनसा वन्द्तिच्याः । भवति कि नवकोऽपि । बोधिचित्तबलाद्वन्यो । यथा मेघेने द्रमिडेन मकाबोधिसत्नेनापि सता नवक म्रार्यमुघनः सर्वशर्री रेण प्रणाप्रत्य वन्द्तिः । नियतार्थे चेदं । यथाध्याशयमंचोद्नादिषु सर्वबोधिसत्वयानिकपुद्रलनमस्कारो उनुत्तात्वयः । सर्वशब्देनात्मनोऽपि प्रकृणात् । कथमेकत्र वन्य्य[52 b]वन्द्कत्वं न विरुध्यते । यरस्परं वन्यत्वेनैवालम्बनात् । म्रत एवानास्वाद्नाद्पुणयभावः । किं च बुद्धानामप्येवमिष्यते । मा भूद्नवस्था । एकस्य चान्यूनतेति ॥

श्रायंसर्वधर्मवैयुत्त्यसंयरुसूत्रेऽय्यनर्थ उक्तः। सूहमं हि मञ्जुष्यीः सहमंप्रतितोपकर्मावार्णां। यो हि कश्चिम्मञ्जुष्योस्तथागतभाषितधर्मे किस्मिश्चिक्कोभनसंज्ञां करोति। क्विचदशोभनसंज्ञां स सहमं प्रतितिवपति। तेन सहमं प्रतितिवपता तथागतो ऽभ्याष्यातो भवति। धर्मः प्रतितिवप्तो भवति। संघो ऽपविद्तो भवति। य रृवं वद्तीदं युक्तिमिर्मयुक्तिमिति स सहमं प्रतिविचपति। न मया पृथक्कश्चिहमः ष्रावकयानसंप्रयुक्तः प्रत्येकजुह्मयानसंप्रयुक्तो मङ्गायानसंप्रयुक्तो देशितः। तत्ते मोङ्गपुक्ता इमं मम धर्म नानाकरिष्यक्ति। इदं
प्रावक्राणां देशितमिदं प्रत्येकजुह्मनामिदं बोधिसत्वानामिति। स नानात्वसंज्ञ्ञया सहमं
प्रतिविचपति। इयं बोधिसत्वस्य शिता। इयं बोधिसत्वस्याशितित सहमं प्रतिविचपति।
धर्मभाणकस्यास्ति प्रतिभानं नास्ति प्रतिभानमिति सहमं प्रतिविचपति। धर्मधर्मतया क-

<sup>1)</sup> Cf. Dh.-s. § 19 and p. 39.

<sup>2)</sup> This refers to the passage of the  $Gandavy\bar{u}ha$  already cited at 36.14. above. See note there.

<sup>3)</sup> This clause is added a sec. manu,

थयति सहर्मे प्रतित्तिपति । त्रपगते बुद्धोत्पारे नास्ति धारणीप्रतिलम्भ इति धर्मे प्रतिति-पति । नास्ति धर्मभाणकस्य धारूणोप्रलम्भ इति धर्म प्रतिविवपति । धर्मभाणकस्य चर्या ह्राषयित धर्मे प्रतिनिपति । धर्मभाषाको न प्रतिपत्तिसंपन्न इति धर्मे प्रतिनिपति । प्रमा-देनैनं चोदयति सद्धर्मं प्रतिन्निपति । ईर्यापवेन चोदयति सद्धर्मे प्रतिन्निपति । म्रन्तर्चर्पया 5 शोलवियत्त्या चोद्यति धर्मे प्रतित्तिवर्तत । प्रति [58 a]भानेन संपाद्यतीति धर्मे प्रतित्तिप-ति । म्रालोको उस्य धर्माणां न सुविदित इति धर्मे प्रतिन्निपति । मल्लेण मल्लमबध्यमानः प्रतिवद्तीति धर्मे प्रतिविपति । म्रत्तरमंत्तवा तथागतशासनं नावगाक्त इति धर्मे प्रति-निपति । मूत्रेण सूत्रं विरोधयतोति धर्मं प्रतिनिपति । गाथया गाथां विरोधयतोति धर्म प्रतिनिपति । मनर्मंत्रया कञ्चिद्धिमुक्तं करोति कञ्चित्र करोतीत धर्म प्रतिनिपति । 10 धर्मभाणजस्यार्थान्यकथामभिनामयतोति धर्म प्रतिन्निपति । विचतः कर्मास्य करोति धर्म प्रतितिषति । संलापयन् वदतीति धर्मे प्रतितिषति । इक्तास्यास्ति चर्या इक्तास्य नास्ति चर्ये ति धर्म प्रतिविषयति । इदं मुक्कमिद्ममुक्कमिति धर्म प्रतिविषयति । मनेन नाहित चर्ये-ति धर्म प्रतितिपति । स्रनेन ब्रह्मचनसमय उक्ती नानेन ब्रह्मचनसमय उक्त इति धर्म प्रतितिपति इति कि मञ्जूष्रीर्यावित्कञ्चिद्विलोपयति तावद्वर्मे प्रतितिपति । धर्मभाणक-15 स्येरं द्वपमिति चित्तपति वर्तत भितुर्वा भितुर्णा वा उपासको वा उपासिका वा। सर्वः स सद्धर्मे प्रतिन्निपतोत्यादि॥

स्रत्रैव चोत्तं । यस्य कस्यचित्कुलपुत्र तथागतस्य परिनिर्वृतस्य धर्मः प्रतिभाति य-याधिमुक्तानां सत्नानां देशियतुं । तस्यां च पर्षिद् यखेकसत्नस्यापि एकरोमकुर्षे। भवेदिका-स्रुपातो वा सर्वः स तथागतानुभावेन । तत्र मोक्पुरूषा स्रबोधिसत्ना बोधिसत्नप्रतिज्ञा बो-20 धिसत्नद्व प्रका धर्मस्तैन्यकुक्का एवं वस्यित्त धर्मीपदेशकेभ्यः । किमेते । न बुध्यत्त इति ॥

<sup>1)</sup> A marginal gloss, apparently on this word, adds: tuccham sarvaprava-canam sarvadharma-çūnyatvāt.

<sup>2)</sup> aksharapāṭhako 'yam nārthapālaka iti: marg.

<sup>3)</sup> viparītārthakatvāt saiva: marg.

पे ॥ ये बोधिसबेघवमन्यनां कुर्वति । नारुं तेषां पर्यतकतं निर्यं [53 b] संवदामि । त-त्कस्य हैतोः। यो बोधिसत्वो धर्मभाणकमपवदति बृद्धं स विगर्कृति धर्मे स प्रतिन्निपति संघं स जग्रवति । बुढे सोऽगीरवो यो धर्मभाणके उगीरवः । बुढं स न द्रष्टुकामो यो धर्म-भाणकमद्र एकामः । बुद्धस्य सो ऽवर्ण भाषते यो धर्मभाणकस्यावर्ण भाषते । बुद्धस्तेन प-रित्यक्तो भवति यः प्रथमिवतोत्पादिकेशीय बोधिसबे प्रतिष्ठिवतं करोतीति ॥ पे ॥ ४ योष्ट्ययं मैत्रेय षट्यार्मितासमुदागमो बोधिसत्वानां संबोधाय तं ते मोरूप्रूषा एवं वस्य-ति । प्रज्ञापार्रिमतायामेव बोधिसत्नेन शित्तितव्यं । किं शेषाभिः पार्रिमताभिः । ते अन्यां पार्गितां ह्रषियतव्यां मन्यसे । तत् किं मन्यसे अज्ञित द्वष्प्रज्ञः स का-शिराजाभुद्ध येन कपोतार्थं श्येनाय स्वमांसानि इत्तानि । मैत्रेय म्राक् । नो कींद्रं भगवन् । भगवानाक् । यानि मया मैत्रेप बोधिसबचर्या चरता षट्पार्मिताप्रतिसंप्क्तानि कुशलम्- 10 लान्यपचितानि म्रपकृतं नु तैः क्शलमृलैः ॥ मैत्रेय म्राक् । नो कीदं भगवन् ॥ भगवानाक् । वं तावद्वित षष्टि कल्पान्दानपार्गितायां षष्टि कल्पान् शोलपार्गितायां षष्टि क-ल्यान् त्नातिपार्गितायां षष्टिं कल्यान्वीर्यपार्गितायां षष्टिं कल्यान्ध्यानपार्गितायां षष्टिं कल्पान्प्रज्ञापार्गितायां समुदागतः। तत्ते मोक्प्रूषा एवं वदयति। एकनयेनैव बोधिर्यद्वत श्रन्यतानयेनेति । ते चर्यास् परिश्वद्धा भविष्यत्तोत्यादि ॥ 15

इति शितासमुच्चये चतुर्थः परिच्छेदः॥

٧.

## शीलपार्मितायामनर्थवर्तनं पञ्चमः परिच्हेदः ॥

उत्तः संतेपतो उनर्थः। तस्य विवर्धनं यथाध्यशयसंचोदनसूत्रे। एवंविधानर्थश्रवणभ-यभी[कृकैः][54 a] म्रादिकिर्मिकबोधिसत्तैः समादानानि यथा गृहीतानि तथा कार्ये। एवं 20

<sup>1)</sup> rayavā (?) MS.

<sup>2)</sup> A tale of the Çibi-king. Feer, Avad.-ç. p. 127; Takakusu, I-tsing, p. 226; Kshemendra, Avad. k. l. II. 109.

<sup>3)</sup> neti vācyam margin (early hand).

<sup>4)</sup> See p. 15 note 2, and add ref. to Nanjio 23 (25).

क्ति तेहुक्ते । एते वयं भगववस्यायेण तथागतस्य पुरतः । एवं समादानं कुर्मः । सचेद्वयं भग-वनसायेण बोधिमत्वयानिकं पुद्रलं गृक्णिं वा प्रत्निज्ञतं वापत्त्या चोर्यिष्यामो भूतेन वा-भूतेन वा विमंवादितो ऽस्माभिस्तथागतो ऽर्क्नमम्यक्संबुद्धो भवेत् । सचेद्दयं भगववया-येण बोधिसत्वयानिकं पुरुलमवमन्येमावर्णे चास्य भाषमे विसंवादितोऽस्माभिस्तयागतो भवे-5 दर्कन्सम्यकसंबुदः। सचेदयं भगवनयायेण बोधिसवयानिकं पुदलं गृहिणं वा प्रत्रजितं वा पञ्चभिः कामगुणैः क्रीउत्तं परिचार्यतं दृष्ट्वाप्रसादं कुर्याम विलोखं वा चित्तस्योत्पादयेमा-गौरवं वोत्याद्येम न च तत्र शास्तसंज्ञान्त्याद्येम । विसंवादितोऽस्माभिस्तयागतो भवेत्। सचेद्रयं भगवत्रयायेण मित्रक्लभितार्क्लनिर्ानं बोधिसत्वयानिकानां प्रलानां कायपो-डां चित्तपडािं वा कुर्याम विसंवादितोऽस्माभिस्तवागतो भवेत्। सचेद्वयं भगववस्याग्रेण बो-10 धिसत्वयानिकं पुत्रलं दृष्ट्वा रुकेनाप्यमनोत्तवचनेनाभाषेम विसंवादितो ऽस्माभिस्तवागतो भवेत् । सचेद्वयं भगवन्यामेण त्रिस्कृत्वो रात्रेः त्रिस्कृत्वो द्विसस्य बोधिसत्वयानिकं पु-द्रलं न नमस्येम विसंवादितोऽस्माभिस्तथागतो भवेत् । सचेद्वयं भगवत्रयायेणास्य त्रतस-मारानस्य कृतशो राज्यप्रतिलम्भं वा धनप्रतिलम्भं वा कापजीवितं वा न परितय-डोम [54 b] विसंवादितो ऽस्माभिस्तथागतो भवेत् । सचेद्वयं भगवनयाग्रेण श्रावकपानिकं 15 वा प्रत्येकबुद्धपानिकं वा पुद्रलमवमन्येम । वर्ष विशिष्टतरा नैते इति विसंवादितोऽस्मा-भिस्तथागतो भवेत् । सचेद्वयं भगवत्रीचचित्ताश्चएडालसदृशचित्ता न विक्रेम विसंवादितो-**४**स्माभिस्त्र<mark>णागतो भवेत् । सचेद्वयं भगवन्नस्वाग्रे</mark>णात्मानमुत्कर्षयेम परं वा पंसयेम विसं-वादितो अस्माभिस्तथागतो भवेत्। सचेद्वयं भगवनस्यायेण व्यापाद्वियक्भणस्योजनं वा योजनशतं वा न पलापेम ईरिताः समाना विसंवादितोऽस्माभिस्तवागतो भवेत् । सचेद्वयं 20 भगवन्नखाग्रेण शीलवन्नमात्मानं प्रतिज्ञानीम बक्जश्रुतं वा धुतगुण्णिनं वान्यतरान्यतरेण वा गुणीनात्मानमुद्रावयेम विसंवादितोऽस्माभिस्तयागतो भवेत् । सचेद्वयं भगववध्याग्रेण प्रतिच्क्वकल्याणा विवृतपापा न विक्रेम विसंवादितोऽस्माभिस्तथागतो भवेदर्क्नसम्य-कसम्बदः॥ पे ॥ तत्र भगवान् मैत्रेपं बोधिसत्वं मक्तासत्वमामत्वयते स्म । कर्मावर्णं मैत्रेप

त्तपितुकामेन कुलपुत्रेण वा कुलडिक्त्रा वा एवं समारानं कर्तव्यं यया एभिः कुलपुत्रैः कृतमिति॥

सर्वधर्माप्रवृत्तिनिर्देशे अध्याक ॥ तृष्कृत रात्रिं दिवसं तथैव। में बोधिसवान्प्रणमेत मुर्घा । 5 तेषां न किञ्चित्स्खलितं गवेषेत्। चरेत चर्या व्हि सदा यथेष्टम् ॥ पष्टियदा कामगृषी रमतं। न तस्य किञ्चित्स्खलितं गवेषेत्। गुणैरनतां वर बोधिचर्या। 10 एषो अप कालेन हितां स्पृशेत ॥ युक्त्यानुपूर्व्या क्रिययानुपूर्व्या । भवेज्ञिनो नैव कि एकवाचा। बक्जकल्पकोखो नियुतानि चैष। मन्नाक्संप्रस्थितना[55 a]न्यभावी॥ 15

म्रत्रैवारु । ये कुलपुत्रैवंद्वपेण कमीवर्षोनानिर्धिकाः । तैर्न दितीयस्य बोधिमत्वस्य मर्वचर्यामु विप्रतिपत्तव्यं । मर्वाः क्रियास्तम्य विमोक्तव्याः । एवं चित्तमुत्पाद्यितव्यं । नारुं पर्चित्तं जाने डिर्वित्तेया मत्वचर्या । ३३ च खलु कुलपुत्रार्थवशं संपश्यंस्त्यागत एवं

<sup>1)</sup> Pp. 6. 16, 90. 19 supra.

<sup>2)</sup> MS. sambodhio; but the long syllable is not required by the metre.

<sup>3)</sup> bodhisatvam marg.

<sup>4)</sup> sprçishyate MS.

<sup>5)</sup> vācayā MS. with caryayā in margin.

<sup>6)</sup> bahu as a monosyllable; cf. supra.

<sup>7)</sup> The Tib. (66. b. 5 where read  $\widetilde{\P}$  & for  $\widetilde{\P}$  &) confirms this rather strange phrase, 'setting forth [clad in spiritual] armour'. Cf. Dh.-s. 108. 93 15.

धर्मे देशयति । न पुद्रलेन पुद्रलः प्रमातन्यः ॥ म्रक्तं वा पुद्रलं प्रमिणुयां यो वा स्यान्माद-शः ॥ यः कुलपुत्रात्मानं रित्ततुकामस्तेन न कस्यिचिच्चर्या विवेचियतव्या । न परेषां वि-कुरृतों कर्तव्या । म्रयमीदशोऽयमोदश इति । बुद्धधर्माभियुक्तेन भवितव्यं रात्रिं दिवं धर्म-पिलगुद्धमानसेनेति ॥

5 तथा तितिगर्भमूत्रेऽपि कथितं। स्रथ तावदेव बह्हिन शतमक्स्नाणि विद्वांसः सवा उत्थायासनायेन भगवांस्तेनाञ्चिलं प्रणम्यैवमाङः। वयं भर्त भगवतः पुरत एवं प्रणिधानं कुर्मः याविञ्चरं वयं भर्त भगवन्संसारे संसरे तावन्मात्र प्रतिलब्धतात्तिकामा राहास्थानं प्रतिलभेम ' मामात्यस्थानं ' मा नगर्ख्येष्ठस्थानं ' मा प्रामध्येष्ठस्थानं । मा निगमच्येष्ठस्थानं ' मा पुरोक्तिख्येष्ठस्थानं मा भृद्ध्येष्ठस्थानं ' यावन्मा सार्थवाक्ख्येष्ठस्थानं ' मोपाध्यायद्येष्ठस्थानं ' मा स्रमणाद्येष्ठस्थानं ' मा गृक्ष्यतिद्येष्ठस्थानं ' मा कुरुम्बद्येष्ठस्थानं ' मा कुरुम्बद्येष्ठस्थानं ' मा कुरुम्बद्येष्ठस्थानं यावत्सर्वशो वयं मा सत्थानामधियतिस्थानं प्रतिलभेम यावत्र त्वात्तिप्रतिलब्धाः स्यामं ' यतो निर्दानं वयमेवंद्वयमितगाढं कर्म बुद्धानां शासनमात्तियेम । इति विस्तरः ॥

चन्द्रप्रदीपसूत्रेऽप्यनर्थविवर्जनमुक्तम्।

नास्ति पापमकर्तव्यं कुमारा तेषु भेष्यति ।

15 मा तेक्हि संस्त[55 ك]वं साई कुर्याः वं कालि पश्चिमे ॥

म्रालपे संलपेय्यासि कुर्यासी तेष्ठगौरवं।

त्रानालीनः सत्करेट्यास्यग्रबोधिय कारणात् ॥

<sup>1)</sup> Not in lexx. The Tib. equiv.  $\square \longrightarrow \mathbb{N}'$  (67 a. 1) confirms the meaning 'censure' hitherto attested for  $\gamma'$  kuff by the Dhātup. only.

<sup>2)</sup> A curious Prakritic form (cf. infra p. 105). Compare parigredha in M. Vyutp. cx.

<sup>3)</sup> Supra p. 13.7.

<sup>4)</sup> omas MS.

<sup>5)</sup> mo MS.

<sup>6)</sup> Cf. tato nidānam Vajracch. § 8.

<sup>7)</sup> rājakumārānām, marg.

<sup>8)</sup> anolīnah MS. Anālīnah = «not desponding». Tib. (67. b 1) 35/7/5/5/Cf. samlīna. āsi agra° MS.

वर्षायं परिपृच्छिवा यस्ते वृह्वतरो भवेत्।
कुर्याप्ति गौर्वं तत्र शिरमा पादवन्दनैः॥
न तेषां स्वलितं पश्येद् बोधिमएउं विपश्यतां।
प्रतिघातं न बनयेत् मैत्रचित्तः मदा भवेत्॥
यखेषां स्वलितं पश्येद्दोषांस्तेषां न कीर्तयेत्।
यादशं काव्हिति कर्म तादशं लप्स्यते पत्नं॥
स्मितेन मुखचन्द्रेण वृह्वेषु नवकेषु च।
पूर्वाभाषी भवेतित्यं कृतमानश्च मर्वतः॥
चीवरैः पिएउपातेश्च कुर्यात्तेषामनुयकं।
एवं चित्तं प्रदध्यास्तं मर्वे भेष्यत्ति नायका। इति॥

10

15

5

यस्य च बोधिचित्तोत्पादिके गौर्वं प्रसादश्च नोत्पद्येते । तेन स्वड्डर्गतिप्रपातभपर-नार्थं दष्टादष्टप्रामोद्यानुभवनार्थं स्वचित्तकलुषप्रसादनार्थं चित्तकल्यताचित्तकर्मण्यता प्रतिलाभार्थं च यथार्यगण्डव्यूके बोधिचित्तोत्पादिकगुणा भगवदार्थं मैत्रेयेणाचार्यसुधनम-धिकृत्योद्वावितास्तथा भाविपतव्याः॥

(३) एष दृष्ट्व तर्व्याधिपीडितान् प्राणिनो दृष्वशतिरूपहुतान् । तन्ममृत्युभपशोकतापितान् तेष प्रीर्थं चरते कृपाशयः ॥ दृष्वपत्रपरिपीडितं तगत् दृष्ट्वपत्रपरिपीडितं तगत् दृष्ट्वपत्रपरिपीडितं तगत् दृष्ट्वपत्रपरिपीडितं तगत् दृष्ट्वपत्रप्रातचक्रमपरेतं ॥

<sup>1)</sup> MS. hit. The marg. adds kurmas te, which looks like an emendation by some reader who did not understand the form in the text. Cf. Childers s. v. karoti.

<sup>2)</sup> The slightly involved syntax is summarized by a note in the margin: tena prasādād [i-]gunā bhāvyā iti yogaḥ.

<sup>3)</sup> Metre: Rathoddhatā.

<sup>4)</sup> tāpinam H (v. p. 34, n. 4) fol. 252. b. 5.

<sup>5)</sup> teshu H.

<sup>6)</sup> dṛshṭa H.

रागदोषत्पांबाणुंकएटकं दृष्टिमंगबङ्गकतमंकुलम् । सबतेत्रपरिशोधनार्थिकः प्रज्ञलाङ्कर्ढं गर्नेषते ॥ मोक्वियगक्नाशपं जगत् प्रज्ञचत्क्तनष्टरेशिकं। तस्य त्रेम दिश[56 a]दैशिकः प्रभः सार्थवाङ् जगतो भविष्यति ॥ तातिधर्मत्रिविमोतवाकनो ज्ञानखडग्निपक्तेशधर्षकः। 5 प्रुर्मूत स्रभयस्य दायको दैशको कि बगतो भविष्यति॥ धर्मनाव समुदानपत्ययं ज्ञानसागरपथे सुशिनितः। शातिरत्नवरद्वीपनायकः कर्णधार त्रिभवार्णवे म्रयम् ॥ ज्ञानर् श्मिप्रिषाधानमण्डलः सर्वसत्रभ्वनावभासकः। धर्मधातुगगने समुद्रतो बुद्धसूर्य समुदेश्यते अयम् ॥ 10 मैत्रिचन्द्नसमाधिशोतलः सर्वस्रतसमित्तसप्रभः। मृक्तधर्मपरिपूर्णमएउलो बुद्धचन्द्र समुदेश्यते अयम् ॥ म्राशये दृढतले प्रतिष्ठितो बोधिचर्य मनुपूर्व उद्गतः। सर्वधर्मरतनाकरो कायं ज्ञानसारवरो भविष्यति ॥ बोधिचित्तभुबगेन्द्रसंभवो धर्मधात्गगने समुद्रतः। 15

<sup>1)</sup> B2, who cites M. Vyutp. only for this form connects it with sthanu. Cf. Pali.

<sup>2)</sup> kam esa H.

<sup>3)</sup> A curious form, metri gratia, for ohāvidyāo; cf. Dh.-s. p. 49 § 67.

<sup>4) °</sup>darçanapr° H.

<sup>5)</sup> Dh.-s. § 73.

<sup>6)</sup> oputta H.

<sup>7) °</sup>ru A.

<sup>8)</sup> Cf. Childers s. v. bhavo.

<sup>9) °</sup>sanah H.

<sup>10) °</sup>dhātugagamahāprabho H.

<sup>11)</sup> paksha marg. — a gloss suggested by the metaphor of the moon.

<sup>12)</sup> nāgarājaprabhavā meghā varshanti, marg.

धर्ममेघयुगपत्प्रवर्षणीः सर्वश्रुक्तप्तालशस्यवर्धनः॥
श्रुडि वित्ति त्रिमल्तिमोऽप्येकं मैत्रिस्नेक्स्मृतिभात्रनं रहम्।
बोधिचित्तविमलाग्निपुप्रभम् धर्मरीप समुङ्कालिष्यति॥
बोधिचित्तकललः कृपार्बुरी मैत्रपेशिर्चलाशयो घनः।
बोधि स्रङ्गमनुपूर्वसंभवो बुद्धगर्भ स्र्यु संप्रवर्धते॥
वुष्यगर्भमभिवर्द्धिष्यति प्रज्ञगर्भमभिशोधिष्यति।
ज्ञानगर्भ समुरेश्यते स्रयं यादशः प्रणिधिगर्भसंभवः॥
इंदशाः करुणमैत्रधिमताः सबमोचन मैतो क्तिश्या।
इंदशाः करुणमैत्रधिमताः सबमोचन मैतो क्तिश्या।
इंदशाश्यपुमूलसंस्थितो इंदशो दहप्रयोगविद्धतः।
इंदशिस्त्रभवक्षर्नप्रभो ज्ञानवृत्तपलदः सुडर्लभः॥
एष सर्वगुणासंभवार्थिकः सर्विमत्र भतते स्तिन्दितः।
सर्वसंश्यविद्रग्रणार्थिकः सर्विमत्र भतते स्तिन्दितः।

<sup>1)</sup> one H.

<sup>2) °</sup>ddha H.

<sup>3)</sup> The t is doubled metri gratia apparently.  $Mala = \text{Tib. } \xi$  (68. a. 7). Cf. Jäschke p. 262.

<sup>4) °</sup>ttamoham H.

<sup>5)</sup> ujjv as a short syllable is strange even in a Gāthā-passage: but the reading is confirmed by the Tib. 자スカ' ... ロロエラブ In H. the text has been. altered; it appears now to read: dharmadvīpa-maitra ya janayishyati.

<sup>6)</sup> ayam says the marginal glossator, more reasonably than  $R\bar{a}j$ . Mitra, pref. to Lalitav. p. 31 ('ayu for eshah').

<sup>7)</sup> jñānag° H.

<sup>8)</sup> icchāpūrvam bhāshakaḥ satvamocanasya marg.

<sup>9)</sup> kalyāṇamitrāṇi bhajate marg. (recent hand).

<sup>10)</sup> trishņä H.

रष मार्किक्तिशमूर्नो रुष दिष्टमलक्तिशशोधनः।
रष मर्वजगमोत्तणोखतो रुष ते मद् विशेष पण्डितः॥
रष डर्गित विशोधिषष्यित स्वर्गमार्गमुपद्र्शिषिष्यति।
मोत्तमार्गमुपनेष्यते जगद् पाद्शे गुणपये प्रतिष्ठितः॥
रष सर्वतडण्खमोचको।
रष सर्वगतिमौख्यदायकः।
रष सर्वभपपाश्रद्धेदको।
भेष्यते भवगतीनिमूदन । इति॥

् र्वमनया भावनयानर्थविवर्जनं मुकरं भवति । तथाध्याशयमञ्जोरनमूत्रेऽप्यनर्थविएवमनया भावनयानर्थविवर्जनं मुकरं भवति । तथाध्याशयमञ्जोरनमूत्रेऽप्यनर्थविवर्जनमुक्तं । चतुर्भिमैत्रेय धर्मैः समन्वागतो बोधिसत्वयानिकः पुद्रलः पश्चिमायां पञ्चशत्यां संदर्भविप्रलोपे वर्तमाने ऽत्ततोऽनुपक्तः स्वस्तिनां परिमोत्त्यते ॥ कतमैश्चतुर्भिः ।
श्रात्मस्खिलितप्रत्यवेतणातया । परेषां बोधिसत्वयानिकानां पुद्रलानामापत्त्यचोर्नतया । मित्रकुलिभितार्कुलानवलोकनतया । श्रमनस्कवचनप्रतिविर्मणतया । रिभिमैत्रेय
चतुर्भिरिति पूर्ववत् ॥ अपरेश्चतुर्भिः । कतमैः । अल्पश्चतसवपरिवर्जनतया । पर्षर्नुपारातत्या । प्रात्तशस्यासनिषेवणतया च । श्रात्मरमशमथयोगमनुपुक्ततया च । रिभिश्चतुर्भिरिति विस्तरः ॥

पुनर्त्रैवारु। म्रादिकार्मिकेण मैत्रेय बोधिमत्तेन प्रज्ञाबलाधानप्राप्तेन लाभमत्कार्य-रिवर्त्तिने लाभमत्कारदोषदर्शिना भवितव्यं ॥ पे ॥ संगणिकारामपरिवर्त्तिने संग-

<sup>1)</sup> bhaya A.

<sup>2) °</sup>dano H.

<sup>3)</sup> bhāvatini H.

<sup>4)</sup> See p. 88, note 6.

<sup>5)</sup> This form found hitherto in Sk. lex. only (cf. Zachariae, Die ind. Wörterb., p. 24, n. 9). For Pali cf. Childers s. v. sotthi sub fin.

<sup>6)</sup> Correct to oyogānuyo?

णिकारामदोषदर्शिना भवितव्यं। भाष्यारामपरिवर्जितेन भाष्यारामदोषदर्शि[57 a]ना भ-वितव्यं । निद्रारामवर्जितेन निद्रारामदोषदर्शिना भवितव्यं । कर्मारामवर्जितेन कर्मारा-मरोषदर्शिना भवितव्यं। प्रपञ्चारामवर्शितेन प्रपञ्चारामरोषदर्शिना भवितव्यं ॥ पे ॥ इक् मैत्रेय बोधिसबेन मकासबेन रागसंजननो लाभसत्कारः प्रत्यवेत्तितव्यः । स्मृतिविधंसन-करों लाभसत्कारः प्रत्यवेत्तितव्यः। लाभालाभतया उन्नामावनामकरो लाभसत्कारः प्र- 5 त्यवेतितव्यः । मोहोत्पाइनो लाभमत्कारः प्रत्यवेतितव्यः । कुलमात्मर्पाध्यवसानो लाभसत्कारः प्रत्यवेत्तितव्यः । म्रात्मार्थनिष्पादनतया शाखोत्पादनो लाभसत्कारः प्रत्य-वेतितव्यः । चतुरार्यवंशपिर्वर्जनतया म्राक्रोक्यानपत्राप्यमंजननो लाभसत्कारः प्रत्यवे-तितव्यः । एवं सर्वबृहाननुज्ञानो लाभसत्कारः प्रत्यवेतितव्यः । मानमरोत्पारनो लाभस-त्कारः प्रत्यवेत्तितव्यः । गुद्रणामवमाननो लाभसत्कारः । मार्यत्तो लाभसत्कारः । एका- 10 त्तप्रमारमुलः कुशलमुलापक्रणो लाभसत्कारः । विख्चक्राशनिसद्शो लाभसत्कारः । बक्जपिलगोधपिलगुद्धो<sup>(3)</sup>मित्रकुलभितार्कुलावलोकनो दौर्मनस्यसंजननः **' बुद्धि**विधाम-णो लाभमत्कारः प्रियवस्तुपरिणामनतया शोकभाजनो लाभमत्कारः । चतुःस्मृत्युपस्थान-संमोषणः शुक्तधर्मडर्बलोकरणः चतुःसम्यकप्रकाणपरिकाणकरणो लाभसत्कारः । ऋद्य-भिज्ञापरिकाणकरणः । पूर्वे सत्कारपश्चादसत्कारकरणः । म्रमित्रसत्करणमित्रप्रकाणो 15 लाभसत्कारः। पराभिसंधानतया गणिकासदृशः । ध्याना[57 b]प्रमाणपरिवर्जनः ! नर्का-तिर्वरयोनियमलोकप्रपातनो लाभसत्कारः । देवदत्तोद्रकसमाचारो लाभसत्कारः प्रत्यवे-त्तितव्यः॥

<sup>1)</sup> The Tib. (69 b. 1) renders this word here and below (57 b.) by  $\stackrel{\sim}{\sim} \eta \eta'$ , the ordinary word for caste or family.

<sup>2)</sup> These two forms have hitherto been attested by the M. Vyutp. (civ. 50, 51) only.

<sup>3)</sup> Supra p. 100, note 2.

<sup>4)</sup> Dh.·s. 44.

<sup>5)</sup> Ibid. 45.

इमे एवंद्रपा मैत्रेय लाभमत्कारे म्रादीनवा ये बोधिमवेन प्रत्यवेतितव्याः। प्रत्यवेत्यवेत्य चाल्पेच्क्तायां रत्तव्यं न परितप्तव्यं। तत्कस्य केतोः। म्रल्पेच्क्स्य कि मैत्रेप इम एवंद्रपा दोषा न भवति न चास्यात्तराया भवति बुद्धधर्माणां। म्रनिर्विषयः भवति गृक्ति प्रम्नित्तेभ्यः। म्रनुरत्तणीयश्च भवति देवमनुष्याणां परिमुद्धाशयिष्टितः। म्रमंत्रस्तश्च भवि ति मर्वद्वर्गतिनिपातेभ्यः। म्रनिभूतश्च भवति तर्ज्ञनाविगतः। म्रमंकार्पश्च भवति मार्विष्यविमुक्तः। म्रधर्षणीयश्च भवति मर्विष्यविमुक्तः। म्रधर्षणीयश्च भवति मर्वव्यत्तनैः। म्रभिलषणीयश्च भवति देवमनुष्याणां ध्यानाभ्यामायस्थितः। स्पष्टश्च भवति मायाशाव्यप्रकृणो अप्रमत्तश्च भवति पश्चकामगुणदोष्पर्शी पथावादी तथाकारी भवत्यार्पवंशे स्थितः। म्रभिलषितश्च भवति विद्विः सम्रक्षाचारिभिः। इमां मैत्रेय एवंद्रपामनुशंसां विदिवा पण्डितेन बोधिमवेनाध्याशयेनाल्पेच्क्रियः। त्राप्तं रत्तव्यं। म्रल्पेच्क्ता म्रामेवितव्या मर्वलाभमत्करप्रकृष्णायिति॥

संगणिकामधिकृत्याक् । विजन्धे रागं विजन्ध रोषं

न तिष्ठते संगणिकामु योगी।
भवत्यसी तत्प्रवणस्तिविधः।
एतेन दोषेण एति न कुर्यात्।
श्रीद्वत्य कास्यं च तथा वितर्का।
भवत्यमी संगणिकामु सर्वे॥
संकीर्णचारी कि भवत्यसंवृतः।
करोति यः संगणिकामसाराम्॥
लोकस्य मस्त्रेषु रमित बाला।

<sup>1)</sup> This form is not quoted: but cf. Sk. & Pali jahita and Pali jahitvā.

<sup>2)</sup> The scansion tannimnah is curious. For a similar juxtaposition of nimna and pravana (cf. Pali tappono) see M. Vyutp. XXX. 3, 4. As to the metre compare p. 43, note 2.

प्रदोष वर्धे सि वितर्क उत्सदा। एतेन रोषेण न तत्र राजते ॥ न वर्धते चापि श्रतेन भितः। म्रयुक्तमस्त्रेष् रितं जनिता। तस्मात् [58 a] परित्यव्य श्रयुक्तमल्लान्। 5 धर्मे रतिं विन्द्रथे नित्यकालम्॥ सक्स्रशो ऽष्ठानि मया स्वकानि । त्यक्तानि बोधिं प्रतिकाङ तर्कि । न चास्मि तृप्तः शृण्मान धर्मे। ते खेरमेष्यति श्रणोत्ते धर्मम ॥ 10 सर्वेण सर्वे पश्चित्रनीया। म्रपुक्तमस्त्राश्च म्रशिष्टमस्ताः। धर्मे वरे तत्र रितं बनेष । यो द्वर्लभः कल्पशतीरनेकैः॥ वने वससेन गुणार्थिकेन। 15 परस्य दोषा न कि वीतितव्याः। म्रकं विशिष्टो मक्मेव म्रेष्टो। न एव चित्तं समुपार्नीयम् ॥

<sup>1)</sup> The MS. appears to read na tatra rajāte. But as the Tib. has  $\widehat{A}' \widehat{A}'' \widehat{A}'' \widehat{A}''$  it seems best to read either as above suggested (with extra syllable as in the previous hemistich and often in this poetry); or else na tatra jāte, a form which might stand in a gāthā for  $j\bar{a}yate$ .

<sup>2)</sup> Compare p. 61, note 1.

<sup>3)</sup> So I propose for the unmetrical crnumana repeated here in the MS.

<sup>4)</sup> For outpādo through an intermediate form (cf. Pali) ouppādo; or from oā-dā?

मदो ऋयं सर्वप्रमादमुलो । न क्रीनभित्न म्रवमन्यितव्याः। म्रनुपूर्व एषो इक् शासनस्य। नैकेन जन्मेन लभेत बोधिम्॥ म्रत्रेव भाष्याराममधिकत्याक् । :5 म्रगीरवो भोति **भ्र**तेन मत्तो। विवादमलेषु निविष्ट भौति। मुषितस्रुतिद्यापि ऋतंप्रजन्यो। भाष्ये रमत्तस्य उमे कि दोषाः॥ म्रध्यात्मचित्रात्त सद्भार भोती। 10 चित्तं न कायश्च प्रसन्न भीति। उन्नामनामानि बङ्गिन गच्क्तो । भाष्ये रमत्तस्य इमे कि दोषाः॥ सद्दर्भचित्तात् प्रणष्ट् बालः। सुकर्कशो भौति स्रिह्मिग्धिचतः। 15 विपष्यनायाः शमधाच्च हुरे। भाष्ये रमत्तस्य उमे कि दोषाः॥ श्रगीर्वो भोति सदा गृह्णां।

<sup>1)</sup> bhavati MS.

<sup>2)</sup> Tib. ਸੁੰਦੇ ਸ਼੍ਰੇਸ਼ ਸੁੰਦੇ (70 b. 6). mushita-cruti must be taken (if indeed the reading is correct) as formed on the analogy of mushitasmṛti a form occurring both in classical and Buddh. Sanskrit. With asamprajanya, also a new form, cp. Pali sampajañña.

<sup>3)</sup> Margin: a ..  $utkarsh\bar{a}pakarshavitarkabahulah$ . The Tib. however appears to understand the passage as referring to pride ( $(\overline{A} \setminus \overline{A})' \setminus \overline{A}')$ ) and its reverse,

पलिगोधमस्त्रेषु रितं जनिता। म्रसारस्थायी परिकीणप्रज्ञी। भाष्ये रमत्तस्य उमे कि दोषाः॥ म्रमानितो देवगुपौः स भोति। नाप्यस्य तस्मिन् स्पृक्त संजनित । 5 प्रतिसंविदातो भवती विक्रीनो। भाष्ये रमत्तस्य उमे कि दोषाः॥ परिभाष्यते चापि स परितरतिभिः। ये कचिदस्ती पृथकायसासी। निर्यंकं जीवित् तस्य भोती। 10 भाष्ये रमत्तस्य उमे कि दोषाः॥ म शोचते कालु करोतु बालः। प्रतिपत्ति कीनोेश्सम किमख कर्या। सङ्घष्टितो भोति म्रलब्धगाधो । भाष्ये रमसस्य [58 b] इमे व्हि दोषाः ॥ 15 चलाचलो भोति तृषां यथेरितं। विचिकित्सते एवमसी न संशयः। न तस्य जात् दृढ बृद्धि भोती। भाष्ये रमत्तस्य रमे कि दोषाः॥

<sup>1)</sup> Cf. supra p. 100, note 2. The glossator adds  $gr\bar{a}maj\bar{a}la$  (does he mean  $indraj\bar{a}la$ ?).

<sup>2)</sup> Bahubhāshitri marg.

<sup>3)</sup> Hitherto found in the form osamvid only: but cf. Pali patisambhidā.

<sup>4)</sup> kālam kurvan marg.

<sup>5)</sup> evan me bhavishyatīti pratishthā marg. This usage of gādha is best explained, perhaps, by the meaning 'Verlangen' (lipsāyām) quoted in B. R. from Lexx. only. The Tib. (71 a. 3) renders the word simply \$\Pi \subseteq \bar{5} \subseteq \cdot\text{'bottom, depth'}.

नरा यथा तिष्ठति रङ्गमध्ये। म्रन्यान प्रराण गणान्त्रभाषते । स्वयं च भोती प्रतिपत्तिकीनो । भाष्ये रमसस्य इमे कि दोषाः॥ शुट्ट सो भीति लघुर्निराशः। 5 पुनः पुनश्चारभते विवादम् । सो हरतो म्रार्यधर्मस्य भोती। भाष्ये रमतस्य उमे कि दोषाः॥ संकृष्यते सत्कृत म्रल्पस्थामः। प्रकम्पते विप्रकृतो मृजानी। 10 कपिर्पथा चञ्चलचित्त भोती। भाष्ये रमत्तस्य उमे कि दोषाः ॥ पे ॥ रमित्र भाष्यस्मि चिरं पि कालं। न विन्दते प्रोतिमिकात्मसीष्यं। वरं कि एकस्य परस्य चित्रना। 15 प्रीतिं परे यत्र लभेर्नताम् ॥ नेतृबचे सारमिक्।स्ति किञ्चन्- ' मध्येऽस्ति तत्सार् सुप्रेमणीयः। भुक्ता बचं नेक् पुनः सशक्यं। लब्धं नरेणेत्रसं प्रधानम् ॥ 20

1) anyeshām Bhīmādiçūrānām marg.

<sup>2)</sup> The metre would require a correction to -dhrama- (ădhr being allowed in this verse) or -dhama-, both of which occur in the Açoka inscriptions.

<sup>3)</sup> sa-is merely intensive; cf. sacet. The Pali sasakkam, acc. to Ch., is adverbial only.

20

यया लचं तहद्वैक् भाष्यं। यथा रसस्तद्दरिकाथर्चिता। तस्माह्यिभाष्ये तु रितं विकाय । चित्तेष म्रर्थे सद म्रप्रमत्ताः॥ निद्राराममधिकत्याक्। 5 मक्च सो वर्धित मोक्बालं। विचिकित्सको भोति स दृष्टिप्राप्तः ॥ दष्टीकृतान्यस्य बह्हाने भोती। यस्मान मिह्ने अभिरति प्रयाति ॥ प्रज्ञा च तेषां भवती मुडुर्बला। 10 परिकीयते बुद्धि न तस्य भौति। ज्ञानाच्च सो कीयति नित्यकालं। यस्मान मिडेऽभिरतिं प्रयाति॥ कुसीद स्त्रज्ञी स्रलसी स्रप्रज्ञी उनन्ष्य स्रवतार लभेति तस्य। विकेठपते च वने वसतं परमान मिद्धे अभिरतिं प्रयाति ॥ 15 क्शलेन चित्तेन सदा स्रनिर्धको ।

1) prajñāmāndyāt marg.

धर्मे च इन्दो न कि भौति तस्य।

शुक्तं च घातेति तमोशिधगच्छती।

चधर्मकापद्य स भौति भूषो यस्मान मिद्धे अभिरति प्रयाति॥

सद्धर्मक्रन्देन विक्रीनमूढः परिक्रोपते सर्वगुणेक्टि बा[59 ब]लः।

<sup>2)</sup> vighātīni marg.

<sup>3)</sup> prajñātah marg.

<sup>4)</sup> Scan otāra; cf. Pali.

यस्मान मिह्ने भिरति प्रयाति॥ म्रविशारदो भोति प्रलीनचित्तः। प्रामोग्र तस्यो भवती न नित्यं। निद्रपापग्रस्तः शिथिलाङ् भोती। यस्मान मिद्धेशभिर्तिं प्रयाति॥ 5 म्रात्मा त ज्ञाला च क्सीदप्राप्तः ईर्ध्यायते वीर्यबले रूपेतान् । वीर्यान्वितानां च म्रवर्ण भाषते यस्मान मिद्धेऽभिर्ति प्रयाति ॥ पे ॥ यत्सर्वडुष्खस्य तमस्य नाशनं । म्रपायपरिवर्जनताय मूलं । सर्वे कि बुद्धि कि सरा प्रशस्तं। 10 तं वीर्षमार्षे सततं भनस्व ॥ कर्माराममधिकृत्याक्।। मुड्डर्वचो भोति गृत्रभि चोदितः। प्रद्तिणं गृह्णित नान्शामनं। विपन्नशीलश्च संभोति निप्नं। **1**5 दोषा म्रमी कर्मरते भवति॥ उत्कारिठतों भोति स नित्यकालं । गृरुस्थकर्माणि सदा विचित्तपन्। ध्यानप्रकृाणिश्च न तस्य कृत्यं। दोषा म्रमी कर्मरते भवति॥ 20 तीत्रश्च संजायित तस्य रागो। रसारसेषु यसितः स मूर्च्छितः।

<sup>1)</sup> çeshakarmakarane marg.

न तृष्यतेऽसावितरेतरेण। दोषा म्रमी कर्मग्रते भवति ॥ मक्त्यां च भोती परिषाय तुष्ठी। म इष्खितो भोति तया विकोनः। मंक्रीर्ण भौती संयथेक गर्दभो। 5 दोषा स्रमो कर्मरते भवति ॥ पे ॥ रिवा च रात्री च म्रनन्यचित्रो। भक्ते च चोडे च भवत्यभी हणां। स्वनिर्धको भौति गुणैः स सर्वदा। रोषा म्रमी कर्मरते भवति॥ 10 कृत्यान्यमी पृच्छति लीकिकानि। म्रयुक्तमन्त्रिश्च रतिं प्रयाति। प्तिश्च महीः स न विन्दते रतिं। दोषा स्रमी कर्मरते भवति ॥ पे ॥

श्रय खलु मैत्रेयो बोधिसवी महासवी भगवत्तमेतर्वोचत् । सुपरीत्तप्रवास्ते भगवन् 15 बोधिसवा भविष्यति विक्तोनप्रवा ये ध्यधर्मान् वर्विषवा कीनानि कर्माएयार्ट्स्यते ॥ एवमुक्ते भगवान्मैत्रेयं बोधिसवं मकासवमेतर्वोचत् । एवमेतन्मैत्रेय । एवमेतस्यथा वर् सि [59 b] सुपरीत्तप्रवास्ते बोधिसवा भविष्यत्ति ये ध्यधर्मान्परिवर्वियवा कीनानि क-र्माएयार्ट्स्यते । श्रिप वारोचयामि ते मैत्रेय प्रतिवेदयामि ते । न ते बोधिसवास्तथागत-

<sup>1)</sup> Apparently to be scanned as dissyllable, if the reading be correct.

<sup>2)</sup>  $Sayath\bar{a}$  is the form (cf. saced) postulated by Trenckner (apud Childers 473) as the original of Pali  $seyyath\bar{a}$ ; though of course sa may be here simply the pronoun.

<sup>3)</sup> Evidently a proverbial phrase for 'food and raiment'. Cf. Saddh.-P. cited by B. R. s. v. coda.

शासने प्रत्रज्ञिता येषां नास्ति योगो नास्ति ध्यानं नास्ति प्रक्षाणं नास्त्यध्ययनं नास्ति बाङ्ग्युत्यपर्येष्टिः। श्रिप तु मैत्रेय ध्यानप्रकाणप्रभावितं तथागतशासनं ज्ञानसंस्कृतं ज्ञानसमाक्तिं श्रिभयोगप्रभावितं। न गृक्तिकर्मात्तवैयापृत्यप्रभावितं। श्रयुक्तयोगानामेतत्कर्म संसाराभिरतानां यद्वत वैयापृत्यं लीकिककृत्यपिलगोधः। न तत्र बोधिसबेन स्पृक्तिः त्याद्यितव्या। सचेन्मैत्रेय वैयापृत्योभिरतो बोधिसबः सप्तर्क्षमयैः स्तूपैरिमं त्रिसाक्ष्मम्कासाक्सं लोकधातुं पूर्यत्। नाक् तेनाराधितो भवेयं न मानितो नापि सत्कृतः॥ ये॥ तत्र बम्बद्दीपः पूरितः स्यौद्धपपृत्यकरैर्बोधिसबैः। सर्वेस्तैरेकस्योद्देशस्वाध्यायाभियुक्तस्य बोधिसबस्योपस्थानपरिचर्या करणीया। बम्बद्दीपप्रमाणिश्चोद्देशस्वाध्यायाभियुक्तस्य बोधिसबस्योपस्थानपरिचर्या कर्तव्या॥ योग तत्कस्य केतोः। इष्कर्मतत्कर्म यद्वत प्रज्ञाकर्म। उत्तरं निरुत्तरं सर्वत्रैलोक्यप्रतिविशिष्टमभ्युद्धतं तस्मात्तिर्कृ मैत्रेय बोधिसबेन योगार्थिकेन वोर्यमारब्धुकामेन प्रज्ञान्यामियोक्तव्यमिति॥

प्रपञ्चाराममधिकृत्याकु ।

म्रष्टान्नणां तस्य न भोति हुरे।

15 तणसंपद्धा तस्य न भोति श्रेष्ठा।

एते मनर्था स्य भवति नित्यं।

दोषा म्रमी तस्य प्रपञ्चचारिणाः ॥ पे ॥

दोषानिमान्सम्यगवेत्य पिएउतः सर्त्रान्प्रपञ्चान्परिवर्त्रयीत ।

मुलभा मनर्था कि प्रप[60 a] खचारिणाः।

20 तस्मात्प्रपञ्चेन न संवसेत ॥

<sup>1)</sup> I retain here (cf. contra 50. 15, 55. 6) the MS. reading, finding some authority (Mankha ap. Zachariae, Beitr. ind. lex. p. 82) for the form.

<sup>2)</sup> Supra p. 2. 1, 4; cf. M. Vyutp. cxx. 1.

<sup>3)</sup> Dh.-s. § 134.

यायाच्कतं योजनकं परं वरं। यत्र प्रपञ्चो स्तिय विद्यको वा । न तत्र वासं न निकेतु कुर्यान्मुङ्कर्तमात्रं स्तियं पत्र क्लेशः॥ नार्वार्थिकाः प्रत्रतिता गुणार्थिका। मा विप्रकं कुर्वय द्वस्तचिताः। 5 न वोऽस्ति तेत्रं न कृषिर्वणिद्या। स्यूर्यस्य म्रर्थाय प्रवच रते ॥ न पुत्र धीता न च वोशस्ति भाषा । न चास्य मित्रं न च बन्ध्वर्गः। दास्यो न दासा न च ईश्चरत्वं। 10 मा विप्रकं कुर्वय प्रत्रितवा ॥ काषायवस्त्राणि गृङ्गील श्रह्या। शात्रप्रशाति र्क् निषेवितानि। शासप्रशासा उपशास भोष । प्रपञ्च वर्षित जनेय तातिम्॥ 15 म्राशीविषात्रतय रीद्रचितान्। नर्काञ्च तिर्परिवषयो यमस्य। प्रपश्चचारस्य न भोति हरे। तस्माद्धि दान्ती जनयेत वीर्यम् ॥ पे ॥ इमेन योगेन लभेत श्रिं। 20 त[प]पित कर्मावरूपां म्रशेषं । धर्षेति मारं सचलं सवाकृतं यो धीर तस्यैव बनेति वातिम् । इति ॥

<sup>1)</sup> Apparently for  $sy\overline{a}t$  (Pali  $siy\overline{a}$ ; Açoka  $siy\overline{a}$ ).

<sup>2)</sup> pa added in margin; but the whole line seems corrupt as regards metre.

मंत्रेपतस्तत्रानर्थविवर्धनमुक्तं । तस्मात्तिक् मैत्रेपं बोधिमत्वयानिकेन कुलपुत्रेण वा कुलडिक्तित्रां वा पश्चिमायां पञ्चशत्यां महर्मप्रलोपे वर्तमाने अततनानुपक्तेन स्वस्तिना परिमोक्तुकामेन मर्वकर्मावर्णानि तपयितुकामेनासंसर्गाभिरतेन भवितव्यमर्णयवनप्रा-त्तवासिनानभियुक्तमत्वपरिवर्धितेनात्मस्खिलितगवेषिणा परस्खिलितागवेषिणा तुष्णी-5 भावाभिरतेन प्रज्ञापारमिताविकाराभिरतेनेति॥

श्रार्यस्त्रमेघेऽप्यनर्थवर्जनमुक्तं । तावित्पण्डाय चरित यावदस्य कार्यस्य प्राप्तिर्भव-ति । श्रन्यत्र पेषु स्थानेषु चएडा वा कुक्करास्तरुणवत्सा वा गावः प्रकृतिद्वःशीला वा तिर्यग्योनिगता । विक्ठनाभिप्राया वा स्त्रीपुरुषदार्कदारिका बुगुप्ति[60 b]तानि वा स्थानानि । तानि सर्वेण सर्वे वर्षयतीति ॥

10 म्रनेनैतद्दर्शितं भवति यदृष्टे ऽपि बाधाकर **ए**वंविधे<sup>(३)</sup> तर्वर्तयत म्रापत्तिर्भव-तीति॥

म्रथ परेवमास्वनर्थवर्धनमुक्तं केनैतल्लभ्यते सर्वनिष्फलस्यन्दवर्धनात् । फलमत्र परार्थे । तदर्थे यः स्यन्दो न संवर्तते । स निष्फललाहर्षपितव्यः ॥

यथा चन्द्रप्रदीपमूत्रे कायमंवरमध्ये पठाते। न कस्तलोलुपो भवति न पादलोलुपः 15 कस्तपादमंपत इति॥

तथा द्शधर्मकसूत्रेअपि देशितं क्स्तिवितेषः पाद्वितेषो अधावनं परिधावनं लङ्कनं स्नवनित्म्च्यते कापदीष्ठलयमिति ॥

<sup>1)</sup> pañcās° MS. I have again followed the Tib.; see p. 88, n. 6.

<sup>2)</sup> okaram evamvidham, MS.

<sup>3)</sup> satvārthah corrected to parārthah. The Tib. (73. b. 7) ४१६६ चे देंदें confirms our reading.

<sup>4)</sup> syanda (syandana p. 119.1) apparently = 'waste, streaming away'. The Tib. has 짓도'지 'cleaning away', 'removal'; compare the beginning of Chapter VI.

<sup>5)</sup> Hitherto in lexx. only; M. Vyutp. cix. 20. cited and corrected in Böhtl.2' Nachtr. Cf. Pali dutthulla.

म्रायंधर्ममंगीतिमूत्रे तु यथा बोधिमबानां परार्थाद्रन्यत्कर्म न कल्पते । तथा स्पष्ट-मेव परिदीपितं पत्किश्चिद्धगवन् बोधिमबानां कायकर्म पत्किश्चिद्धाद्धमं पत्किश्चिन्मन-स्कर्म तत्मर्व मबावेतितं प्रवर्तते मकाकर्तणाधिपतेषं मबक्तिताधिष्ठानिनिमत्तं मर्वमब-क्तिमुखाध्याशयप्रवृत्तं । स एवं क्तिशयः एवं मंज्ञीभवति । सा मया प्रतिपत्तिः प्रतिप-तव्याया सर्वमबानां कितावक्। मुखावक्। च ॥ ये ॥ म्रायतनेषु प्रून्यमामवत्प्रत्यवेत्तणा ६ प्रतिपत्तिः । न चायतनपरित्यागं स्पृक्ष्यतीति ॥

म्रार्यगगनगञ्जमूत्रेऽप्युक्तं । तस्त्रयापि नाम क्विहान्माहृतः प्रविशति । एवमेव यतो यत एव चित्तस्य क्विंहं भवति ततस्तत एव मारो ऽवतारं लभते । तस्मात्मदाक्विंहचित्तेन बोधिमत्नेन भवितव्यं । तत्रेयमिक्विंहचित्तता यदिदं मर्वाकार्श्वतायाः प्रून्यतायाः परिपूर्िरिति ॥

का पुनिर्<mark>यं सर्वाकार्वरो</mark>पेता श्रून्यता । येयं बोधिसवचर्याया स्रपरित्योगेनाभ्यस्यमा-ना । स्रभ्यस्ता वा । सर्वभावश्रून्यता । **एषा** च रत्नचूउसूत्रे विस्तरेणाष्ट्याता ॥

तथात्तपमितमूत्रे अपि दर्शितं। पापका[61 ब]नामकुशलानां धर्माणां प्रकृाणाय क्र्न्दं जनपतोत्यत्र प्रस्तावे यानि चान्यानि पुनः कानिचिद्न्यान्यपि चित्तवित्तेपकराणि यानि समाधिस्कन्धस्य विपत्ताय संवर्तते । स्रयमुच्यते समाधिविपत्तः। याविद्ने उच्यते पा- 15 प[का] स्रकुशला धर्मा इति ॥

शिताममुच्चये शीलपार्गितायामनर्थविवर्तनं पञ्चमः परिच्छेदः॥॥

<sup>1)</sup> A form new to Skt.; but see Ch. s. v. ādhipateyya.

<sup>2)</sup> Hitherto in lex. only. «Erfüllung» Mahāvyutp. 244. 71. Richtig Pali  $p\bar{a}ri$ - $p\bar{u}r\bar{v}$ », Böhtl. Nachtr.

<sup>3)</sup> M. Vyutp. xxxix. 2.

## VI.

## म्रात्मभावरता पष्टः परिच्छेदः

<sup>1)</sup> For our author's views on the importance of smrti, compare Bodhicary  $\bar{a}$  vat  $\bar{a}$  ra Ch.  $\bar{V}$ .

<sup>2)</sup> tyāgadāne marg.

<sup>.3)</sup> See Bodhic. V. 42 for the same compound.

<sup>4)</sup> Tib. (74. b. 6) [3] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \( \) \ "having moved the limbs, agitated the body» (?).

<sup>5)</sup> The compound is new. Tib. 디딜케팅'디' 'disorder'.

<sup>6)</sup> atyuccanīcatva marg.

<sup>7)</sup> Cf. Bodhic. V 2, 3 for the metaphor.

एवमेताभिः स्मृतिभिर्निष्पालस्यन्द्तवर्तनं सिध्यति । सा च स्मृतिस्तीत्राद्रराद्भवेत् । तत्राद्रः कार्येषु स[61 b]र्वभावेनाभिमुख्यम् । स्रवज्ञाप्रतिपतः । स्रवं चाद्रः शमयमाकात्म्यं ज्ञाला तात्पर्येण ज्ञायते । कस्तावद्यं शमो नाम । य स्रायीत्रयमितमूत्रे शमय उक्तः ॥

तत्र कतमा शमधातयता। या चित्तस्य शासिक्षपशासिक्ष्वित्तेपकेन्द्रियसंपमः । अनुइतता । अनुवक्तता अचपलता अचञ्चलता सीम्यता गुप्तता कर्मण्यता आजानेपता एका । इत्यता एकारामता संगणिकावर्जनता विवेकक्तिः कायविवेकश्चित्ताविश्रमो उर्णयमुखमनिकारताल्पेच्क्ता । यावदीर्यापयगुप्तिः कालाज्ञता समयज्ञता मात्रज्ञता मुक्तिज्ञता।
सुभरता सुपोषतेत्यादि ॥

कि पुनर्स्य शमस्य मातृतस्यं यथाभूतज्ञानजननशक्तिः । यस्मात्समाहितो यथाभूतं प्रज्ञानातीत्यवदन्मुनिः॥

यथोक्तं धर्मसंगीतौ । समाव्तितमनसो यथाभूतद्र्शनं भवति । यथाभूतद्र्शिनो बोधिसत्त-स्य सत्तेषु मक्तक्र्णा प्रवर्तते । एवं चास्य भवति । इदं मया समाधिमुखं सर्वधर्मयथाभू-तर्र्शनं च सर्वसत्वानां निष्पाद्यितव्यं । स तया मक्तक्रण्या संचोध्यमानो अधिशीलमधि-चित्तमधिप्रत्तं च शितां परिपूर्य चतुरां सम्यक्संबोधिमभिसंबुध्यते । तस्मान्मया शीलसु-स्थितनाप्रकम्पेनाशिथिलेन भवितव्यमिति । इदं शमथमाक्तात्म्यमात्मनः परेषां चानतापा- 15 यादिङःखसमितिक्रमानत्तलौकिकलोकोत्तरसुखसंपत्प्रकर्षपार्प्राप्त्यात्मकमवगम्य तद्भि-लाषेणातापो भावियतव्यः । स्रादीत्रगृक्तात्तगतेवेव शीतलबलाभिलाषिणा । तेन तोत्र स्राद्रो भवति शित्तासु । तेनापि स्मृतिक्रपतिष्ठति । उपस्थितस्मृतिर्निष्फलं वर्बपति ।

<sup>1)</sup> See p. 26 note 3 and add ref. to Burnouf, Lotus p. 289 and Vaijayantī p. 111, 187. The present abstract form is new.

<sup>2)</sup> B. and R. refer to Cat. Br. 11. 5.7.1 (= Weber p. 867) only.

<sup>3)</sup> For this group cf. M. Vyutp. (126. 41-48).

<sup>4)</sup> Hitherto in M. Vyutp. (126.28) only.

<sup>5)</sup> This paragraph is cited in the comm. to the Bodhicaryāvatāra, Ch. IX, (ed. de la Vallée-Poussin, p. 237), with variants: asya çamathasya... tasyātmāhito [for tasmāt samāhito?] and ouktavān munir iti. Compare ibid. p. 235.15: samāhita cittasya... yathābhūtaparijnānam utpadyata iti.

<sup>6)</sup> Cf. 117. 10 supr.

यश्च निष्फलं वर्ज्ञयति तस्यानर्था न संभव[62 a]त्ति । तस्मादात्मभावं रृत्तितुकामेन स्मृ-तिमूलमन्त्रिष्यं नित्यमुपस्थितस्मृतिना भवितव्यं ॥

त्रत एवोग्रपिपृच्छायां गृहिणं बोधिसत्तमधिकृत्योक्तं । तेन सुरामैरेयमखप्रमाद-स्थानातप्रतिविर्तेन भवितव्यममत्तेनानुन्मतेनाचयलेनाचञ्चलेनासंभातेनामुखरेणानुबडे-जनानुद्वतेनोपिस्थितिस्मृतिसंप्रजन्येनेति ॥ स्त्रैव च प्रत्रजितबोधिसत्तमधिकृत्योक्तं स्मृ-तिसंप्रजन्यस्यावितेप इति ॥

तत्र स्मृतिः त्रार्यर् त्वच्छमूत्रे अभिक्ति। यया स्मृत्या सर्वक्तिशानां प्राह्मभावो न भ-वति। यया स्मृत्या सर्वमार् कर्मणामवतारं न द्दाति। यया स्मृत्या उत्पर्धे वा कुमार्गे वा न पति। यया स्मृत्या दीवारिकभूत्या सर्वेषामकुशलानां चित्तचैतिसकानां धर्माणामवका-10 शं न द्दातीयमुच्यते सम्यक्स्मृतिरिति॥

संप्रजन्यं तु प्रज्ञापारिमतापामुक्तं । चरंश्वरामीति प्रज्ञानाति । स्थितः स्थितो उस्मीति प्रज्ञानाति । शयानः शयित इति प्रज्ञानाति । निषक्षो निषक्षो उस्मीति प्रज्ञानाति ।
यथा यथा चास्यः कायः स्थितो भवति तथा तथैव प्रज्ञानाति ॥ ये ॥ सीऽतिक्रामन्वा प्रतिक्रामन्वा संप्रज्ञानंश्चार् भवति । श्चालोकिते विलोकिते संमिश्चिते प्रसारिते संघाटीपटृ15 पात्रचीवर्धारणे । श्रशिते पौते खादिते निद्राक्तमप्रतिविनोद्ने श्वागते गते स्थिते निषक्षे सुने जागरिते भाषिते तृष्णीभावे प्रतिसंखयने संप्रज्ञानंश्चारी भवतीति ॥

<sup>1)</sup> ātmarakshāmūlakāraņam smṛtir iti marg.

<sup>2)</sup> Unnada is new to Skt.; though Ch. quotes a Pali unnala which the comm. explains by mānanalam ukkhipitvā. Thus anunnada would differ little in meaning from anuddhata immediately following. The Tib. equivalent appears to be र्वे न्

<sup>3)</sup> Cf. Bodhic. V. 33.

<sup>4)</sup> The MS. has ojānacārī here and onancāo just below.

<sup>5)</sup> Cf. Senart, Mhv. I. 418; and Divyav. 473.6.

<sup>6) &#</sup>x27;Dispelling'. Noun-form new in Skt.; though Ch. gives pativinodana.

शीलं व्हि समाधिसंवर्तनीयं ॥

यथोक्तं चन्द्रप्रदीपमूत्रे । तिप्रं ममाधि लभते निर्देक्षां । विश्वहशीलेऽस्मिन्नानुशंस इति ॥ स्रतोऽवगम्यते ये केचित्समाधिकृतवः प्रयोगास्ते शीलाक्तर्गता इति । तस्मात्समाध्यिवि ६२ । तथा शीलार्थिनापि समाधी यन्नः कार्यः तत्रैव सूत्रे वचनात् ।

ध्यानानुशंसेषु क्ति पद्मते।

नासौ भोति म्रनाचारो म्राचारे सुप्रतिष्ठितः । गोचरे चरते योगी विवर्जे ति म्रगोचरं ॥ निष्परिदाक्विकारो गुप्त इन्द्रियसंवृत । इति ॥

एताभ्यां च शीलममाधिभ्यामन्योन्यसंवर्धनकराभ्यां चित्तकर्मपरिनिष्पत्तिः एतावती 10 चेयं बोधिसत्वशिता यद्वत चित्तपरिकर्म । एतन्मूलवात् सर्वसवार्थानां ॥

उत्तं क्रार्वर्त्त्रमेषे । चित्तपूर्वङ्गमाश्च मर्वधर्माः । चित्ते परिज्ञाते मर्वधर्माः परिज्ञाता भवति । ऋषि तु

चित्तेन नीयते लोकः चित्तं चित्तं न पश्यति । चित्तेन चीयते कर्म शुभं वा यदि वाशुभम् ॥

15

चित्तं धमते उलातवत् । चित्तं धमते तुरङ्गवत् । चित्तं दक्ते देवाग्निवत् ।

<sup>1)</sup>  $sam\bar{a}dhaye \ samvartate \ marg.$ 

<sup>2)</sup> Tib. 万克克지지(지(76 b 2). See Rh. Davids in J. R. A. S. for 1898, and Lal.-v. apud Burnouf. Lot. 865.

<sup>3) °ि</sup>स्मिन श्रानु ° MS. I have preserved the  $\bar{a}$  of the MS. (cf. Pali), though elsewhere it is written with  $\bar{a}$ .

<sup>4)</sup>  $parid\bar{a}ha$  is new as a noun in Skt.: but cf. Divyāv. 420.6 and Pali usage.

<sup>5)</sup> Vajracch. p. 40. 8 sqq.

चित्तं रुरते मक्ताम्बुवत् ॥ स एवं व्युपपरोत्तमाणि श्विते सूपित्यितस्मृतिर्विक्रिति न चित्त-स्य वशं गच्क्ति । ऋषि तु चित्तमेवास्य वशं गच्क्ति । चित्तेनास्य वशीभूतेन सर्वधर्मा व-शीभवत्तीति ॥

तथार्यधर्मसङ्गीतिमूत्रेऽप्युक्तं । मितिविक्तमो बोधिसत्व म्राक् । योऽयं धर्मी धर्म इत्यु-चयति नायं धर्मी देशस्थो न प्रदेशस्थोऽन्यत्र स्विचताधीनो धर्मः तस्मान्मया स्विचतं स्वा-राधितं स्विधिष्ठितं मुममार्र्व्धं मुनिगृकीतं कर्तव्यं । तत्कस्य केतोः । यत्र चित्तं तत्र गुण-दोषाः ' नास्ति निश्चित्ततायां गुणादोषः ' तत्र बोधिसत्वो दोषेभ्यश्चितं निवार्य गुणोषु प्र-वर्तयति ॥ तद्वच्यते ' चित्ताधीनो धर्मी धर्माधीना बोधिरिति ॥ म्रयं भगवन् धर्मं समा-दानः मुखाभिसंबोधाय संवर्तत इति ॥

10 म्रार्यगएउट्यूक्सूत्रे ४पि वर्षितं । स्विचताधिष्ठानं सर्वबोधिसवर्चर्षा [63 a] स्विच-त्ताधिष्ठानं सर्वसवपिरपाकविनयः॥ पे ॥ तस्य मम कुलपुत्रैवं भवति । स्विचत्तमेवोप-स्तम्भिपतट्यं सर्वकुशलमूलैः । स्विचत्तमेवाभिष्यन्द्पितट्यं धर्ममेघैः । स्विचत्तमेव पिर-शोधिपतट्यमावर्षाप धर्मेभ्यः । स्विचत्तमेव [र]ठीकर्तट्यं वीर्चेषेत्यादि ॥

तथात्रैव मापारेव्यर्शनाकुलीभूते मार्यसुधने रस्ननेत्रापा नगररेवतापास्तदर्शनार्थ-16 मियमनुशासनी । चित्तनगर्पार्रपालनुशुलने ते कुलपुत्र भवितव्यं सर्वसंसार्विषयरत्य-

<sup>1)</sup> This compound is new; the Tib. 지구기 '지지' agrees with the meaning 'examine', assigned to upapariksh in Divy-Index.

<sup>2)</sup> The abstract form is new; but cf. the niccittasamādhi of M. Vyutp. XXI. 34.

<sup>3)</sup> dharma MS.

<sup>4)</sup> Tib. コチュン

<sup>5)</sup> The passage that follows is considerably abridged from the text as preserved in MS. H (see p. 34 note 4) ff. 226. a. 5 — 227. b. 7.

<sup>6)</sup> oprayuktena. H.

संवसनतया। चित्तनगरालंकारप्रयुक्तेन ते कुलपुत्र भवितच्यं द्शैतयागतबलाध्यालम्बनेनित्या। चित्तनगरपिशोधनप्रयुक्तेन ते कुलपुत्र भवितच्यं सर्वत्ततासंभारमशाव्यापनयनतया। चित्तनगरविवर्धनाभिपुक्तेन ते कुलपुत्र भवितच्यं सर्वत्ततासंभारमशाव्येपविगविवर्धनतया। चित्तनगरद्वर्थीधनद्वरासदताभिनिर्श्तरप्रयुक्तेन ते कुलपुत्र भवितच्यं सर्वक्तेशमार्कायिक्षेपापमित्रमार्चकानवमर्दनत्या। चित्तनगरप्रविस्तरपाप्रयुक्तेन ते कुलपुत्र भविन कायिक्षेपापमित्रमार्चकानवमर्दनत्या। चित्तनगरप्रविस्तरपाप्रयुक्तेन ते कुलपुत्र भविन क्रायं मरुमित्रीसर्वत्रगैत्स्पुर्णातया। चित्तनगरप्रविच्हादनप्रयुक्तेन ते कुलपुत्र भवितच्यं विपुल्यमंच्छ्त्रसर्वाकुशलयमंप्रतिपत्ताभिनिर्श्वरणातया। चित्तनगरविवर्णाप्रयुक्तेन ते कुलपुत्र भवितच्यं व्यायात्मिकबाक्यवस्तु सर्वज्ञगत्मंप्रापणतया। चित्तनगरदृष्ठस्थानाभिनिर्श्वरपुक्तेन ते कुलपुत्र भवितच्यं सर्वाकुशलयमंस्वसत्तत्यवसनत्या। यावदेवं चित्तनगर्विशुद्धाभियुक्तेन कुलपुत्र बोधिसव्येन शक्यं सर्वकुशलमूलसमार्जनमनुप्राप्तुं। 10 तत्कस्य केतोः। तथा कि तस्य बोधिसवस्यैवं चित्तनगर्विश्वर्धान्यस्य सर्वावर्णानि पुरतो न संतिष्ठस्ते। बुद्धर्शनावर्णं वा धर्मस्रवणावर्णं वेत्यादि।

तस्माद्यवस्थितमेवं । चित्तपरिकर्मैव बोधिसबिशित्तेति । तच्चाचपलचेतसः ॥ शमाच न चलेचित्तं बाह्यचेष्टानिवर्तनात् ॥ स्रसंप्रजन्यपरतस्रस्य मुषितस्मृतेश्च चित्तं चलति समीकितादालम्बनादन्यत्र नीयमानवात् । यदा तु स्मृतिसंप्रजन्येन बाह्याश्चेष्टा निवर्ति- 15

<sup>1)</sup> Dh.-s. § 76.

adhyālambana (noun-form new) app. = 'reaching'; for the verb, cf. Saddh.-P. ap. B. & R., who however propose to correct the text.

<sup>3)</sup> Cf. brahmakāyika in Sk. & Pali.

<sup>4) -</sup>mṛdyat° H. Compare p. 32. 11 supra.

<sup>5) °</sup>sarva° om. A.

<sup>6) °</sup>dvāraviv° H; and the marg. of A. further explains: vastubodhitam jagat syāc citte vivṛte.

<sup>7) °</sup>asambhavanatayā H.

<sup>8)</sup> paricuddhyo H.

<sup>9)</sup> na tishthanti. A.

ता भवति तदा तद्दश्वादेकस्मिन्नालम्बने निबद्धं यावदिष्यते तावित्तिष्ठति। ततश्च पूर्वव-दनुशंप्तविस्तरः। श्रद्याबेऽपि च महार्थतमो भवत्येव प्रमादकर्त्वात्। कथं॥

सर्वत्राचपलमन्द्मितस्निग्धाभिभाषणात् । स्रावर्जयेद्यनं भव्यमादेवश्चापि जायते ॥

एतदेव च बोधिसत्तस्य कृत्यं यद्वत सत्तावर्जनं । यथार्यधर्मसंगीतिसूत्रे । स्रायंप्रियद-र्शनेन बोधिसत्तेन परिदीपितं। तथा तथा भगवन् बोधिसत्तेन प्रतिपत्तव्यं यत्सरूद्र्शनेनेव सत्ताः प्रसीदेयुः । तत्कस्माद्वेतोः । न भगवन् बोधिसत्तस्यान्यत्कर्णोयमस्त्यन्यत्र सत्ता-वर्जनात् । सत्तपरिपाक एवेयं भगवन् बोधिसत्तस्य धर्मसंगीतिरिति ॥

ष्ट्वं पुनर्क्रियमाणे को दोष इत्याह ।

10 म्रनारेयं तु तं लोकः परिभूप जिनाङ्क्तरं । भस्मक्**त्रो यथा व**िक्तः पच्येत नरकादिषु ॥

वया प्रागुपदर्शितं ॥

येन चास्य परिभव **ए**वम**नर्थी रूलमेंथे** जिनेनोक्तस्तेन मंत्रेपसंवरः।येनाप्रसादः सत्वानां तस्रात्रेन विवर्जयेदिति ॥

प्रयाक् । कतमे च ते बोधिसत्तसमुदाचाराः । यावदिक् बोधिसत्तो नास्थाने विक्रिति नाकाले । नाकालभाणी भवति नाकालज्ञो भवति नादेशज्ञो भवति । यतो निदानमस्यान्तिके सत्ता श्रप्रसादं प्रतिवेदयेषुः ' स सर्वसत्तानुरत्तया [64 2] ' श्रात्मनश्च बोधिसंभार्यि रिपूरणार्थं संपन्नेर्यापयो भवति मृडभाणी मन्दभाणी ' श्रसंसर्गबक्जलः ' प्रविवेकाभिमुखः ' सुप्रसन्नमुख इति ॥

<sup>1)</sup> vinā smṛtisaṃprajanyatām . . (older hand) partly obliterated; idānīm (newer hand) marg.

<sup>2) °</sup>lo manda° MS.

<sup>3)</sup> make clear, illustrate' like Pali paridīpeti — a usage new to Skt.

<sup>4)</sup> channā . . vahnim MS.

यत एव धर्ममंगोतिमूत्रे देशितं । यः मलान् रत्तित स शोलं रत्ततिति । यनया कनी-येन मातृयामेण सरू रहोवस्थादिषु लोकरत्ता च कृता स्यात् । एवं भोग्येषु जलस्थलेषु मूत्रपुरीषक्षेष्मपूर्यादीनां कुत्सितानां रहस्यररुसि चोत्सर्गन कुर्यादेवमनुष्यचित्तरतार्थे ॥

सद्दर्मस्मृत्युपस्थाने च रक् उत्सिष्टं कृत्वा उनुत्सिष्टाक्रिघद्दतः प्रेतगितः पद्यते ॥

तथा बोधिमत्तप्रातिमोत्तेऽप्यप्रमादपिर्हार उत्तः। न पुरतो दत्तकाष्ठं बादितव्यं न कृत्र पुरतः बेटे नितिप्तव्य इति। एष च गौर्वलङ्जाविधिः मर्वद्रष्टव्यो न ब्रह्मचारिष्ठेव। स्रत्र तु मूत्रे ब्रह्मचार्यधिकारः तेषु गुरुतरापत्तिभयमंदर्शनार्यं ॥ यथात्रैवारु । नोज्ञैभीषिणा भवितव्यमिति ॥ न चापं विधिः प्रादेशिकः। तथा ब्रह्मपरिपृच्ह्यापामप्युक्तं न च वध- सदशेन बोधिमत्नेन भवितव्यमिति । तथा प्रातिमोत्तादिष लोकाप्रमादकर्मन्वेष्य वर्जनीयं। तन्न तावद् ॥

मुखपूरं व भुज्जीत सशब्दं प्रमृताननः। प्रलम्बपादं नासीत न बाकुं मर्द्येत्समम्॥

एवं स्वयमप्युतप्रेत्य रृष्ट्वा स्रुता च लोकाप्रसारं रृतेत । श्रप्रसार्कर्वचनवर्तनं तु न मुकर्मिति स्मर्णाबोधनार्थमुपरर्श्यते ।

<sup>1)</sup> diçā marg. With this paragraph compare Bodhic. V. 93 a.

<sup>2)</sup> So clearly the MS. for the usual ucchishta.

<sup>3)</sup> These precepts do not occur in the *Bhikkhu-pātimokkha* of the Pali; but compare precepts 78, 79 of the similar work preserved in Chinese (Beal, *Catena* p. 236). Cf. Bodhic. V. 91.

<sup>4)</sup> K.F. 253.

<sup>5)</sup> Cf. Pali kucchipūram 'bellyfull'. This stanza occurs at Bodhic. V. 92.

<sup>6)</sup> This precept which has no parallel in the Pratimokshas as known from Pali, or as yet translated from Chinese interestingly illustrates a familiar posture for kings and other *laymen* found in Buddhist art, e. g. in the Amaravati-sculptures (Fergusson, Tree and Serpent Worship p. 193 fin.).

श्रार्यसागरमितसूत्रे देशितं । नावलीनवचनो भवति । न व्यवकीर्णवचनः । नावस्य-न्द्नवचनः । नोङ्क्वालनवचनः । न रागानुनीतवचनः । न प्राकृतवचनः । नासंर्श्वितव-चनः । न व्यापार्संधुत्तपावचनः । न चञ्चलवचनः । न चपलवचनः । न नटरङ्गि ६४ ७)वच-नः । न मुखसाह्यवरोपपावचनो भवतीति ॥

श्रार्यतथागतगुत्त्र्ममूत्रेऽप्याक् । न खलु पुनः कुलपुत्र बोधिसत्तस्य वायक्ता वा द्वष्टा वा मूढा वा क्तिष्टा वा ' नुषाव्याकरणा वा स्वपत्तोत्कर्षणवचना वा ' पर्पत्तिनियक्व-चना वा ' श्रात्मवर्णानुनयवचना वा ' पर्रवर्णप्रतिषवचना वा ' प्रतित्तोत्तारणवचना वा । श्राभिमानिकव्याकरणवचना वेति ॥

श्रार्यद्शभूमकमूत्रेऽट्युक्तं । येयं वागमनोज्ञा स्वसत्तानपरसत्तानविनाशनी तथाद्वपां

10 वाचं प्रकाय । येयं वाक् स्निग्धा मृद्धी मनोज्ञा मधुरा प्रियकरणी मनम्रापकरणी क्तिकरणी कर्णामुखा व्हर्यंगमा प्रेमणी वर्णाविष्पष्टा विज्ञेषा श्रवणीया श्रनिश्मिती बक्जजनकात्ता बक्जजनप्रिया बक्जजनमनम्रापा विज्ञप्रशस्ता सर्वस्रविक्तिमुखावका मनउत्झावकरी
मनःप्रक्लाद्नकरी स्वपर्सत्तानप्रमोद्नकरी रागद्वेषमोक्सर्वत्तेशाप्रशमनी तथाद्वपां वाचं
निश्चार्यित । यावदितिकासपूर्वकमिय वचनं परिकार्य परिक्रतीति ॥

15 म्रार्पगगनगञ्जमूत्रे तूक्तं । गुरुवचनानवमर्दनतया । पर्वचनानाच्छिन्दनतया चादेय-प्राञ्जवचनो भवतोति ॥

<sup>1)</sup> Cf. p. 7 note 5.

<sup>2)</sup> The reading of MS. is apparently kshūṇa: Tib. \(\tilde{\gamma}^{\tilde{q}} \bar{\gamma}'\tilde{\gamma}'\) 'bruised, impeded'.

<sup>3)</sup> nivāçanī MS. but the Tib. 러'크, 지'리그' makes the correction certain (79. b. 7).

<sup>4)</sup> So MS.; qu. correct to premanīyā (Lal. v. 59.10)?

<sup>5)</sup> Apparently, like Pali anissita (acc. to Childers p. 217) 'independent'.

<sup>6)</sup> The Tib. equiv. is  $\sqrt[3]{\tilde{\xi}^{4}}$  from a root for which Jäschke gives the meaning 'break', both literally and metaphorically ('break a command').

10

15

धर्मसंगोतिसूत्रेऽट्युक्तं। गगनगञ्जो बोधिसत्व म्राक् । न बोधिसत्नेनेषा वाग्भाषितव्या ययापरो व्यापग्येत । न सा वाग्भाषितव्या ययापरं तापयेत् । न बोधिसत्नेन सा वाग्भाषितव्या यत्परो ज्ञानीयात् । न सा वाग्भाषितव्या यायार्था निर्श्वा । न बोधिसत्नेन सा वाग्भाषितव्या यया न विद्यामुत्पाद्येत् । न सा वाग्भाषितव्या या सत्नानां न व्हर्यंगमा न पौरी न कर्णमुखा [65 a] न सा वाग्भाषितव्येति ॥

संतेपतस्तु पराप्रसाद्र्ता म्रार्यसाग्रमितसूत्रे देशिता । म्रपर् एक धर्मी मकायानसंय-कृाय संवर्तते स्वस्खिलितप्रत्यवेतपातया सर्वस्खानुरतेति ॥

एषा रत्तात्मभावस्य । यथापरैर्न नाश्येत । यथा न परात्र नाश्येत् । त्रस्य तु यन्थवि-स्तरस्यापं पिएडार्थे। बोधिसबेन मनसा नित्यं धार्रायतव्यः ॥

मुनिश्चलं मुप्रसन्नं घीरं सादरगौरवं । सलङ्गं सभयं शातं पराराधनतत्परम् ॥

म्रात्मसत्ववशं नित्यमनवर्षेषु वस्तुषु ।

निर्माणिनव निर्मानं धार्याम्येष मानसम् । इति ॥

किमेतावती स्रात्मभावरूता । न कि । कि तर्कि भैषद्यवसनादिभिः सक् । तत्र दि-विधं भैषद्यं । सत्तभैषद्यं ग्लानप्रत्ययभैषद्यं च ।

तत्र सततभैषद्यमधिकृत्यार्यस्वमेषे अभिक्ति । तस्मात्पिणउपात्रादेकं प्रत्यंशं स-ब्रह्मचारिणां स्थापयति । द्वितीयं द्विष्वितानां तृतीयं विनिपतितानां चतुर्थमात्मना परि-भुङ्के । परिभुज्ञानो न रक्तः परिभुङ्के असक्तो अगृहो अनध्यवसितः । स्रन्यत्र यावदेव काय-स्य स्थितये । यापनाये । तथा परिभुङ्के यथा नातिसंत्तिष्वितो भवति । नातिगुक्तकायः ।

<sup>1)</sup> The play on words is obvious. For nirmāna (Tib. ১০০ বি.) compare nirmānakāya in Wassiljev 127 (137). These stanzas occur at Bodhic. V. 55, 57. with the reading suniccitan in line 1.

<sup>2)</sup> krça marg.: compare the gloss in Childers s. v. sallekhiyam. Neumann (tr. Majjhiman. pref. p. XVI) objects to the connexion of sallekha etc., with Vlikh, but his own derivation (ibid. I p. 22) is not convincing.

तत्कस्य हेतोः। म्रतिमंत्तिखितो हि कुशलपत्तपराखुखो भवति । म्रतिगुरुकापो मिद्धा-वष्टब्धो भवति । तेन तं पिएउपातं परिभुत्य कुशलपत्ताभिमुखेन भवितव्यमित्यादि ॥

श्रावर्त्तराशावय्युक्तं । तेन यामं वा नगरं वा निगमं वा पिएडाय चर्ता धर्मसंनारं संनक्त पिएडाय चर्त्वयं। तत्र कतमो धर्मसंनारः । श्रमनश्रापानि द्रपाणि दृष्ट्वा न प्रतिक्तव्यं। मनश्रापानि दृष्ट्वा नानुनेतव्यं। एवं मनश्रापामनश्रापेषु शब्दगन्धरसस्प्रष्टव्येषु विद्यप्तेषु नानु(६५ ६)नेतव्यं न प्रतिकत्तव्यं । इन्त्रियमुसंवृतेनानुन्तित्तप्तचतुषा पुगमात्रप्रेतिषा । द्रातावानेवित्तेन पूर्वधर्ममनिकारमनुत्मृतता नामिषप्रतिप्तया सत्तत्या पिएडाय चर्तव्यं सावदानचारिणा च भवितव्यं । यतश्च पिएउपातो लभ्यते तत्रानुनयो न कर्तव्यः यतश्च न लभ्यते तत्र प्रतिघातो नोत्पाद्यितव्यः । दशकुलप्रवेशे न चैकादशा10 त्कुलाद् भिता न लभ्यते। तथापि न परितप्तव्यं एवं च चित्तमुत्पाद्यितव्यम् । एवं बद्ध-कृत्या क्रिते श्रमणिब्राह्मणगृक्यतयो न तैरवश्यं मम दातव्यं । इरं तावदाश्चर्यं यन्मामेते समन्वाक्र्यत्ति । कः पुर्नवादो यद्धितां दास्यत्ति । तेनैवमपरितपता पिएडाय चर्तव्यं ॥ ये चास्य सवाश्चतुष श्राभासमागव्कृति स्त्रीपुक्तपर्यक्रिताः । श्रतशस्तर्ययोनिगतास्तत्र मैत्रीकक्त्पाचित्तमृत्पाद्यितव्यं । तथाक् करिष्यामि यथा ये मे सवाश्चतुषा द्याभानमान्वकृति विपडपातं वा दास्यत्ति तान्सुगतिगामिनः करिष्यामि । तादृशं योगमापत्स्ये। तेन लूक् वा प्रणातं वा दास्यत्ति तान्सुगतिगामिनः करिष्यामि । तादृशं योगमापत्स्ये। तेन लूक् वा प्रणातं वा पिएडपातं वा पिएडपातं संगृक्त समत्ताञ्चतुर्दिशं व्यवलोकिषितव्यं । क

<sup>1)</sup> For both phrases cf. Lalit-v. p. 230 ad fin.

<sup>2)</sup> Hitherto only found in M. Vyutp. (127.25); but cf. Pali bahukicca.

<sup>3)</sup> gravana MS., a common confusion in MSS.: cf. B. & R. s. v.

<sup>4)</sup> Cf. Divy. 425.13 and Morris in J.P.T.S. for 1891, pp. 1, 2 and Trans. Or. Congr. (1892) I. 487. The context as well as the Tib. equiv. 55' below, where the word occurs twice, shows that the meaning is 'scanty'; and neither 'bad' (Cowell, Böhtlingk) nor 'rough' (Morris). Morris's contention that lūha really = ruksha seems indeed to be disposed of by the passage at p. 131. 4., where the two occur together.

इक् ग्रामनगर्रानगमे दरिद्रः सत्तः । यस्यास्मात्यिएउपातात्संविभागं करिष्यामि । यदि दिरिदं सबं पश्यित तेन तित्वएउपातात्संविभागः कर्तव्यः । श्रय न कञ्चित्सवं दिरिदं प-श्यांत । तेनैवं चित्तमत्पादयितव्यं । सत्यनाभासगताः सत्वा ये मम चत्व स्राभासं नाग-च्छ्रित । तेषामितः विष्ठपाताद्यं प्रत्येशं निर्यातवामि । दत्तादानाः परिभुञ्जतां । तेन त-त्पिएउपातं गुकीला तदरएयायतनमभिरुत्य धीतपाणिना शोभनसमाचारेण श्रमणचारि- 5 त्रकल्प[66 ब]समत्वागतेनाधिष्ठानाधिष्ठितेन पर्यङ्कं बद्दा सिपएउपातः परिभोक्तव्यः ॥ पे ॥ परिभञ्जता चैवं मनसिकार उत्पादिषत्वयः । सन्यस्मिन्कापे अशीतिः क्रिमिकल्-सरुम्नाणि । तान्यने नैवीबना सुखं फास्ं विक्रतः। इरानीं चैषामामिषेण संयदं करिष्या-मि । बोधिप्राप्तश्च पुनर्धर्मेण संग्रहं करिष्यामि । यदि पुनरस्य लुहं पिएउपातं भवति ते-नैवं चित्तमुत्पार्यितव्यं । लूकाकारतया मे लघः कार्यो भविष्यति प्रकाणतम उच्चारप्र- 10 स्रावनिष्यन्दश्च मे परीत्तो भविष्यति । श्रद्धादेवं च परीत्तं भविष्यति । कावलवता चित्तल-चुता च मे भविष्यति । म्रत्त्प्रह्मानिम्ह्रश्च मे भविष्यति । यदा पन्रस्य प्रभतः पिएडपातो भवति तत्रापि मात्राभोतिना भवितव्यं उत्सर्त्तनधिर्मिणा च । ततः पिएउपातादृन्यतरापां शिलापामवतीर्येवं चित्तमुत्पाद्**यितव्यं । ये केचिन्मृगप**ित्तसंगा स्रामिषभोजनेनार्थिकास्ते दत्तादानाः परिभुज्जतामिति ॥ 15

पुनराकः । तेन सर्वेण रससंज्ञा नोत्पादियतव्या ॥ पे ॥ चएडालकुमारसद्शेन मया

<sup>1)</sup> The present passage tends to modify Childers's strictures (s. v.  $ph\bar{a}su$ ) on the obtuseness of the 'Northern' (Sanskrit-writing) Buddhists. Jacobi (Z.D.M.G. Bd. 34 p. 311) would derive the form from pra + asu, not from  $sp\bar{a}rha$ , as Ch. Cf. also p. 32, note 1.

<sup>2)</sup> Here the Tib. adds (81. b. 5)  $\overline{\zeta}' \neg \overline{\zeta} \overline{\zeta}' \neg \overline{\zeta}' \rightarrow \overline{\zeta}' \rightarrow \overline{\zeta}' = peyy\overline{alam}$ , as though an omission had been made from the text of the original sutra.

<sup>3)</sup> Cf. mattabhojana, comm. on Dhammap. 204 (p. 355).

<sup>4)</sup> utsrjanadharmā MS.

<sup>5)</sup> Perhaps here in the sense of 'door-post' quoted by B.R. from Lexx.

भवितव्यं । चित्तकायचौत्तेषा । न भोजनचै।तेषा । तत्कस्माद्वेतोः । कियत्प्रणीतमिष भो-जनं भुक्तं । सर्वे तत्पूतिनिष्यन्दपर्यवसानं डर्गन्धपर्यवसानं प्रतिकृत्वपर्यवसानं । तस्मा-न्मया न प्रणीतभोजनाकाङ्किणा भवितव्यं। तेन नैवं चित्तमृत्पाद्यितव्यं। प्रत्यो मे पि-एउपातं ददाति न स्त्रोः । स्त्री में पिएउपातं ददाति न पुरुषः । दारकों में पिएउपातं ददा-र्व ति न दारिका। दारिका में पिएउपातं ददाति न दारकः। प्रणीतं लमेऽकं न लुकं। सत्क-त्य लभेऽक् नामत्कृत्य। चपलं लभेऽक् न कृच्क्रेण प्रविष्टमात्रं च मां समन्वाक्रेयः। न मे किश्चिद्दित्तेपो भवेत् । मुनिव्हिताँ छाभेऽकं[66 b]प्र[णो]तावानार्साँ छाभेऽकुम् । न की-नदिरिक्षभोजनं लभेऽकं प्रत्युद्धक्येप्मां स्त्रोपुरुषदारुकदारिकाः। इमे ते सर्वे ऽकुशला मन-मिकारा नोत्पाद्**यितव्यः ॥ पे ॥ प्रायेण कि सला रसगृहा भो**जनकेतोः पापानि कर्माणि 10 कृता नर्केषुपपधाते। ये ये पुनः संतुष्टा त्रगृह्या त्रलोलुपा रसप्रतिप्रम्नन्धा जिन्हे न्द्रियसं-तुष्टाः कियळ्क्तेनापि भोजनेन ज्ञापपत्ति । तेषां च्यतानां कालगतानां स्वर्गोपपत्तिर्भव-ति । सुगतिगमनं भवति देवमनुष्येषु । ते देवोपपनाः सुधां परिभुञ्जते । एवं काश्यप पि-**एउचारिकेण भित्णा रसतृष्णां विनिवर्तियता निध्यप्तचित्तेन सुपरिपक्कान् कुल्माषान्** परिभुञ्जता न परितप्तव्यम् । तत्कस्माद्वेतोः । कापसंघारणार्थं मार्गसंघारणार्थं मया भोजनं 15 परिभोक्तव्यं ॥ पे ॥ यदि पुनः काश्यप पिएउचारिको भित्तुर्मेघाकुलवृष्टिकालसमपे वर्त-माने न शक्कवात् पिएडायावतर्तु । तेन मैच्याक्।रसंनद्वेन धर्मचिलामनिसकारप्रतिष्ठितेन हिरात्रं त्रिरात्रं वा भक्तच्क्र्रच्क्त्रेन एवं संज्ञोत्पार्पितव्या। सित पामलीकिकाः प्रेता इष्कर्क्सकारिणो ये वर्षशतेन खेरिपएउमप्याकारं न प्रतिलभन्ते। तन्मया धर्मयोनिश-श्चित्ताप्रतिष्ठितेन कापदीर्बल्यं वा चित्तदीर्बल्यं वा नोत्पाद्यितव्यं । स्रधिवासिषष्यामि 20 तुत्रिपपासां । न पुनरार्यमार्गभावनायां वीर्चे संसिपष्यामि ॥ पे ॥ पत्र कुले पिएउपातं श्र-

<sup>1)</sup> This I supply on conjecture, the Tib. (82. a. 5) having simply 직취득'건' 'good'.

<sup>2)</sup> punas te MS.

चिं कार्येतत्र कुले म्राप्तने निषम्ब धार्मी कथा कर्तव्या। यावत्र म पिएउपातः मुचीकृतो भवेत्तेन पिएउपातं गृकीवा उत्थायामनात्प्रक्रमितव्यं । पिएउचारिकेण काश्यप भिनु-णा [67 a] नावभामकरेण भवितव्यं न लपना न कुरुना कर्तव्या ॥

तत्र कतमो ४वभाँसः। यत्परेषामेवं वाचं भाषते। लूँको मे पिएउपातो रूँसो मे पिएउ-पात म्रामीन च मे यावर्ष्यं भुक्तं। बङ्गतनसाधारणाश्च मे पिएउपातः कृतः। म्रत्यं मे भुक्तं ६ तिघितिसतो ४स्मीति। यित्वश्चिरेवंद्वपमवभामिनिमित्तं १ इयमुच्यते चित्तकुरुना। मर्वमेत-तिपएउचारिकेण भिनुणा न कर्तव्यं १ उपेतकभूतेन। यत्पात्रे पतितं लूरुं वा प्रणीतं वा मुभं वामुभं वा तत्परिभोक्तव्यमपरितप्यमानेनाश्चयशुद्धेन धर्मनिध्यप्तिबङ्गलेन। कायज्ञा-पनीर्थमीर्यमार्गस्योपस्तम्भार्थं स पिएउपातः परिभोक्तव्य इति॥

तथार्थोप्रपिष्ट्कायामप्युक्तं । यस्याद्यात्तिके पिएउपातं परिभुज्य न शक्कोत्यात्मनः 10 परस्य चार्षे परिपूर्िपतुमनुजानाम्यक् तस्य पिएउचारिकस्य बोधिसत्तस्य निमस्त्रण-

हवं तावत्सततभैषग्येनात्मभावर्ता कार्या । तत्रापि न मत्स्यमांसेन लङ्कावता-र्भूत्रे प्रतिषिद्धवात् ॥

<sup>1) &#</sup>x27;Deceit'. B2 quotes Jātakam. 28 31 for this word.

<sup>2)</sup> This usage of avabhāsa 'a broad hint', apparently new to Skt., corresponds exactly with that of the Pali obhāsa explained by Ch. (together with that of nimitta) s. v. (p. 298).

<sup>3)</sup> Cf. note 4 on p. 128 supra.

<sup>4)</sup> A Prakritic form of  $y\bar{a}pana$ , not hitherto found in the meaning 'maintenance', for which the Pali  $y\bar{a}pana$  is commonly used.

<sup>5)</sup> Very briefly described by Raj. Mitra Nep. B. L. For chapter-titles see my Cat. Buddh. Sk. MSS. p. 21. Tr. into Chinese A. D. 443 (Nanjio p. 54) K. F. 237. The present passage occurs in Ch. 8 (dealing with māmsa-bhaksana) at f. 127. b. 2 of MS. Or. 1079 of the Brit. Museum (Wright Coll.) called «W» below; R.A.S. Hodgson 5 (= «H»).

तथा खुक्तं । मांसं सर्वमभद्धं कृपात्मानो बोधिसत्वस्येति वदामि ॥ पे ॥ स्वाजन्याद्यभिचाराच शुक्रशोणितसंभवात् । उद्देननीयं भुतानां योगी मांसं विवर्जयेतु ॥ मांसानि च पलाएड्रंश मधानि विविधानि च। गुञ्जनं लश्नं चैव योगी नित्यं विवर्जयेत्॥ 5 म्रतणं वर्जयेत्रैलं शल्यविद्वेष् न स्वपेत्। क्रिंद्राक्रितेषु मतानां यच स्थानं मक्।भयम् ॥ पे ॥ लाभार्य कृत्यते प्राणी मांसार्य दीयते धनं। उभी ती पापकर्माणी पच्येते रीरवादिषु ॥ यावत् ॥ योऽतिक्रम्य मुनेर्वाक्यं मांसं भन्नेत डर्मितः। 10 लोकदयविनाशार्थं दी तितः शाक्यशासने । ते याति परमं घोरं नरकं पापकारिणः। रीरवादिषु रीद्रेष पँच्यते मांसखादकाः॥ त्रिकोरित्दं मांतं वै स्रकल्पितमयाचितं। श्रचोदितं च नैवास्ति तस्मान्मांसं न भह्यपेतु । 15 मांसं न भह्यपेघोगी मया बुँडेश गर्कितं। म्रन्योन्यभत्ताः सत्नाः क्रव्यार्क्लसंभवाः॥ यावत्॥ द्वर्गन्धः कृत्सनीयश्च उत्मत्तश्चापि जायते।

<sup>1)</sup> f. 131 a 3 in W.

<sup>2)</sup> pañca sthānam (oni W.) mahadbhayam H.

<sup>3)</sup> satvo W.

<sup>4)</sup> not in W; nor is there any omission at this point.

<sup>5)</sup> bhakshyati durgatih W.

jāyante A.

<sup>7)</sup> vai nāsti A.

चाउालपुक्कसकुले डोमेबेषु च पुनः पुनः॥
डाकिनीज्ञातियोनी च मांसारे श्रायते कुले।
स्वत्वां कि कोमांज्ञारयोनी च जायते असी नराधमः॥
रुस्तिकत्ये मेक्सिये निर्वाणीं कुलिमालिके।
सङ्घावतारसूत्रे च मया मांसं विगर्क्ति।
सङ्घावति यदि निर्लङ्ग उन्मत्तो जायते सदा॥
स्राह्मणोषु च जायते स्रयवा योगिनां कुले।
प्रज्ञावान्धनवांश्रेव मांसायानां विवर्जनात्॥
दष्टस्र्यतिकाङ्काभिः सर्वे मांसं विवर्जयत्।
तार्किका नावबुध्यते क्राव्याद्कुलसंभवाः॥
यथैष रागो मोत्तस्य स्रत्रायकरं भवेत्।
तथैव मांसम्बादि स्रत्रायकरं भवेत्॥
वत्तत्त्यनागते काले मांसादा मोक्वादिनः।
काल्पकं निरवधं च मांसं ब्रह्मन्विणीतं॥

10

15

5

<sup>1)</sup> trācashu W.

<sup>2) °</sup>ādo W.

<sup>3) °</sup>kakshe MSS. Hastikakshyā-sūtra M. Vyutp. LXV. 75; Nanjio 193—4; K.F. 261.

<sup>4)</sup> K.F. 265. (?)

<sup>5)</sup>  $nirm\bar{\alpha}n\bar{\alpha}ng^{\circ}$  W. H.; what work is intended is not clear to me: cf. Wassiljev 149 (161).

<sup>6) °</sup>lake A. The Angulinālīya-sūtra (Nanjio 434; KF. 261; Wassiljev 154 (166)) is doubtless meant.

<sup>7)</sup> So H.: A. and W. are corrupt and unmetrical.

<sup>8) °</sup>ādir . . . °karo A °mānsādyādyā . . . °karo W.

भेषज्यमिव श्रार्तीरं पुत्रमांसीयमं पुनः ।

मात्रया प्रतिकूलं च योगी विएउं समाचरेत् ॥

मैत्रोविकारिणा नित्यं सर्वथा गर्न्हितं मया ।

सिंक्व्याध्रमृगाधीश्च सरु एकत्र संभवेत् ॥

तस्मान भत्तयेन्मांसमुद्देन्नवन्नं नृणां ।

मोत्तधर्मनिकृद्धवार्याणामेष वै धनः ॥

यतु ज्ञानवतीयरिवर्ते भांसभत्तणं पद्मते तन्मकार्थसाधकवानिर्रोषम् ॥

एवं कि तथोक्तं ।

एषे अकरिष्यधारि भित्तु कालं ।

समाधिशब्दोऽपि कि नम्बुद्दोपे ।

निकृद्ध सत्नान सराभविष्यद्द ।

चिकित्सिते श्रस्मि समाधि लब्धः ॥

स च मकाककृषाभियक्तम् । तेन श्रस्मिन मैत्री शङ्कापि नास्तीत्यरोषः ॥

\_\_\_\_

<sup>1)</sup>  $iv\bar{a}h\bar{a}ram$  without hiatus A; H. W. (likewise unmetrically)  $^{\circ}jyavad$   $\bar{a}h\bar{a}ram$ .

<sup>2)</sup> māmsām udvajanakornņa (!) W.

<sup>3)</sup> Possibly a chapter of some work; cf. also M. Vyutp. XXV. 2.

<sup>4)</sup> I have endeavoured to restore the metre  $(\bar{a}khy\bar{a}nak\bar{\imath})$  and sense of this passage, originally in «le sanscrit mixte» and further corrupted by our MS., from the Tib. (84. a. 1) which gives connected sense.

<sup>6)</sup> oshyan vicikitsate smin is the unmetrical reading of the MS. asmi I have conjectured (metri gr.) for asmin, hiatus and elision of final n being common in gāthās.

<sup>7)</sup> The Tib. adds  $\sqrt[3]{N}\sqrt[3]{N} = iti$ , showing that the quotation ends here.

यस्ययार्घरत्नमेव अभिक्ति । श्माशानिकेन निरामिषेण भवितव्यमिति ॥
तर्न्यत्रैवं वातीयसवार्थसंदर्शनार्थं । विनये अपि यद्नुवातं तत्तु त्रिकेाटिपरिष्मुद्धभन्वणे न प्रकाणात्त्रराय इति । तत् परित्यागेन ष्रुद्धरेष्टीनामभिमानिरासार्थं । तद्द्द्धतया च भव्यानां शासनानवतार्परिकारार्थं ॥

तथा सुक्तं लङ्कावतारमूत्रे । तत्र तत्र देशना पाठे शितापदानामानुपूर्वी बन्धित्तम्रो- 5 णोपद्विन्यासपोगेन । त्रिकोटिं बह्वा । तत्र उद्दिश्य कृतानि प्रतिषिद्वानि ततो ऽत्तशः प्रकृतिमृतान्यपि प्रतिषिद्वानोति ॥

उक्तं सततभैषद्यं । ग्लानप्रत्ययभैषद्यं तत्सेव्यमेव ॥

श्रावकविनयेऽपि तावदात्मार्धे ब्रह्मचर्यवासार्थे पात्रचीवर्गि विक्रीय ' कापसंधा-रणमुक्तं । किं पुनरपरिमितन्नपरित्राणकेतोर्बे।धिसवशरीरस्य डर्लभा चेदशी तणप्र- 10 तिलाभोत्सवसंपद् । इति तत्प्रदर्शनार्थं च भगवता तत्र स्वयं भैषन्योपयोगः प्रदर्शितः ॥

उक्तं चांपर्त्तमेषसूत्रे। तैर्यदा प्रचारितं भत्रति तदा सत्यां वेलायामसत्यां वा तेषा-मिमान्येवंद्वपाणि कायोपस्तम्भनान्युपकरणानि न लभ्यते अभ्यवक्तुं। यद्वत सिर्पर्वा तैलं वा मूलरसो वा गण्डरसो वा फलरसो वा। न चान्यानभ्यवक्रतो दृष्ट्वा प्रतिषचि-त्तमुत्पाद्यति। यदि पुनः खलु पश्चाद्वत्तिको बोधिसस्रो वा [68 ब]म्लानो भवति। य- 15 याद्वपेणास्य म्लान्येन बीवितात्तरायो भवति कुशलपन्नात्तरायो वा तेन निष्कीकृत्येन भूता निर्विचिकित्सकेन भैषद्यचित्तमुपस्थाप्य प्रतिनिसेव्यानीति॥

<sup>1)</sup> Pāli, sosānika v. Parivāra XV, 6. 5. Cf. Burnouf, Intr. p. 309.

<sup>2)</sup> A gloss explains this: tad uddicya hatam, svahatam, hanyamānam drishtam. The Tib. here and just below renders trikoti simply ਤੁਹਾਹਾ ਵਿੱਚ with three classes.

<sup>4)</sup> cuddhi MS. 'excessive spiritual pride in one's pure (puritanic) views'.

<sup>5)</sup> ănupūrvvī MS.

<sup>6)</sup> A reference to the seventh  $dh\bar{u}t\bar{a}\dot{n}ga$  precept; cf. Parivāra XV. 6. 12, and Childers, p. 310.

वसनोपभागप्रयोजनमुयपरिषृच्कासूत्रे अभिक्ति । द्वीरपत्राप्यकाषिने प्रच्कारनार्धे तु स्मणालिङ्गसंदर्शनार्थमिमानि च कषायाणि देवमानुषासुरस्य लोकस्य चैत्यमिति । चैत्यार्थं सम्यग्धारितच्यानि । निर्वितिविरागरक्तानि एतानि । न रागरक्तानि । उपधमानुकूलान्येतानि । न संक्रेशसंधुत्तणानुकूलानि । एभिश्च काषापि विवृत्तपापा भविष्या- मानुकूलान्येतानि । न संक्रेशसंधुत्तणानुकूलानि । एभिश्च काषापि विवृत्तपापा भविष्या- मानुकूलान्येतानि । न संक्रेशसंधुत्तणानुकूलानि । एभिश्च काषापि विवृत्तपापा भविष्या- मानुकूलान्येतानि । न चोवरमण्डनानुष्योगमनुषुक्ताः । एतानि च काषापाण्यार्थमार्ग- संभारानुकूलानोति कृत्वा तथा करिष्यामो यथा नैकत्तणमि सक्रषापाः काषे काषापाणि धारिष्याम इति ॥

म्रज च कार्षां रत्नराशिस्त्रे अभिव्हितं।

ये पुनस्ते काश्यप वैर्घा श्रमंगता इतः श्रमणगुणधर्माड्डहुराः काये काषायाणि वस्त्रा10 णि धारयति । न चैतेषु गौरवमुत्पादयति । तत्र काश्यप श्रमणवर्णप्रतिद्वपकं नाम प्रत्येकनरकं । तत्र काश्यप प्रत्येकनरके श्रमणद्वपप्रतिद्वपेण ताः कारणाः कार्यत्ते श्रादीतः
चैला श्रादीप्तशीर्षा श्रादीप्तपात्रा श्रादीप्तामना श्रादीप्तशयनाः । यः कश्चित्तत्र तेषामुपभोगपिरभोगः स सर्व श्रादीप्तः संप्रज्वलित एकज्वालोभूतः। तत्र तैः श्रमणवर्णद्वपेण डण्डां वेदनामनुभवत्तीति ॥

<sup>1)</sup> Several words have been lost here, as we learn both from the Tibetan and Chinese versions (the original of Nanjio 23 (19) kindly communicated by Mr. Watters). The objects against which the clothes protect are mosquitoes, gnats, and wind, to which the Tibetan adds sun-heat and serpents. In the opening words of the quotation, also, something may have been lost. In the Tibetan the first words are: Tibetan the first words are: Tibetan the first words are:

<sup>2)</sup> Cf. 56. 11 supra.

<sup>3)</sup> The MS. reads nirvvit virāga°. This I have ventured to alter from one of the Chinese versions, which may be rendered «emancipation-dyed are the robes».

<sup>4)</sup> The MS. is corrupt here: the margin adds a syllable which looks like rpyāt. The Tib. equivalent (84 b fin.) appears to be  $\frac{27}{7}$  'slack'. Prof. Cowell suggests vaidhuryād.

10

15

मार्यसमेघेश्युक्तं। यदि भवेद्भ्यवकािषको विधिसत्नो ग्लानकायो श्रप्तिबलका-यस्तेन विकार्यतिनैवं चित्तमुत्पाद्यितव्यं। क्लेशप्रतिपत्तार्थं तथागतेन धुतगुणाः प्रज्ञ-साः। [68 b] तथाकं करिष्यामि यथा विकारस्य एव क्लेशानां प्रकाणाय घटिष्यामि। तत्र च विकारे न गृहिमुत्पाद्यामि नाध्यवसानं। एवं चास्य भवति। कर्तव्यो दानपतीनाम-नुम्रको नास्माभिरात्मम्भिरिभिर्भवितव्यमिति॥

पुनर्त्रैवाक् । ते शय्यां कल्पयत्तो द्विणेन पार्श्वेन शय्यां कल्पयत्ति । पाद्स्योपिर् पाद्माधाय चोवरैः स्रसंवृतकायाः स्मृताः । संप्रज्ञानाना उत्थानसंज्ञिन स्रालोकसंज्ञिनः शय्यां कल्पयत्ति । न च निद्रासुखमास्वादयत्ति । न पार्श्वसुखमन्यत्र यावदेवैषां मक्षाभूतानां स्थितये ज्ञापनाये । इत्यनया दिशा सर्वपरिभोगाः सत्वार्थमधिष्ठातव्याः । स्रात्मतृष्णोपभोगातु ज्ञिष्ठापत्तिः प्रज्ञायते ॥

यथोक्तं चन्द्रप्रदीपमूत्रे।

ते भोजनं स्वाडरसं प्रणीतं लब्धा च भुज्जिति म्रयुक्तयोगाः। तेषां स म्राकार् बधाय भोतो। यय क्सितयोतान विषा म्रधीता॥

इति ॥

श्रार्यर्त्तराशिसूत्रेअपि भगवता श्रद्धादेयपिरभोगे परिकीर्तिते । श्रय तस्यामेव पर्षिद् योगाचाराणां भितूणां हे शते इमं धर्मपर्यायं श्रुद्धाः प्रकृदिते । एवं च वाचमभाषत्त । कालं वयं भगवन् करिष्यामो । न पुनरप्राप्तफला एकपिएउपातमपि श्रद्धादेयस्य परिभोद्ध्यामः॥

<sup>1)</sup> Another of the dhūtāngas or dhūtaguṇas. Cf. Parivāra sup. cit.

<sup>2) °</sup>adhauta $k\bar{a}$  MS. The Tib. (85 b 2) appears to take the line to mean that medicinal herbs  $\sqrt{3}$  when not properly cleansed (peeled?)  $\sqrt{3}$  may injure young animals.

भगवानाह । साधु साधु कुलपुत्रा एवंद्वपैर्लन्जािमः कीकृत्यसंपत्नैः परलोकावयभयद्धिभिरिदं प्रवचनं शोभते ॥ स्रिप तु । द्वपोर्हं काश्यप स्वद्धोदेयमनुज्ञानािम । कतमयोद्धेयोः ।
युक्तस्य मुक्तस्य च । यदि भितवो भिनुर्युक्तो योगाचारो मम शितायां प्रतिपन्नः सर्वसंस्कारेश्वनित्यद्शीं । सर्वसंस्कार्डःखिवदितः सर्वधर्मेष्वनात्माधिमुक्तिः शाक्तनिर्वाणाभिकाइति सुमेह्नात्रेरालोपैः स्वद्धादेयं भुद्धीत । स्रत्यसपरिश्रुद्धैव तस्य सा द्विणा भवति । येषां
च दायकानां दानपतीनां सकाशाच्छ्रद्धादेयं परिभुक्तं ततस्तेषां दायकदानपतीनां मेहिर्द्धकः [69 a] पुणयविपाको भवति । महाखुतिकः । तत्कस्माद्धेतोः । स्रयमिद्मीपधिकानां
पुणयिक्तियावस्तूनां येयं मैत्रचित्तसमापितः । तत्र काश्यप यो भिनुर्दायकस्य दानपतेरित्तकाच्चीवर्षिण्उपातं परिभुख्याप्रमाणं चेतःसमाधि समापस्यते अप्रमाणस्तस्य दायकस्य दा10 नपतेः पुणयिक्तियाविपाकः प्रतिकाङ्गितव्यः । स्यात्काश्यप त्रिसाक्स्मम्हासाक्स्नायां
लोकधातौ मक्तसम्हाणां तयो न लेव तस्य पुण्यनिष्यन्दस्य कश्चित्त्वय इति ॥

तदेवं पिएउपातगमनारम्भे भोजनारम्भे वा त्रिषु स्थानेषु स्मृतिरूपस्थाप्या दायकानु-यके । कापिकिमिसंयके । सर्वसलार्थसाधके च सद्धर्मपरियके ॥

तथागताज्ञासंपार्ने तु सर्वकार्षेषु स्मृतिः कार्या । श्रादिशब्दान्मस्त्रिरिप रता कार्या ॥

तत्रापि ताविदमां त्रिसमपराज्ञोक्तां विख्यां मण्डलसमपार्थमुच्चार्पेत् । नमः सर्वबुद्ध-

<sup>1)</sup> onāmaharddhio MS.

<sup>2)</sup> satvā upadhi marg. Cf. M. Vyutp. XCIII, where aupadhika is added as a fourth punyakriyāvastu besides the three (dāna° çīla° bhavana°) familiar from Pāli (Ch. p. 393). The Tib. has (85 b — 86 a 1) 문자'디자' 및 다고자 '주지자' 등 자자' 및 '주지자' 등 자자' 등 '주지자' 등 자자' 등 자자' 등 '주지자' 등

<sup>3)</sup> dhātu acc. to Ch. is sometimes fem. in Pali.

<sup>4)</sup> Probably the same as the Trisamaya-vyūha of KF. 309.

बोधिसत्वानां म्रोँ विर्वि ६ मक् चिक्रविर्वि । सत २ सारत ६ त्रिप २ विधमनि । सभ-वनि । संभवनि । तरमति । सिद्ध म्रप्रे वं स्वाक्त ॥

स्रोत सर्वमएउलप्रविष्ठो भवति ॥ स्रयवा तथागतस्वर्देपमष्टसस्स्रं तपेत् ससीकिक लोकोत्तरमएउलप्रविष्ठो भवति । कतमञ्च तत् ॥ ॥ नमस्त्रेयिब्धकानां तथागतानां । स-वर्त्राप्रतिस्तावातिधर्मताबिलनां । स्राँ स्रममसम समस्ततो उनस्तनावातिशासिन । स्र १ ६ स्मर् स्मर्ण विगतरागबुद्धधर्मते । सर् १ समबला । रुस १ । त्रप १ । गगन मस्राचलर् तण । ब्वल ब्वलन सागरे स्वाका ॥

श्रवं सर्वतयागतानामात्मभावः । श्रत्रानुत्तरं गौरवं भाविषतव्यं । श्रनेनादिकिर्मिका श्र-पि सत्तेष्ठनतं बुद्धकृत्यं कुर्वत्ति । श्रयमेव परमां रत्तां मारादिभ्यः सर्वद्वष्टेभ्यः करोति । कुस्तताडेन भस्मना सर्षपैहरकेन दृष्ट्या मनसा वा सीमाबन्धं करोति ॥

व्याधि[69 b]षु भैषज्यमुद्कं चाभिमह्योपयोज्यं ॥ वनकुमुमानि वा चैत्ये प्रतिमायां सहर्मपुस्तके वा समाक्ति तिवेद्येत् ॥ पतप्रयोगान्महाव्याधिभिरभिमुच्यते । बुद्धबोधि-सवालम्बनेन सर्वसवार्थाभिलाषिणा च चित्तेन भद्रचरिविधिपूर्वकं च अप्तव्यः । श्रयं विधिरस्य कलपस्यावसाने द्रष्टव्यः । त्रिसमयज्ञापिनश्चाम्नायतो न दोषः । उत्तिष्टस्या-प्यश्चेर्न दोषः । मुद्राकारा न भत्तणीया न लङ्कनोया । न मञ्चारोहः कर्तव्यः । न मद्यं पा- 15 तव्यं। श्रिधमुक्तिचर्या शित्तापदेष्वचलस्य निर्विचिकित्सस्य द्वःशोलपूर्वस्यापि सिध्यति । पिएउतस्यापिएउतस्य वा नियतं सिध्यति ॥

<sup>1)</sup>  ${}^{\circ}ra\tilde{n}$   $s\bar{a}ta$  Tib. The Sanskrit text is mostly transcribed, not translated in the Tib. version of these and other charms.

<sup>2)</sup>  $t\bar{a}y\bar{\imath}$  Tib.

<sup>3) °</sup>mahātī Tib.

<sup>4)</sup> So Tib.; MS. tram.

<sup>5) ?</sup> Cf. K.F. 319 (nº 26).

<sup>6)</sup> otitāçāsanī MS.

<sup>7)</sup> Compare the Bhadracaripranidhānarāja, a Buddhistic charm of which several MSS, are extant; compare my Cambridge Cat. pp. 14, 103, 167.

तथा चात्रैवोक्तं।

बोधिचित्तं. दृढं यस्य निः संगा च मतिर्भवेत्।

विचिकित्सा नैव कर्तव्या तस्येरं सिध्यति ध्वम् । इति ॥

बोधिचित्तरहता चात्र पृथग्डानचलचित्तताया नियमार्थमुक्ता न तु भूमिप्रविष्टम-5 धिकृत्य ॥

यस्माद्त्रोक्तं । प्रत्युद्धार्तामवभासतां च प्रतिलब्धुकामेन । मंक्तन्धकारादालोकं प्रवेष्ठुकामेन । यद्भ्यसा विनिपतितेन साध्यं । तथा कुतो ममाल्पपुणयस्य सिद्धिरिति नीचचित्तप्रतिषेधः । न चातिक्रालडर्गतेरुत्साकोर्मिबक्रलस्योपचिताप्रमेपपुणयस्कन्धस्य भूमिप्रविष्ठस्यायं पूर्वोक्तो दोषः संभवति । स्रत्र च मलाणामज्ञानावाधिकात्तर्पाठे दोषो 10 अस्ति । नापि न्यूनतादोषः । नापि विधिभंसदोषः । किंतु श्रद्धावेगं बोधिचित्तवेगं सर्वोत्त्सर्भवेगं च प्रमाणीकृत्याविचारतः प्रवर्तितव्यमवश्यं बुद्धबोधिसलमिकृव प्रथेष्ठसिद्धिश्च भवति ॥

म्रथवानेन सर्ववञ्चधरमत्नेण रत्नां कुर्यात्। नमन्नैयिब्धिकानां तिथागतानां सर्ववञ्चधराणां चएडाल २। चल २। वज्ञ २। शात्तन २। फलन २। चर् २। मारण २। वज्रदालफर । लिलतिशिखर समत्तविज्ञिणि । ज्वल २। नमोऽस्तु ते म्रयोग्रशासानानां रण २ ते फुल स्फाट वज्ञोत्तमे स्वाक्ता।।

स्रनेन पिठतमात्रेण सर्वविद्यविनायका नोपसंक्रामितः । देवनागार्यो न प्रसक्ते । भोजनयानशयनासनवसनपूजोपकर्णानि चाभिमित्रतेन[७० व्र]जलोन दृष्ट्या मनसा वा र-तेत । स्रचलकृद्येन वा सर्वमेतत्कुर्यात् ॥ इदं च तत् ॥

<sup>1)</sup> Tib. not clear.

<sup>2)</sup> onā Tib.

<sup>3)</sup> So the Tib. hyana (?) MS. text; phāla marg.

<sup>4)</sup> tara Tib.

<sup>5)</sup> sphotaya (bis) Tib.

नमः समत्तवञ्जाणां त्राट । श्रमोघ चएउमकारोषण स्पाटय हूँ । आमय ५ हूँ । त्राट हूँ ' माँ ' श्रेंगें बलं रुंदे तेन्नोमालिनि स्वाका ॥

म्रनेन प्रथमं पिएउमष्टाभिमित्ततं भुज्ञोत भैषद्यराद्यतां बुद्धबोधिसवानामनुस्मृत्य ॥ विषप्रतीकार्श्स्तु॥ तख्या। इलिमित्ते । तिलिमित्ते । इलितिलिमित्ते । इम्बे । इस्ते । इस्तिलिमेते । इम्बे । तक्के । तर्क्करणे । मर्म्मे । मर्मरणे । कश्मोरे । कश्मीरमुक्ते । इस्ति । अधने । अधनयने । इलिमिलीये । म्रालाप्ये । म्राप्ये भ्रेते । भ्रेततुएडे । म्रनानु- र्त्ते स्वास्ता ॥ 
र

य इमां विद्यां सकृष्कृषोति स सप्त वर्षाणयक्तिना न दश्यते । न चास्य काये विषं क्रामति । यश्चैनमर्क्टिशति सप्तधास्य स्प्रोटेन्मूईा म्रर्जकस्येव मञ्जरी ॥

य इमां विद्यां धार्यित स यावन्तीवमिक्ता न दृश्यते। न चास्य कार्ये विषं क्रा- 10 मति। इमानि च मस्त्रपदानि सर्पस्य पुरतो न वक्तव्यानि यत्कारणं सर्पो मियते॥

तस्वया । इला । चिला । चक्को । बक्को । कोडा कोडित । निकुक्त निकुक्डे ति । पोडा पोडिति । मोडित । पुरुडा पुरुडिति । पर एके ' पुरद्रप्रड एके । नाम एके ' नामदर्पेड एके । सर्प एके ' सर्पदरप्रड एके । सर्च एक्डे । सर्च एक्ड विषशाते । स्ति है । स्वाक् । स्वाक ।

<sup>1)</sup> See K.F. 298, and my Camb. Cat. pp. 45, 127.

<sup>2)</sup> sphotaya Tib.

<sup>3)</sup> Charms against serpent-bites are prescribed in the Vinaya (K.F. 172); cf. Bower-MS. pts. VI. VII.

<sup>4)</sup> Tib. not clear for these two forms.

<sup>5) °</sup>ragate Tib.

<sup>6)</sup> I have recorded only the more interesting variants of the Tib. in this paragraph.

<sup>7)</sup> om. Tib.

<sup>8)</sup> So Tib.; vishe çīte MS.

<sup>9)</sup> citabad tele Tib.

<sup>10)</sup> Tib. adds a few more syllables.

इति कि भित्तवो जाङ्गुल्यां विद्यायां उदाक्ति।यां सर्वभूतसमागते सर्वे तथावितथान-न्यथाभूतं सत्यमविपरीतमविपर्यस्तं । इदं विषमविषं भवतु । दातारं गच्छ्तु । देष्ट्रारं गच्छ्तु । म्रियां गच्छ्तु । बलं गच्छ्तु । स्थलं गच्छ्तु । स्तम्भं गच्छ्तु । मुद्यं गच्छ्तु । भूमिं संक्रामतु । शात्तिं गच्छ्तु स्वाक्त ॥

वोर्रादिप्रतोकारे मारीची जैपेत्॥ तस्त्रया। पराञ्जमितः। उद्यमितः। वैर्मितः व्रक्तमितः। मर्कमितः। वनमैति। वनमैति। वनमैति। प[७०) ये मे रतः। उत्पये मे रतः। जनतो मे रतः। चौरतो मे रतः। राजतो मे रतः। सिंक्तो मे रतः। व्याप्रतो मे रतः। नागतो मे रतः। सर्पतो मे रतः। सर्वतो मे रतः। सर्वत्रयापः। सर्वो मारीचौ देवतापः। मारीच्या देवतापा कृद्यमावर्तपिष्यामि ॥ तस्त्रयाः। बतालि। बरालि। बरालि। वरालि। सर्वद्वाशाः।

इमामिष विद्यामनत्तन्नातिस्मर्हेतुं मङ्गप्रभावां सप्तपञ्चाशर्त्तरां विद्याधर्पिटेकोष-निबद्धां सर्वभयरतार्थं प्रयुज्जीत ॥

तम्बद्या । स्रदृ । बदृ । नट्टे । कुनट्टे । रके । ठके । ठरके । उरुमति । रुरुमति । तुरु । 15 क्लिल मिलि । सर्वज्ञोडपदग्ग । नमो सब्बसम्मसंबुद्धार्ष (तिङ्क्तिसु मे मसपदाः स्वाक्ता ॥

<sup>1)</sup> This Dhāraṇā is extant both in Sanskrit (Rāj. Mitra, Sk. Buddh. Lit. 174) and in Tib. (KF. 318). The first three words, not in the MS., have been replaced from the Tib. (88. a. 2), with which the Sanskrit as given by Rāj. Mitra substantially agrees.

<sup>2)</sup> bandham . . gul(a)mam . . civaram . . mahācīvaram asi Tib.

<sup>3)</sup> See L. de la Vallée Poussin in J.R.A.S. 1895, p. 433.

<sup>4)</sup> Tib. শ্ব-র'র'ঠ'ম'ন্শ্ল্

<sup>5) °</sup> bujjhāṇaṃ MS. buddhāṇāṃ Tib. The rest of the Prakritic forms occur in both.

<sup>6)</sup> siddhandu me mantraº Tib.

15

रुषा र्त्तात्मभावस्य भैषद्यवसनादिभिः । सत्नार्थस्मृतिपूर्वकमेव वक्तव्या ॥

ब्रात्मतृष्णोपभोगातु ह्मिष्टापत्तिः प्रजायते ॥ 🧸

सर्व कि बोधिसबेनोत्मृष्टं सर्वसबेभ्यः ॥ तत्र यदि विस्मृत्य प्रह्रव्यमात्मभर्णतृ-ष्णया परिभुङ्के क्लिष्टापत्तिमापस्यते । म्रष्ट वितृष्णो उन्यासक्तो वा सबकार्यमनुस्मृत्य क भुङ्के न क्लिष्टामापत्तिमापस्यते । प्रह्रव्यमंत्ती स्वार्थेन भुङ्के स्तेयापत्तिमापस्यते । पूरार्थेण प्रातिमोत्ते पाराजिको भवति । सबस्वामिकैस्तु भोगैः सबस्वामिक एवात्मभावः संर्वत इत्यदेषः । न कि दासस्य नित्यं स्वामिकर्मव्याप्तस्य स्वह्वव्यमस्ति येन वर्तेत ॥

उक्तं च धर्मसङ्गीतिसूत्रे। दासीपमेन बोधिसत्नेन भवितव्यं सर्वसत्निङ्करृषीयप्राप-णतयेति॥

न चैकात्तस्वाम्यर्थपरस्य दासस्य व्याध्यादिविक्कावमतेः स्वामिनमननुत्ताप्यापि भु-ज्ञानस्य किथ्य[71 a]द्रोषः । नाप्येवं कुर्वाणस्य बोधिसत्तस्यात्तिके कस्यचिद्विदितवृत्ता-त्तस्याप्यप्रसादो युद्ध्यते मात्सर्यत्यागचित्तापिरत्तानात् ॥ न चात्र न्याये किथ्यत्संदेको यु-क्तः । सर्वेत्तसर्गी कि पूर्वमेव भगवत्कारहोक्त्या प्रतिपादितः । तथा चात्मभावरत्ता सत्तार्थ-मेवोक्ता । तस्य स्पष्टावबोधार्थमयं न्यायो प्रभियुक्तो न तु स्वार्थापेतयेति ॥

इति शितासमुच्चये म्नात्मभावरता षष्ठः परिच्छेदः ॥ ६ ॥

## VII.

## भोगपुण्यरता सप्तमः परिच्छेदः

एवं तावदात्मभावर्ता वेदितव्या । भोगरता तु वक्तव्या । तत्र सुकृतार्ग्भिणा भाव्यं मात्रज्ञेन च सर्वत इति शितापदादस्य भोगरता न डप्करा ॥ 20

<sup>1)</sup> Cf. p. 114, note 1.

उग्रपिप्च्छायां कि शितापर्मुक्तं । मुसमीतितकर्मकारिता सुकृतकर्मकारिता च । तेन भीगानां डर्न्यासां प्रेत्यवेता । श्रवत्ताप्रतिषेधः सिद्धो भवति । शमधप्रस्तावेन च मात्र- त्राता युक्तिज्ञता चोक्ता ॥ तेनेदं सिद्धं भवति । यदिदं । ग्रत्यायमभोगेनापि कार्यसिद्धौ सत्यां स्वयमन्यैर्वा बङ्कत्तमभोगनाशनोपेता न कार्येति ॥

स्रत एवोयपरिपृच्छायामुक्तं । पुत्रभावादासीदासकर्मकरपीरुषेयाणां सन्यकपरिभोगे-नेति । तथा स्वपरबोधिपत्तस्रुतास्त्रक्षेत्रायकरी त्यागात्यागी न कार्यो । स्रधिकसत्वार्थ-शक्तेस्तुल्यशक्तेवा बोधिसवस्याधिकतुल्यकुशलात्तरायकरी त्यागात्यागी न कार्याविति सिद्धं भवतीति ॥

इदं च संधाय बोधिसत्वप्रातिमोते शिक्ति । यस्तु खलु पुनः शारिपुत्राभिनिष्क्रातगृहावासो बोधिसत्तो बोध्यङ्गेर्भियुक्तस्तेन कथं रानं रातव्यं । कतरं रानं रातव्यं । कियद्भूपं रानं रातव्यं ॥ पे ॥ धर्मरायकेन भिवतव्यं धर्मरानपितना । यश्च शारिपुत्र गृही
बोधिसत्तो गङ्गानरीवालिकासमानि बुद्धतेत्राणि सप्तरत्वप्रतिपूर्णानि कृता तथागतेभ्यो
श्र्वेद्धः सम्यक्संबुद्धेभ्यो रानं रखाद् । यश्च शारिपुत्र प्रव्रद्धापपीपवो बोधिसत्त एकां
चतुष्पिरकां [716] गावां प्रकाशयेर्यमेव ततो बद्धतरं पुण्यं प्रसवति । न शारिपुत्र तथागतेन प्रव्रवितस्यामिषरानमनुद्धातं ॥ पे ॥ यस्य खलु पुनः शारिपुत्र पात्रागतः पात्रपपीपवो लाभो भवेद्धार्मिको धर्मलब्धः। तेन साधारणभोतिना भवितव्यं सार्द्धं सब्द्धाचारिभिः । सचेत्पुनः कश्चिरेवागत्य पात्रं वा चीवरं वा याचेत । तस्यातिरिक्तं भवेद्धद्वापुत्त्य ब्रह्मचक्रिचीवराद्द । यथा परित्यक्तं रातव्यं । सचेत्पुनस्तस्योनं चीवरं भवेद्यविश्वित्य ब्रह्मच-

<sup>1) &#</sup>x27;requiring painstaking application'; durnyasta 'ill-applied' Divy. 27.25.

<sup>2) = &#</sup>x27;scilicet' as in Pali.

<sup>3)</sup> Here the margin adds: jīvita-parishkārasyāpi tyāgo na kāryaḥ \ kārya-vyagratāyā atyāgo 'pi na kāryaḥ. But this passage is not reproduced in the Tib. (89. a. 6—b. 1).

<sup>4)</sup> anuttaroktau marg.

<sup>5)</sup> svārthena marg.

र्यवासः ' तत्र पिरित्यक्तव्यं । तत्कस्य केतोः । स्रविसर्वनीयं त्रिचीवर्मुक्तं तथागतेन । सचेत्पुनः शारिपुत्र बोधिसवः त्रिचीवरं पिरित्यव्य पाचनकगुक्तको भनेत्र तेनाल्पेच्छ्ता स्रामिविता भवेत् । पस्तु खलु पुनः शारिपुत्राभिनिष्क्रात्तगृक्तावासो बोधिसवस्तेन धर्म स्रामिवितव्यः । तत्र तेनाभिषुक्तेन भवितव्यमिति ॥

म्रन्यथा क्रोकसंग्रकार्थं मक्तः सबराशेस्तस्य च सबस्य बोधिसबाशयपरिकर्मात्तराः 5 यान्मक्तोऽर्थस्य क्।िनः कृता स्याद् । म्रत रवोदार्कुशलपत्तविवर्जनताऽपत्ताल इत्यु । च्यते । एवं तावत्त्यागप्रतिषेधः । म्रत्यागप्रतिषेधोऽपि ॥

यथार्यसागर्मितसूत्रे मक्षपानात्तरापेषु बक्जलाभता पठाते। यो ऽयं विधिरात्मन्यु-त्तः सो उन्यस्मित्रपि बोधिसबे प्रतिपाध्य इति कुतो गम्यते।

म्रापें। प्रपृक्कायां देशितत्नात् । पर्कृत्यकारितः स्वकार्यपरित्याग इति ॥

तथार्यविमलको तिनिर्देशे उट्युक्तं । संसार्भपभीतेन किं प्रतिसर्तव्यम् । म्राक् । संसार्भपभीतेन किं प्रतिसर्तव्यम् । म्राक् । संसार्भपभीतेन मञ्जम्भीर्बो धिमलेन बुद्धमाकात्म्यं प्रतिसर्तव्यं । म्राक् । बुद्धमाकात्म्यस्थातु-कामेन कुत्र स्थातव्यं । म्राक् । बुद्धमाकात्म्ये स्थातुकामेन सर्वसलसमतायां स्थातव्यं । म्राक् । सर्व[72 व]सलसमतायां स्थातुकामेन कुत्र स्थातव्यं । म्राक् । सर्वसलसमतायां स्थातव्यं । त्राक् । सर्वसलसमतायां स्थातव्यं । त्राक् । सर्वसलसमतायां स्थानकामेन सर्वसलप्रमोत्ताय स्थातव्यमिति ॥

तथा च धर्मसङ्गीतौ सार्थवाको बोधिसब म्राक् । यो भगवन् बोधिसबः सर्वसबानां प्रथमतरं बोधिमिच्कृति नात्मनः । याविद्यं भगवन् धर्मसङ्गीतिरिति ॥

उत्सर्गादेव चास्य स्वार्थाभावः सिद्धः । िकं तु सत्वार्थक्वानिभयाद्योग्ये सत्वे सुभरं ना-रोपपति । यत्र तु सत्वार्थक्वानिं न पश्यति तत्र स्वयं कृतमन्येन वा बगद्धितमाचिर्तिमिति

<sup>1)</sup> Not in lexx. Tib. 레'직죗독자'디' (90. a. 3) 'not having kept (?)'.

<sup>2) °</sup>tā MS.

<sup>3)</sup> See p. 6, n. 5 and add. citation in Madhyamaka-vritti (Camb. Cat. p. 116).

को विशेषो । यर्यमपर् बोधिसवकुशलसिद्धये न स्वकुशलमुत्सृत्रति । म्रथ स्वडर्गतिड-ष्वाद्धिभेति । द्वितीयस्यापि तरेव डष्वं । म्रथ तदुष्वेन मे बाधा नास्तीत्युपेतते । यथो-कैः सूत्रैः सापत्तिको भवति ॥

पथा च रत्नकूटमूत्रे। चतार इमे काश्यप बोधिमत्वप्रतिह्रपका इत्यार्भ्योक्तं। म्रात्म
 मुखार्थिको भवति न सर्वसबद्धष्वापनयनार्थिक इति ॥ तस्माद्ध्यपरिष्ट्काविधिना पूर्ववदात्मा गर्रुणीयः रुषा तु बोधिमत्विश्वता यथार्यनिरार्भ्भेण धर्ममङ्गीतिसूत्रे निर्दिष्टा।
 कथं कुलपुत्राः प्रतिपत्तिस्थित। वेदितव्याः। म्राक् । यदा सत्वेषु न विप्रतिपद्धत्ते। म्राक् ।
 कथं सत्वेषु न विप्रतिपद्यत्ते। म्राक् । यन्मैत्रों च मक्षक्रमणां च न त्यवित्त। मुभूतिराक् ।
 कतमा बोधिमत्वानां मक्ष्मित्रो । म्राक् । यत्कायज्ञोवितं च सर्वकुशलमूलं च सर्वमत्वानां
 विर्यातयित्त न च प्रतिकारं काङ्गित । म्राक् । कतमा बोधिमत्वानां मक्षक्रणा। यत्पूर्वतरं
 सत्वानां बोधिमिट्किति नात्मन इति ॥

स्रति । महाकरूणामूलाः सर्वबोधिसत्विशिता इति । स्रवश्यं च भगवतेदं न निवारणीयं । स्रन्यतर्खोधिसत्वार्थे ना [72 b] र्थित्वाद्वश्यं तूपिद्शितीति निश्चीपते । पेन दातुर्मकाद्विणीपे मकार्थदानान्मकापुणयसागर्विस्तरो दश्यते । \*\*\* स्रन्यथा तु 15 केवलमेव विद्यातिनो मरणं स्यातु ॥

यत् तु प्रशासविनिश्चयप्रातिकार्यम् ते देशितम्। य एष ते मकारात वर्षशतसक्ष्मेण परिव्ययोऽत्र प्रविष्ठः स सर्वः पिएडीकृत्यैकस्य भिन्नोर्यात्रा भवेदेवं प्रत्येकं सर्वभित्याां ' यश्चोदेशस्वाध्यायाभियुक्तो बोधिसवः सगीर्यो धर्मकामः श्वद्धादेयमाकारं परिमृक्षेवं चि-त्तमृत्पाद्येत्। श्वनेनाकं धर्मपर्येष्टिमाप्तस्य इति। श्वस्य कुशलस्यैष देयधर्मपरित्यागः शत- विमीमपि कलां नोपैतोति॥ तद्गृकसुखपलिश्चद्धमधिकृत्योक्तं ' न तुपूर्वोक्तविधिना कश्चिद्दो-षः॥ उक्तो समासता भोगरता । पुण्यरता वाच्या। तत्र स्वार्थविपाकवैतृष्णयाच्छुभं संर्वितं भवेत्॥

<sup>1)</sup> I have marked a lacuna \*\*\*\* here as the Tib. (91. a. 4), (not very legible in this passage) contains some matter not quite corresponding to the Sanskrit text.

यथोक्तं नारायणपरिपृच्छायां । म नात्महेतोः शोलं रत्नति । न स्वर्गहेतोः । न शक-बकेतोः 'न भोगकेतोः ' नैश्चर्यकेतोः ' न द्वपकेतोर्न वर्णकेतोर्न वशोकेतोः । पे ॥ न निर्-यभयभीतः शीलं रत्तति । पे ॥ एवं न तिर्यग्योनिभयभीतः शीलं रत्तति । म्रन्यत्र बृहनेत्री-प्रतिष्ठापनाय शीलं रतित । यावत्मर्वमत्नक्तिम् खपोगतेमार्थिकः शीलं रतित ॥ स एवंद्वपेण शीलस्कन्धेन समन्वागतो बोधिसत्वो दशभिर्धर्मैर्न कीयते। कतमैर्दशभिः। यद्वत ६ न चक्रवर्तिराग्यात्परिकीयते । तत्र च भवत्यप्रमत्तो बोधिप्रतिकाङ्की बुद्धदर्शनमभिका-ङ्गते । एवं ब्रह्माबाह्रहर्शनाभेखप्रांतलम्भाद्यम्ब्रवणात्र पिक्शियते । यावख्यास्तप्रति-पत्तिसंपादनाय बोधिसत्तसंवर्समादानाव परिकोयते । म्रनाक्वेग्वप्रति[73 a]भानात्सर्वक्-शलधर्मप्रार्थनध्यानात्र परिकीपते ॥ एवं शीलस्कन्धप्रतिष्ठितो बोधिसत्रो मक्तासत्वः सदा नमस्कृतो भवति देवैः।सदा प्रशंमितो भवति नागैः। सदा नमस्कृतो भवति यतैः। 10 सरा पूजितो भवति गन्धर्वैः सरापचायितश्च भवति नागेन्द्रासुरेन्द्रैः। सरा सुमानितश्च भव-ति ब्राक्सणतित्रप्रेष्ट्रेणियुक्पतिभिः। सदाभिगमनीपश्च भवति पण्डितैः। सदा समन्वाकः तश्च भवति बुद्धैः। शास्त्मंगतश्च भवति सदेवनस्य लोनस्यानुनम्पनश्च भवति सर्वस-लानां ॥ ये ॥ चतस्रो गतोर्न गच्छति । कतमाश्चतस्रो । यद्वतात्तणगतिं न गच्छत्यन्यत्र सत्तपरिपाकात् । बुद्धश्रन्यबुद्धतेत्रं न गच्कृति । मिध्यादृष्टिकुलोपपत्तिं न गच्कृति । स- 15 र्वड्डर्गतिगतिं न गच्छति॥

एवं पूर्वेतिसृष्टस्यापि पुणयस्य क्तेशवशात्पुनक्तपादीयमानस्य रता कार्या। पुणयदाना-दपि यत्पुण्यं ततोऽपि न विपाकः प्रार्थनोयो उन्यत्र परार्थात्। किं च पुण्यं रतितुकामः। प-श्चात्तापं न कुर्वेति॥

यद्योक्तमुग्रपरिषृच्कायां । द्त्वा च न विप्रतिमार्चित्तमुत्पार्षितव्यिमिति ॥

<sup>1)</sup> rājyao marg.

<sup>2)</sup> na brahmatvahetoh marg.

<sup>3)</sup> oyamalokao marg.

<sup>4)</sup> na çakratvāt parihīyate | tatra ca bhavaty apramatto bodhipratikānkshī marg.

पृष्ठदैर्बित्यादौर्बित्यं । विप्रतिमारात् पापवत्पुएयस्यापि तयः स्यादित्यभिप्रायः । न च कृत्वा प्रकाशपेद् । स्रनेकपर्यापेण कि भगवता प्रक्विकत्याणता । विवृतपापता वर्णिता । तत्र विवृतस्य त्तयो गम्यते । पापस्य दौर्मनस्येनैव पुएयस्य सीमनस्येनापत्तिः सलार्थः निरामिषचित्तस्य प्रकाशपतः ॥

यथा रुलमेघे वैखदश्वातेनात्मोत्कार्षी निर्दोष उक्तः । पुनः पुणयरता कामो
लाभमत्कारभीतः स्याद्ववितं वर्षयेत्मद्दा ।
 बोधिमबो प्रमनः स्याद्वर्मे विमितमुत्मृत्नेत् ॥

इरं च र्ल्नूटे अभिक्ति । चतुर्भिः काश्यप धर्मैः समन्वागतस्य बोधिसत्तस्योत्पन्नो-त्पन्नाः [73 b] कुशला धर्माः परिक्रीयत्ते । यैः चितुर्भिर्मुक्ताः]न वर्धत्ते कुशलैर्धर्मैः । कतमै-10 श्चतुर्भिः । यद्वताभिमानिकस्य लोकायतमस्त्रपर्येष्ट्या । लाभसत्काराध्यवस्तितस्य कुल-प्रत्यवलोकनेन । बोधिसत्वविद्वेषाभ्याष्ट्यानेन । स्रश्चतानामनिर्दिष्टानां च सूत्रात्तानां प्र-तित्तेपेषोति ॥

श्चार्यसर्वास्तिवादानां चै पठाते। पश्चधं भिनव एतं भिनुं केशनखस्तूपे सर्वाङ्गेन प्रणिपत्य चित्तमभिप्रसादयसम्। एवं भद्तः। अनेन भिन्नवो भिनुणा यावती भूमिराक्रासा15 धरशीतियोजनसङ्ख्राणि यावत् काञ्चनचक्रं। अत्रातरे यावत्या वालिकास्तावत्यनेन
भिनुणा चक्रवर्तिराध्यसङ्ख्राणि परिभोक्तव्यानि। यावद्यायुष्मानुपालिर्येन भगवान् तेनाञ्जलिं प्रणम्य भगवत्तमिद्मवोचत्। यडक्तं भगवतास्य भिन्नोरेवं मङ्गित कुशलमूलानि । कुत्रेमानि भगवन् कुशलमूलानि तनुवं परिन्तयं पर्यादानं गव्किति। नाङ्मुपाले एवं

<sup>1)</sup> These two words are added in margin, and are not represented in the Tib. (92. b. 2-3). The words yaih.. kuçalair dharmaih though represented in the Tib., do not appear to give good sense.

<sup>2)</sup> A new compound, «paying attention to» Tib. 🍳 🏹 Cf. Pali mukham oloketi.

<sup>3)</sup> Sic MS. Tib. রেম্বার মে স্কার্মর স্থান্তর ন্মের মুর্ ন ক্রার্মর শ্রী নার্র নের শ্রুর দের ভূমের ভূম

तितं चोपक्तिं च समनुपश्यामि । यथा सब्ब्सचारी सब्ब्सचारिणोऽत्तिके द्वष्टिचतुमत्पा-दयति । म्रत्रोपाले इमानि मकात्ति कुशलमूलानि तनुत्वं परित्तयं पर्यादानं गच्क्ति । त-स्मात्तर्क्युपाले एवं शिक्तितव्यं यद्म्यस्यूणायामिपि चित्तं न प्रद्वाषिष्यामः । प्रामेव सिव-ज्ञानके काय इति ॥

श्रार्यमञ्जूष्मोविक्री डितसूत्रे अट्याक् । प्रतिषः प्रतिष इति कलपशतोपचितं कुशलमूलं ६ प्रतिकृति तेनोच्यते प्रतिष इति ॥

श्रार्यगएउट्यूक्सूत्रे च समत्तसत्वपिश्ताएयोत्तसः स्त्रिया रात्रिदेवतयी पूर्वावदानं क-ययत्याभिक्ति । ते तेनान्योन्यावमन्यनासमुदितेनाकुशलमूलेनायुःप्रमाणादिष पिर्कीयत्ते सम । वर्णादिष बलादिष पिर्कोयते स्मेति । स्त्र च न कदाचिड्डव्रतिः कार्येति प्रदर्शनार्थे सदेत्यु[74 a]च्यते ॥

लाभसत्कार्स्तु कराचिर्भ्युपगम्यतेऽपि । यथोक्तं स्रार्थर्त्वमेघे । इक् कुलपुत्र बोधिसत्नः सुमेर्गमात्रमपि रत्नराशिं लभमानः प्रतिगृह्णाति । प्रत्यवर्गपि वस्तु प्रतिलभमानः । तत्कस्य केतोः । तस्यैवं भवति । एते सत्ना मत्मिर्णो लुब्धा लोभाभिभूताः \*\*\* । तदेतोः तत्प्रत्ययं तिवरानं मकावारिस्कन्धावष्टब्दा इव संसारसागरे उन्मज्जिनमञ्जनं कु-

<sup>1) &#</sup>x27;even when [one is distraught] on the heated pillar, much less when the body has all its powers of perception'.  $sth\bar{u}n\bar{a}=s\bar{u}rm\bar{\imath}$  has hitherto been vouched for by lexx. only; but see now Mhv. II. 314. 1. On the  $s\bar{u}rm\bar{\imath}$  see (e. g.) Manu Xl. 104.

<sup>2)</sup> K. F. 230; Nanjio 184 (tr. A. D. 313); Wassiljev 175 (162).

<sup>3)</sup> Cf. Rāj. Mitra, Nep. B. L. p. 91 fin. I have not verified the present extract in MS. H (v. p. 2 n. 1 supra), but a conversation between Sudhana and the rātridevatā there more correctly named Samantasatvatrāṇaujaḥçrī occurs at f. 150.

र्वित्त । तदेषां भविष्यति दीर्घरात्रमधीय क्तिय मुखाय । सर्वे प्रतिगृक्य न स्वोकरोति । न लोभचित्तमुत्पादयति । म्रन्यत्र सर्वसवसाधारणां बुद्धधर्मसंघेषु कारां करोति । यथा द्विष्वतानां च सर्वसवानामुपत्नोव्यं करोति । तं च दानपति समुत्तेत्रपति संप्रकृषय-तीति ॥

त्यात्रैवोक्तं। तेन च रानेन नोक्तो भवतीति॥ पुनर्त्रैवाक् । यदि पुनर्स्य तहेतो-स्तत्प्रत्ययं तिक्द्रिंतं कीर्तिशब्द्र्भोको भवति तत्र नोक्तामवातो भवति न मानवातो न मर्वातः। एवं चास्य भवति। न चिरेण कालेन यस्य चायं कीर्तिभोकशब्दः समुत्यितो यैश्च समुत्यापितो यश्च कीर्तिशब्द्भोकस्त्रयमप्येतत्सर्वेण सर्वे न भविष्यति। तत्र कः प-णिउतवातीयो अनित्येषु न च स्थितेषु धर्मेषध्वेष्ठनाश्चार्त्सिकेष्ठनुनयिक्तमृत्याद्येद्वव-10 तो भवेन्मानदर्पितो वा। एवं कि बोधिसत्तो लाभसत्कार्कार्तिशब्द्भोकेषु सूपस्थित-स्मृतिर्विक्र्तीति॥

पुनरारु । चएडालकुमारोपमाञ्च लोके विरुर्ति नीचनीचेन मनसा । मानमदर्पा-धिगताञ्च भवत्ति पैष्टुन्यमंज्ञायाः सततममितं प्रत्युपिस्थितलादिति ॥

पुनर्प्युक्तं । इरु कुलपुत्राभिनिष्क्रात्तगृरुवासः प्रत्रवितो बोधिसत्तो मृतकसदृशोष्ट्रं मित्रामात्य[74 b]ज्ञातिसालोक्तितानामिति निरुतमानो भवति । वैद्वप्यं मे प्रभ्युद्धतं विवर्णानि च मे वासांसि प्रावृतान्यन्यश्च मे श्राक्तत्यः संवृत्त इति निरुतमानो भवति । मुएउः पात्रपाणिः कुलात्कुलमुपसंक्रमामि भित्ताकृतोभित्तानिदानमिति निरुतमानो भवति । विरिउन्तिचनीचेन चित्तेन चएउालकुमार्सदृशेन पिएउ।य चरामोति निरुतमानो भवति । पैरिउन्तिको प्रस्मि संवृतः । पर्प्रतिबद्धा च मे ज्ञोविकाति निरुतमानो भवति । श्रवधूतमवज्ञातं प्रतिगृह्णमिति निरुतमानो भवति । श्राराधनीया मे श्राचार्यगुरुद्विणोया इति निरुतमानने भवति । संतोषणोया मे सब्रह्मचारिणो । यद्यत तेन तेनाचार्गोचर्समुद्दाचरिणेति निर्

<sup>1)</sup>  $k\bar{a}r\bar{a}$  (fem.) 'praise; cf. Divy. index.

<sup>2)</sup> anasvasikeshu MS.: for the meaning cf. Divyav. 207. 23.

<sup>3)</sup> darpyavigata MS.

क्तमानो भवति । स्रप्रतिलब्धानबुद्धधर्मान् प्रतिपत्स्य इति निक्तमानो भवति । क्रुद्धानां व्यापविचतानां सत्नानां मध्ये तात्तिबङ्जलो विक्रिष्यामीति निक्तमानो भवतीति ॥

त्रार्यमाग्रमितम्त्रेऽप्युक्तं । सत्कायपरिष्रुद्धश्च भवति । लत्तपासमलंकृतगात्रमृडतरूपाक्स्तपादः स्वविभक्तपुण्यिनिष्यन्द्गात्रो ऽक्तीनेन्द्रियः सर्वाङ्गप्रत्यङ्गपरिपूर्णः। न च
त्रपमद्मत्तो भवति । न कायमण्डनयोगानुयुक्तः। स कियडोनानामि सत्नानां द्वपविकला- ६
नामप्यवनमित प्रणमित धर्मयाञ्चतामुपादायेति ॥

पुनर्त्रैवोक्तं । स्याख्यापि नाम भगवन् यदा मक्तामागरः प्रतिसंतिष्ठते तदा निम्ने पृथिवोप्रदेशे संतिष्ठते । तस्य निम्नवाद्द्रपकृच्क्रेण सर्वनख्य सर्वप्रस्रवणानि च प्रयतः ति । एवमेव भगवन् निर्मानस्य गुरुद्रिणायिगौरवस्य बोधिसबस्याद्धपकृच्क्रेण तानि गम्भोराणि धर्ममुखानि स्रो[75 ब]तेन्द्रियस्याभासमागच्क्ति । स्मृतौ चावतिष्ठत्ते । तः 10 स्मात्तर्व्हि भगवन् यो बोधिसबो मानोवतो भवति मानस्तब्धः न च गुरुद्तिणोपेभ्यो ऽवनमति न प्रणमित वेदितव्यं भगवन्माराङ्क्षशाविद्दो वतायं बोधिसब इति ॥

श्रायं लोकोत्तरपरिवर्ते चोकं । दशेमानि भो जिनपुत्र बोधिसवानां मारकर्माणि । कन्तमानि दश । यदिदं गुरूद तिणीयाचायमीतापितृष्यमणाबाल्यणसम्यग्गतसम्यकप्रतिपत्रेष्ठ-गौरवता मारकर्म । धर्मभाणकानां विशिष्ठधर्माधिगतानामुदार्ध्यमदेशकानां मन्हायानस- 15 माद्रा निर्वाणपथ्यविधिज्ञानां धारणीसूत्रात्तराजप्रतिलब्धानां नावनमित । गर्वित-स्तब्ध्य भवति । धर्मभाणके न गौरवमुत्पाद्यति । न ष्रुष्ट्रूषां न चित्रीकारं करोति । मारकर्म धर्मश्रवणसांकथ्ये च निष्ठा उदार्ध्यवेगे समुत्यत्रे धर्मभाणकस्य साधुकारं न

<sup>1)</sup> cf. Kāraņdavyūha (ref. in B²) 96.21 bhikshūņām çīlavatām dakshinīyānām.

<sup>2)</sup> M. Vyutp. lxv. 9.

<sup>3) &#</sup>x27;regard', a form peculiar to Buddh. Skt., wh. Böhtlingk (W.K.F. Nachtr. VI) with one MS. of M. Vyutp. (XCVII. 6) would correct to cittīkāra. But see Senart, Mhv. I. 444; and regarding his illustration from Pāṇini (III. III. 150) compare the usages of θαυμάζειν for the transition from 'étonnement' to 'respect'.

प्रयच्छिति मा कश्चिद्दिमन्प्रशंमतीति मार्कमं ॥ स्रिभमानं चोत्पाखात्मानं प्रतिगृह्णाति । परांश्च न गृह्धाति । म्रात्मज्ञतां च नावतरित । चित्तनिध्यिति नोत्पादयित । मार्क्स ॥ म्रधिमानं चोत्पायाज्ञाननन्ध्यमानो वर्णाकृष्णां पुरुलानां वर्णे प्रतिकादपति । म्रवर्णे भा-षते । न च परस्य गुणवर्षीनात्तमना भवति । मारकर्म ॥ ज्ञानाति च । स्रयं धर्मी ४यं विनयो <sup>5</sup> भुतिमिदं ब्रह्वचनिर्मित । पुरुलिविद्वेषेण धर्मविद्वेषं करोति । सहर्मे प्रतिनिपति । म्र-न्यांश्च विद्यारुयति । मार्काम ॥ उच्चमानमं प्रार्थयते परिकारधर्मे न मार्गयति । परोप-स्थानं सोऽभियाति । स्रिभिनन्दति । वृद्धस्थविराणां चिरचरितब्रह्मचर्याणां न प्रत्युपतिष्ठते न च प्रत्युद्रच्कृति । मार्क्म ॥ भुकृरीम्खः खल् प्नर्भवति । न स्मितम्खः । न खिल मध्-रवचनः । सर्। कार्ढिनचिताष्टिक्द्रान्वेषी । स्रवतारप्रेती । मा[75 b]र्कर्म ॥ स्रिभेमानं च 10 पतित्वा परिस्तान्नोपसंक्रामित । न सेवते । न भन्नते । न पर्यपास्ते । न परिप्रश्चपति । न परिपृच्कृति । किं कुशलं किमकुशलं किं करणीयं किं कृतं दीर्घरात्रमर्थाय व्हिताय स्-खाय भवति । किं त्राउकृतं दीर्घरात्रमनर्घायाकितायाम्खाय भवतीति। मंत्रडः संतरहतरो भव-ति । मोक्व्युको मानयाकी । स्रिनिःसरणदशी । मारकर्म ॥ स मानाभिभूतो बुद्धोत्यादं वि-रागयति । पूर्वकुशलमुलं तपयति । नवं नोत्यापयति । म्रिनिर्रेशं निर्दिशति । विप्रक्मा-15 रभते विवादबद्धलश्च भवति । स एवं धर्मविकारी स्थानमेतद्विखते यहिमन्मिष्ट्या मका-प्रपातं पतेतु । म्रथ च प्तर्वोधिचित्तबलाधीनौदैर्म्यं प्रतिलभते । स कल्पशतसक्रमेषु बुद्धोत्पारं नामार्यति । क्तः पुनर्द्धम्यवणम् । इरं दशमं मार्कमं ॥ इमानि भो जिनपुत्र दश मार्क्माणि। यानि परिवर्ध्य बोधिसत्ना दश ज्ञानकर्माणि प्रतिलभने । स्रत्रैव च ज्ञानक-र्मम् पच्यते । निर्मानता सर्वसबेश्विति ॥

<sup>1) &#</sup>x27;lest anyone should praise him for it'; cf. Speijer, Syntax p. 319. n. 1.

<sup>3)</sup> Possibly a case of sa-intensive; cf. Childers p. 406, and supra pp. 110 n. 3, 113, n. 2.

10

15

मार्थराष्ट्रपालसूत्रेऽप्युक्तं ।

म्रपायभूमिं ' गतिमत्तपोषु ।

दिर्द्रतां ' नीचकुलोपपितम् ।

बात्यन्ध्यदीर्बल्यमद्याल्पस्यामतां ।

गृङ्कित्ते ते मानवशेन मूढाः ॥

इति॥

धर्मसंगोतिसूत्रेऽप्यतं । सबतेत्रं बोधिसबस्य बुद्धतेत्रं यतश्च बुद्धतेत्राद्ध्द्धधर्माणां लाभागमो भवति । नार्कामि तस्मिन्विप्रतिपत्तुम् । एवं चास्य भवति । सर्वं सुचिर्तं द्वश्चिर्तं च सबान्निश्चित्य प्रवर्तते । द्वश्चरिताश्चमाञ्चापायाः प्रवर्तते । सुचिर्ताश्चयाद्देवमनु-ष्या इति ॥

म्रत एव र्त्नोत्काधार्णयामप्युक्तं । इक् भो जिनपुत्राः प्रथमिचतोत्पादिको बोधिस-बः म्रादित एव सर्वमबानामिके द्शप्रकारं चित्तमुत्पादयित । कतमद्शप्रकारं । तय-या । क्तिचित्ततां सुखचित्ततां दायाचित्ततां स्निग्धचित्ततां [76 a] प्रियचित्ततां म्रनुप्रक्-चित्ततां म्रास्ताचित्ततां समचित्ततां म्राचार्यचित्ततां शास्त्वित्ततां । इदं दशप्रकारं चित्तमु-त्पाद्यतीति ॥

श्रद्धावलाधानावतारमुद्रामूत्रे ऽप्युक्तं । सवर्सवानां शिष्यवाभ्युपगमे स्थितोऽस्मि । परांश्च सर्वसविशिष्यवाभ्युपगमे प्रतिष्ठापिष्यामीत्याश्चासं प्रतिलभते ॥ पेपालं ॥ सवस्वेष्ठवनमप्रणमनतायां प्रतिष्ठितोऽस्मीति पूर्ववत् ॥

तत्रावनमनप्रणमनतायां सर्वसबेषु निर्मानता॥

तथार्यविमलको तिनिर्देशे । परिष्रुद्धबुद्धतेत्रोपपत्तये सर्वसबेषु शास्तृप्रेमोक्तं । लोक- 20 प्रसादानुरतार्थे बासनपादप्रख्यालनकर्म कुर्वतापि चेतसा स्त्रीषु वातणप्राप्तेषु वा वि-निपतितेषु बोधिसबेन प्रेमगौरवाभ्यासः कार्यः ॥

<sup>1) 54. 16</sup> supra.

<sup>2)</sup> So MS. for prakshālana: cf. Pali pakkhāleti.

उक्तं कि गण्डव्यूके तस्य समनत्तर्निषणस्य तस्मिन्मकृत्तिंक्।सने सर्वः स जनका-यो ४भिमुखः प्राञ्जलित्थितो ४भूत्। तमेव राज्ञानं नमस्यमानः॥ ये॥ स खलु सर्वधर्मनि-र्नाद्व्क्रत्रमण्डलिविधि राज्ञा तेषां याचनकानां सक् दर्शनेनात्तमनस्कतरो राज्ञानेन च त्रिसाक्ष्मचक्रवर्तिराज्यप्रतिलाभेनामोमाप्राप्तकल्पपर्यवसानेन । यावत् श्रुद्धावासदेवशा-किविमोन्नमुख्विक्रिरेणापर्यत्तकल्पावसानेन । तद्य्या कुल्पुत्र पुरुषस्यकात्ततृष्णाचरि-तस्य मातापितृश्चातृभिगनीमित्रामात्यज्ञातिसालोक्तिपुत्रद्वक्तितृभार्याचिरकालविपुक्त-स्याद्योकात्तार्विप्रणष्टस्य तद्दर्शनकामस्य । तेषां समवधानेन मक्ती प्रीतिरध्यवसान-मुत्पतेत् तद्दर्शनावितृप्ततया। र्वमेव कुलपुत्र राज्ञः सर्वधर्मनिनीद्व्क्तत्रमण्डलिनिधीषस्य तेषां याचनकानां सक् दर्शनेन मक्।प्रोतिवेगाः संजाताः। चित्ततुष्टिसुखमवक्रात्तं मक्। १० श्चित्तीद्यतावेगः प्राद्वर्भूति ।)तो यावतेषु सर्वयाचनकेषु रुकपुत्रकसंज्ञा मातापितृसंज्ञा दिल्लणीयसंज्ञा कल्याणिमित्रसंज्ञा वर्णसंज्ञा द्रर्जभसंज्ञा वङ्करसाह्यसंज्ञा वङ्करसंज्ञा परमोपकारिसंज्ञा बोधिमार्गोपस्तम्भसंज्ञा श्राचार्यशास्त्रसंज्ञीत्ययेतेति॥

एवमन्यगतभावे सत्नानामयतोगमनोपस्थानादिप्रसङ्गे सर्वोत्सर्गे स्मरेत्। एषामेवाय-मात्मीयः कायः। यथेष्टमत्र वर्तत्ताम्। पृथिवोशोधनोपलेपनादिष्ठिव स्वसुखार्धमिति। 15 म्रथवा स्वाम्यप्रसादभोतेनेव तत्प्रसादार्थिनेव तदात्तासंपादना मनसि कर्तव्या। भगवते। उप्युपस्थानं कुर्वतो उन्यगत्यभावात्। भिनुषा ग्लानेनाङ्गीकृतं॥

यथोक्तं भिनुप्रकीर्णके । भगवानाक् । मा भार्यं भिनु मा भार्य भिनु । म्रकं ते भिनूप-स्थास्यं । म्राक्र्र भिनु चीवराणि पावने धोपामि । एवमुक्ते म्रापुष्मानानन्दो भगवत्तमेतद्वे वोचत् । मा भगवानेतस्य ग्लानस्यामुचिम्नतितानि चीवराणि धोवतु । म्रकं भगवन् धो20 विष्यं । भगवानाक् । तेन स्थानन्द् बमेतस्य भिनुस्य चीवराणि धोव । तथागतो उदकमा-

<sup>1)</sup> upakārarāçaye marg.

<sup>2)</sup> Not in Nanjio or K. F.; Tib. 독학[절도'라']'고'전장'다' (96. b. 3).

<sup>3)</sup> Prakrit and Pali forms.

सिचिष्यति । म्रथ खल्वायुष्मानानन्दो तस्य ग्लानस्य भितुस्य चीवराणि घोवति । भग-वानुद्कमासिचति ॥ पे ॥ म्रथ खल्वायुष्मानानन्द्स्तं ग्लानं भित्तुं साधु च सुष्ठु चानुप-रिगृह्य बहिर्धा हिरिला स्नापयेत् । भगवानुद्कमासिचतीति । म्राह् च ।

यानागध्य मक्त्रं विगध्य कष्टां विपत्तिमात्रोति। प्राणपरित्यागैरपि तेषां नन् तोषणं न्याय्यं ॥ 5 एते ते वै मलाः प्रसाख यान्मिह्मिगाता बक्वः। सिद्धितेत्रं नान्यत् सबेभ्यो विश्वते जगित ॥ <sup>(8)</sup> एते चित्तामणयो भद्रघटा घेनवश्च कामडुघाः । ग्रावच देवतेव च तस्मादाग्रधनीयास्ते ॥ किं च निष्ठ्यबन्धूनामप्रमेयोपकारिणाम्। 10 सत्ताराधनम्त्सृज्य निष्कृतिः का परा भवेत् ॥ शिरसा धारयामास पुरा नावो ववेटिसतम् । जरामुध्यषितान्सवान्भ्वा यत्नेन निश्चलः॥ भिन्दिति देक् प्रविशल्यवीचीम् पेषां कृते तत्र कृते कृतं स्यात्। मकापकारिष्ठपि तेन सर्वे कल्याणमे[77 व]वाचरणीयमेषु ॥ 15 स्वयं मम स्वामिन एव तावखदर्धमात्मन्यपि निर्व्यपेताः। म्रक् कथं स्वामिष् तेष् तेषु करोमि मानं न तु दासभावम् ॥

<sup>1) °</sup>dhā nī haritvā MS. With haritvā for hrtvā compare the Pali.

<sup>2)</sup> Metre of first three stanzas: Āryā.

<sup>3)</sup> Cf. Bodhic. III. 19. Prof. d'Oldenburg compares the quotation from the Jambhalastotra of Candragomin in the Nāmasaṃgīti-ṭīkā:

bhadraghaṭakalpapādapacintāmaṇayo 'py acetanāvantaḥ \ te 'pi sukhayanti satvān kimu na Bhagavān svīkṛtakṛpayā \|\.\].

<sup>4) =</sup> Bodhic.  $\forall I.$  119.

<sup>5)</sup> pratyupakāro buddhānam marg.

<sup>6)</sup> The following verses down to the end of the citation p. 157.8 occur at Bodhic. VI. 120-134, 115. A few variants are noted below.

येषां सुखे याति मुद्दं मुनीन्द्राः येषां व्यवायां प्रविशत्ति मन्युन् । तत्तोषणात्सर्वम्नीन्द्रतृष्टिस्तत्रापकारे प्यकृतं म्नीनां ॥ म्रादीतकायस्य यथा समलानु । न सर्वकामैर् पि सीमनस्यम् । सबव्यवायामपि तद्देव न प्रीत्य्पायोऽस्ति मक्ताकपाणाम् ॥ तस्मान्मया यज्ञनडुष्खनेन । डुष्खं कृतं सर्वमकादयानां। 5 तदय पापं प्रतिदेशयामि यत्खेदितास्ते मुनयः त्तमत्ताम् ॥ म्राराधनायाय तथागतानां सर्वात्मना द्रास्यम्पैमि लोके। कुर्वस् में मूर्भि परं बनीयाः निघस् वा तृष्यत् लोकनायः॥ म्रात्मीकृतं सर्विमिदं जगतीः कृपात्मभिनैव कि संशयो ४ त्र। दश्यत एते नन् सबद्रपास् । त एव नायाः किमनाद्री उत्र ॥ 10 तथागताराधनमेतदेव स्वार्थस्य संसाधनमेतदेव। लोकस्य डब्खापक्मेतरेव तस्मान्ममास्त् व्रतमेतरेव ॥ पथैको राजपुरुषः प्रमश्राति मक्। जनं। विकरोति न शक्नोति दोर्घदर्शी मकाजनः॥ यस्मानैव स एकाकी तस्य राजवलं बलं। 15 तथा न डर्बलं कंचिरपरादं विमानयेत्॥ यस्मान्यकपालाश्च कृपावतश्च तहलं। तस्मादाराधयेत्सत्वान् भृत्यश्चएउन्पं यथा ॥ कुपितः किं नृपः कुर्पाखेन स्यान्नर्कव्यथा। यत्सबदीर्मनस्येन कृतेन स्यन्भूयते ॥ 20

<sup>1)..1)</sup> dāyamayānām ... sarva-mahākṛpāṇām Bodhicāryāv. text.

<sup>2)</sup> sic MS.; duhkhadena Bodhic.; cf. 지축 경제 지자 Tib. (97. a. 6).

<sup>3)</sup> tanmun° Bodhic.

<sup>4)</sup> dricyantu etena tu Bodhic.

<sup>5)</sup> melius Bodh. vikartum naivao.

20

तुष्टः किं नृपितर्र्घाघादुद्वसममं भवेत्।

पत्मस्तमीमनस्येन कृतेन खानुभूपते॥

श्रास्तां भविष्यदुद्धस्नं सलाराधनसंभवं।

रेक्त्व सीभाग्यपशः सीस्थित्यं किं न पश्यिम् ॥

प्रामादिकत्वमारोग्यम् प्रामीखं चिर्ज्ञीवितं।

चक्रवर्तिमुखं स्प्रीतं तमी प्राप्नोति संसरन्॥

मैत्राश्यश्च पत्पूखः सलमाकातम्यमेव तत्॥

बुद्धप्रमादाखत्पुण्यं बुद्धमाकातम्यमेव तत्॥

श्रत एव कि चन्द्रप्रदीपमूत्रे मैत्रीभावपलमुद्धावितम्।

यावित पूजां बद्धविध श्रप्रमेणाः।

वोत्रं शतेषू नियुत् च विम्बरेषूं।

तां पूज्ञ कृत्वा श्रतुलियनाय[77 ो]कानां।

संख्याकलापी न भवति मैत्रचिते॥

तस्मादेवंविधेषु मक्तादिताणीयेषूव्रति वर्त्तयेत्सदा । एषा चेव्यतिरयोनिशोमनस्का-रात्संभवतीति ॥

तस्यानवतारे यत्नः कार्यः । यथोक्तं रुत्तमेघे । कथं च कुलपुत्र बोधिसत्नो ऽयोनिशो-मनस्कारापगतो भवति । इक् बोधिसत्न रुका कीर्को गतः प्रविवेकस्थितो नैवं चित्तमुत्पा-द्यति । म्रकं भ्रमंकीर्णविकारी । म्रकं प्रविवेकस्थितः । म्रकं प्रतिपन्नस्ताथागते धर्मवि-नये । ये वन्ये म्मणा वा ब्राह्मणा वा सर्वे ते संकीर्णविकारिणः । संसर्गबक्ठला उद्वरी-स्ताथागताद्वर्मविनयात् ॥

<sup>1)</sup> Name of a high number peculiar to Buddh. Skt., not determinable from the Tib. (nor elsewhere, probably!), which has 기가지 않는 "about a thousand billion». kshetrah . . . nayuta MS. I have not identified the metre of these lines.

<sup>2)</sup> uddhṛtaḥ marg.

एवं कि बोधिसबो अयोनिशोमनस्कारापगतो भवति॥

पुनर्त्रेवोक्तम् । इक् बोधिसत्वो वोर्यमार्भमाणो न तन्मक्द्वीर्यमास्वाद्यति । न च तेन वीर्येणात्मानमुत्कर्षयति । न परान्यंसयति । तस्यैवं भवति । को कि नाम सप्रज्ञज्ञान्तीयः स्वकर्माभियुक्तः परांद्योद्येत् ॥

हवं कि बोधिमबो ऽनुव्रतवीर्था भवति ॥
 हष तु पुण्यर्त्तायाः मंत्रेपो यद्वोधिपरिणामना ॥

तथा सुक्तमार्यात्वयमितमूत्रे । न कि बोधिपरिणामितस्य कुशलमूलस्यात्तरा कि बोधिपरिणामितस्य कुशलमूलस्यात्तरा कि श्व त्परित्तयो यावद्वोधिमण्डिनिषद्नात् । तस्यथापि नाम भद्त शार्द्वतीपुत्र मकासमुद्रपति-तस्योदकिवन्दोनीत्तरास्ति तयो यावन कल्पपर्यवसान । इति ॥

॥ इति शिलासमुच्चये भोगपुएयरता सप्तमः परिच्छेदः ॥

## VIII.

## पापशोधनं म्रप्टमः परिच्छेदः

उक्ता त्रयाणामप्यात्मभावादीनां रता । मुद्धिरधुना वक्तव्या । किमर्थम् । शोधितस्यात्मभावस्य भोगः पृष्ट्यो भविष्यति ।

15 सम्यक्तिसद्धस्य भक्तस्य निष्केणस्येव देहिनाम् ॥

यथोक्तमार्यतयागतगुरुम्त्रे । यानि च तानि मङ्गनगरेषु मङ्गाश्मशानानि भवस्यने-कप्राणिशतसङ्ख्राकीर्णानि 'तत्रापि स बोधिसबो मङ्गासबो मङ्गतमात्मभावं मृतं का-

<sup>1)</sup> cf. 63.6 supra.

<sup>2)</sup> samkhyepo MS.

<sup>3)</sup> çodhanaphalam tāvad āha marg.

<sup>4)</sup> satvānām marg.

<sup>5)</sup> A new form, but attested by the Tib. 지크기지지자 (98. b. 1) 'without an atom of dirt'.

लगतमुपर्शयति । तत्र ते तिर्पयोगिगताः सवा यावर्ष्यं मासं परिभुद्यापुःपर्यते मृताः कालगताः सुगतौ स्वर्गलोके देवेषूपपद्यते । स चैव तेषां कृतुर्भवति यावत्परि[78 व]नि-वीणाय।यिद्दं 'तस्यैव बोधिसवस्य पूर्वप्रणिधानपरिषुद्या ' येन दीर्घरात्रमेवं प्रणिधानं कृतं ' ये मे मृतस्य कालगतस्य मासं परिभुद्यीरन् । स एव तेषां कृतुर्भवेत् स्वर्गीत्पत्तये यावत्परिनिर्वाणाय तस्य शोलवतः । ऋध्यति चेतना ' ऋध्यति प्रार्थना ' ऋध्यति प्रणि- ६ धानमिति ॥

पुनर् त्रैवोक्तं । स धर्मकायप्रभावितो दर्शनेनापि सत्नानामर्थं करोति । स्रवणेनापि स्पर्शनेनापि सत्नानामर्थं करोति । तस्वयापि नाम शासमते बीवकेन वैद्यराजेन सर्वभैषद्यानि समुदानीय भैषद्यत रूसंकातमयं दारिकाद्वयं कृतं प्राप्तादिकं दर्शनीयं सुकृतं सुनिष्ठितं सु-परिकर्मकृतं । सागच्छितं गच्छितं तिष्ठितं निषीदितं शय्यां च कत्त्पयति । तत्र ये द्याग- 10 च्छित्यातुरा मक्तात्मानो राज्ञानो वा राज्ञमात्रा वा स्रेष्ठिगृरूपत्यमात्यकोदृराज्ञीनो वा । तान्स जीवको वैद्यराजस्तया भैषद्यदारिकया सार्वं संयोजयति । तेषां समनत्तरसंयोगमाप-वानां सर्वव्याधयः प्रस्नभ्यते उरोगाश्च भवति सुष्ठिनो निर्विकाराः । पश्य शासमते जीव-कस्य वैद्यराजस्य लौकिकव्याधिचिकित्साज्ञानं यद्यन्येषां वैद्यानां संविद्यते । एवमेव शासमते तस्य धर्मकायप्रभावितस्य बोधिसत्नस्य यावसः सत्नाः स्त्रीपुरुषद्रार्कद्रारिका 15 रागदोषमोक्संतप्ताः कायं स्पृशितः । तेषां संस्पृष्ठमात्राणां सर्वन्तेशाः प्रस्नभ्यते विगतसं-तायं च कायं संज्ञानित्ते ॥ यदिदं तस्यैव बोधिसत्नस्य पूर्वप्रणिधानसुपरिष्रुद्धतात् । एतद-र्थमात्मभावः शोध्यः ॥

किं च म्रशोधने दोषमारु।

तृणाक्त्रं यथा शस्यं रोगैः सीर्ति नैधते।

बुद्धाङ्क्र रस्तया वृद्धिं लोशह्त्वो न गच्छ्ति॥

1) This word in margin (later hand).

<sup>2) &#</sup>x27;etwa Burggraf' B<sup>2</sup>, quoting Lal-v. 136. 15 (an enumeration similar to the present). Tib. 뒷인적적 'feudatory prince' (Jäschke).

प्रतिपत्तिनिरासेन वृद्ध्यं चेत्यभिप्रायः॥

म्रात्मभावस्य का मुद्धिः । पापक्तेशविशोधनं । संबुद्धोक्त्यर्थमारेण । यत्नाभावे व्यायगः॥

तत्र पापशोधनं चतुर्धर्मकसूत्रे देशितम्। चतुर्भिर् मैत्रेय धर्मैः समन्वागतो बोधिसबो क्रम्हासबः कृतोपचितं पापमभिभवति। कतमैश्चतुर्भिः। यद्वतः विद्वाषणासमुदाचारेण प्रतिपत्तसमुदाचारेण। प्रत्यापत्तिबलेन। स्राम्मयबलेन च ॥ तत्र वि[786]द्वाषणासमुदाचारो ऽकुशलं कर्माध्यचार्ति तत्रै तत्रैव च विप्रतिसारबद्धलो भवति ॥ तत्र प्रतिपत्तसमुदाचारा चारः कृत्वाप्यकुशलं कर्म कुशले कर्मण्यत्यर्थाभियोगं गतः॥ प्रत्यापत्तिबलं संवर्समादान्तरुग्त्वरुग्धसंवर्शामः ॥ तत्राष्ट्रयवलं बुद्धधर्मसंघशर्षणगमनमनुत्तृष्ट्रबोधिचित्तता च । सुबलवत्संनिम्रयेण न शक्यते पापनिभभवतुं। एभिर् मेत्रैय चतुर्भिधं मैंः समन्वागतो बोधिसबो मक्रासबः कृतोपचितं पापमभिभवतीति॥

तत्र क्यं विद्वषणाममुद्दाचारो भावियतव्यः । यथा मुवर्णप्रभामोत्तममूत्रे <sup>(5)</sup>भिक्तितं ॥

समन्वाक्र्तु मां बुद्धाः कृषाकाक्र्णयचेतसः। ये च दशदिशि लोके तिष्ठति विषदोत्तमाः॥

<sup>1)</sup> kleçapāpau marginal gloss (partly deleted).

<sup>2)</sup> ātmabhāvah çodhyah marg.

<sup>3)</sup> Apparently 'self-reproach'. Tib. has simply まれていまっている (99. a. 6).

<sup>4)</sup>  $atya[r?]th\bar{a}bhiyogatas$  MS.;  $\mathring{\Re} 3^{'} \mathring{5}^{'} 7 \mathring{\cancel{R}} 3^{'} 7 \mathring{\cancel{G}}^{'}$  Tib. (99. a. 7).

<sup>5)</sup> The following passage has been collated with three MSS. of the sūtra: Cambridge, Univ. Library Add. 1342, f. 8. b. 6 (called B.); *ibid.* Add. 875. f. 10. b. (C); London, R. As. Soc. Hodgson № 8. f. 9 (H), and with the printed text (pp. 12—16) of the Buddhist Text Society (P), from advance-sheets kindly forwarded by Rai Çarat-Candra Dās Bahādur. H. has many errors due to the extremely inferior copyist, which are not all noted. Samānvāho forms possibly a case of the anapæstic beginning noted at p. 92, n. 4.

<sup>6)</sup> shthati A.; atyayam pratigrhņantu daçadikshu vyavasthitāh P.

यच मे पापकं कर्म कृतं पूर्व सुराक्त्यां। तत्सर्वे देशियण्यामि स्थितो दशबलायतः॥ मातापितृनज्ञानता बु**द्या**नामप्रज्ञानता । क्शलं चाप्रजानता यतु पापं कृतं मया।। रैश्चर्यमदमत्तेन कुलभोगमदेन च। 5 तारुएयमदमतेन यत् पापं कृतं मया ॥ इश्चितितं इफ्तं च इष्कतेनापि कर्मणा। म्रनादीनवदर्शिना यत् पापं कृतं मया ॥ बालबृद्धिप्रचारेण स्रज्ञानावृतचेतमा । पापमित्रवशाचीव स्तेशव्याकुलचेतमा ॥ 10 क्रीडार्तिवशाचैव शोकरोगवंशेन वा। मत्राधनदोषेण यत् पापं कृतं मया ॥ श्रनार्यजनसंसर्गेरोध्यामात्सर्यकेतना । शाखदारिद्यदोषेण यत्त पापं कृतं मया।। व्यसनागमकाले अस्मिन् कामाना भवकेतुना । 15 स्रनैश्चर्यगतेनापि यत् पापं कृतं मया॥ चलचित्तवशेनैव कामक्रोधवशेन वा। तुत्पिपासार्दितेनापि यत्तु पापं कृतं मया ॥

<sup>1)</sup> sthito'ham A. P.

<sup>2) °</sup>balācritah H.

<sup>3)</sup> pitṛnajānanto A.; opitṛnavajñataḥ H; pitṛnavajñānād P.

<sup>4)</sup> onanto A.

<sup>5)</sup> yatra B. C. P., hic et infra.

<sup>6)</sup> kularūpa° B. C. H. P.

<sup>7)</sup> darçinā ca yato A.; ovadrishtena B.C.; ovanashtena P.

<sup>8) °</sup>cālena P.

<sup>9)</sup> rosha A.; rāga P.

<sup>10)</sup> ca A.

पानार्षे भोजनार्षे च वस्त्रार्थे स्त्रोष केतना। विचित्रैः क्तेशसंतापैर्यत् पापं कृतं मया ॥ कायवाञ्चनसां पापं त्रिधा दुर्श्वारतं चितं। यत्कतमीदृशै द्विपेत्ततमर्वे देशयाम्यकम् ॥ यत्त बहेष् धर्मेष् श्रावकेष् तथैव च। 5 श्रगीरवं कृतं स्याह्नि तत्सर्वे देशयाम्यक्म् ॥ यत् प्रत्येकबुद्धेषु बोधिसेवष् वा प्नः। म्रगीरवं कृतं स्याद्धि तत्सर्वे देशपाम्यकृम् ॥ क्ष संदर्भ[79 a]भाषाकेष्ठेत्र म्रन्येष् गृषावत्म् वा । म्रगीर्वं कृतं स्याद्धि तत्सर्वे देशपाम्यकृम् ॥ 10 सद्धर्मः प्रतित्तिप्तः स्यादद्वानं तेन मे सदा। मातापित्रष्ठगार्वं तत्सर्वे देशयाम्यकम्॥ मर्खवेन बालवेन मानदर्पावतेन च । रागद्वेषेण मोहेन तत्सर्व देशयाम्यक्ष्म ॥ व्यवलोकपतु मां बुद्धाः समन्वात्कृतचेतसः। 15 म्रत्यगं प्रतिगृह्णतु कारूएयार्पितचेतसः॥

<sup>1)</sup> vividha kleça B. C. H.

<sup>2)</sup> vānmānasam B. C.; ; vācamānasam (unmetrically) P.

<sup>3)</sup> tridhātu caritanı ca tat B. C. H. P.

<sup>4)</sup> īdricam rūpam B. C.

<sup>5)</sup> This stanza does not occur in B. C. P.

<sup>6)</sup> syāt sujña° H.; P.'s reading I can neither scan nor construe.

<sup>7)</sup> agauravam yacca A. trc ca gauravam B.C.

<sup>8)</sup> mūrkhatvenāpi bālatve B. cf. P.

<sup>9)</sup> Here our author passes over some half-dozen stanzas (pp. 13.18-14.10 in P.).

<sup>10)</sup> Scansion as above 160.13; cf. also Pali olokentu. °kaya mām buddha mocaya mām bhayā[t] tataḥ H., cf. P.; mocayantu ca mam bhayāt B. C. Compare seven lines below.

<sup>11) °</sup>tasā B. P.

<sup>12)</sup> So B. P.; mama gro A.

<sup>13)</sup> This and the next three lines do not occur in B. C.

यत् पापं कृतं पूर्वं मया कलपशतेषु च । तस्यार्थे शोकचित्तोऽन्हं कृपणोयो भयार्दितः॥ भवामि पापकर्माणां सततं दीनमानसः। यत्र यत्र चरिष्यामि न चास्ति मे बलं क्वचित्॥ मर्वे कार्राणका बद्धाः मर्वे भयकरा तर्रे। 5 म्रत्यपं प्रतिगृह्धत् मोचयत् च मां भयात ॥ क्ताशकर्मफलं मक्तं प्रवाक्<sup>(6)</sup> तथागताः । स्त्रापयसु च मां बुद्धाः कारूएयसिरतोरकैः ॥ सर्वे पापं देशयामि यत्त पर्वे कतं मया। यच एतर्कि में पापं तत्सर्व देशयाम्यक्म ॥ 10 म्रायत्यां संवर्गापचे सर्वडण्कतकर्मणाम । न क्वार्यामि तत्पापं यद्मवेन्मम डुष्कृतम् ॥ त्रिविधं कायिकं कर्म वचसा च चतुर्विधम् । मनसा त्रिप्रकारेण तत्सर्वे देशयाम्यकम ॥ ्<sup>10)</sup> कायकृतं वाचकृतं मनसा च विचित्तितं। 15 कृतं दशविधं कर्म तत्सर्वे देशपाम्यकृम्॥

<sup>1)</sup> krpane trshnayārdo P.

<sup>2)</sup> So P.; bhāyāmi pā A.

<sup>3)</sup> So P.; rati me A: cāsti me balā kacit H.

<sup>4)</sup> jināh H.; cf. P.

<sup>5)</sup> malam A.

<sup>6)</sup> So, with hypermetron, A. P. H.; (to be scanned as if  $^{\circ}v\bar{a}hentu$ ); B has pravāhantu representing more closely the scansion of the line.

<sup>7) °</sup>vimalodakaih B. H.; cf. P.

<sup>8)</sup> The above reading of A. is unmetrical (samvaram as dissyllable?). apatty $\bar{a}$  sarvam  $\bar{a}$ padyam B.;  $\bar{a}$ yaty $\bar{a}$  sarvam  $\bar{a}$ padyam C.;  $\bar{a}$ padbhyah sarvap $\bar{a}$ pebhyah P.

<sup>9)</sup> H. is hopelessly corrupt and unmetrical here. The reading of its archetype may have been: caturvidham tu mānasam. Vācikam tu caturvo mānasam triprakāram tu B. C. P. leaves a lacuna.

<sup>10)</sup> H. is corrupt and unintelligible in this stanza otam ca vākkṛtam B. C.

यच में पापकं कर्म म्रिनिष्ठफलद्गयकं। तत्सर्वे देशियष्यामि बुडानां पुरतः स्थितः॥

भवगितिसंकिर बालबुहिना पांप यन्मे कृतं सुद्गिरणम् । दशबलमग्रतः स्थितः तत्स-र्व पापं प्रतिदेशयामि । देशयामि च तत्पापं यन्मया संचितं जन्मसंकिर विविधैः कायप्रचा-रसंकिर्रभवसंकरलोकसंकिर चापलचलचित्तसंकिर मूर्खबालकृतक्तेशसंकिर । पापिमत्रागम-संकिरन च । भयसंकररागसंकिर दोषमोक्तमसंकिररिप त्वणसंकिर कालसंकिर पुण्योपार्जन-संकैरिरिप । जिनसंकरसंमुखिस्थतः । तत्सर्वपापं प्रतिदेशयामि ॥

विशेषतस्तु बोधिसत्नापत्तीनां गुर्वीणां लघ्वीनां देशनार्षे।पालिपरिष्ट्कार्यामुक्ता [79 b] । का पुनर्गुर्वी मूलापत्तिः ॥ सामान्यतस्तु तत्रोक्तं । सचेडपाले मक्तापान10 संप्रस्थितो बोधिसत्तो मक्तासत्तो गङ्गानदीवालिकोपमा रागप्रतिसंपुक्ता म्रापत्तीरापग्रेत । यां चैकतो देषसंप्रयुक्तामापत्तिमापग्रेत बोधिसत्त्रयानं प्रमाणीकृत्य ॥ पे ॥
इयं ताभ्यो गुरुतरा म्रापत्तिर्पयं देषसंपुक्ता । तत्कस्यकृतोः । योऽयं देष उपाले सत्तपरित्यागाय संवर्तते । रागः सत्तसंप्रकृति संवर्तते । तत्रोपाले यः क्तेशः सत्तसंप्रकृति संवर्तते । न तत्र बोधिसत्तस्य क्लं न भयं ॥ पे ॥ तस्मात्तर्क्ति त्रामुपाले याः काश्चन रागप्रकिसंपुक्ता म्रापत्तयः सर्वास्ता म्रनापत्तय इति वदामि । कोऽत्राभिप्रायः । सत्तसंप्रकृत्यीव पूवर्मेव विशेषितत्वाद् भ्रध्याशयकृपावतो क्रायमुपदेशः॥यस्मादनत्तरमाक् । तत्रोपाले येऽनुपायकुश्ला बोधिसत्नास्ते रागप्रतिसंपुक्ताभ्य म्रापत्तिभ्यो विभ्यति । ये पुनरुपायकुश्ला

<sup>1)</sup> vāhakam B. H.

<sup>2)</sup> The following paragraph corresponds generally with H. 11. a. 2-4; but the variants are too numerous too record, nor can I restore the metre (?), though P. prints it as verse. Our text, however, agrees substantially with the oldest known text of the Suv.-pr. (Cambr. Add. 2831 f. 9 b, kindly collated by Miss Ridding). Chief variants:  $k\bar{a}ma$ - for  $k\bar{a}ya$ - (l. 4) and krtam mayā  $d\bar{a}nas$ ° for punyopārjanas°.

<sup>3)</sup> Citations, in verse however, from a work of this name occur in Madhyvr., pp. 35, 62-3, 82-3. See also the book mentioned by Nanjio 23 (24) and stated by him to bear the longer title Vinayaviniçcaya-upāli-paripṛcchā, with which compare K. F. 216.

<sup>4)</sup> Cf. Saddh. - P. Ch. II (tr. Kern, p. 30 n. 1).

बोधिमबास्ते देषसंप्रयुक्ताभ्य श्रापत्तिभ्यो बिभ्यति न रागप्रतिसंयुक्ताभ्य इति ॥

के पुनक्त्पायकुशलाः । ये प्रज्ञाकृपाभ्यां संवत्यागाविवार्यते । उभयथा कि सवत्यागो भवति । केवलप्रज्ञया डुष्ख्यून्यतावबोधात् । केवलपा च कृपपा क्लेशबलाद्चिरेण कृ-पाक्तिः ॥

यड क्तमुपायकीशल्यमूत्रे । तस्त्रया कुलपुत्र मंत्रविद्याधरः पुरुषो राज्ञा पञ्चपाशकेत है बन्धनेन बद्धः स्यात् । स पदा काङ्कत प्रक्रमणाय तदैकमस्रविद्याबलेन सर्वबन्धनानि हिन् ह्या प्रक्रमेत् । एवमेव कुलपुत्रोपायकुशलो बोधिसवः पञ्चभिः कामगुणौ रितं विन्दिति तिशाकोर्णो विक्रिति । पदा च पुनराकाङ्कते तदा प्रज्ञाबलाधोनेन एकेन च सर्वज्ञताचित्तेन सर्वकामगुणान् प्रभुव्य च्युतो ब्रह्मलोक उपपत्यत इति ॥

द्वेषेऽपि किं नैविमिष्यते । प्रकृतिमकृ।सावखबात् । कृपावैकल्ये चोपायस्यैवासंभ- 10 वात् ॥

परार्थिति दें वा स्वार्थाद्रुरुतरामिधमुच्यमानः कोपपरवत्तपापि परमनुशास्यानुताप-पूर्वकमापत्यां संवर्गुत्पस्यते । स्रव्हितिनवारके क्रोधे को दोषः । स्रवकाश[80a]रानेन तहासनादोषात्कृपान्हानिदोषः । तच्हेरेन मूलच्हेर्दरोष इति पश्चादर्शिषध्यामः । यस्यपि तस्य सबस्य तिहतं तथापि बोधिसबकृपान्हान्या मन्तः सबार्थानुबन्धस्य नृतिः 15 स्यात्॥

श्चार्यसत्यके परिवर्तेऽपि पुत्रदृष्टातः कर्णणाधिष्ठित एव वेदितव्यः। यश्च तत्रापि कृपाप्रतिषेधः स लोकार्षपाणिउत्येन लोकावर्जनार्थं। निवार्यमाणश्च यदि क्तिकामे बो-

<sup>1)</sup> Reading and punctuation from the Tib. (101. b. s). okuçalā na yeo MS.

<sup>2)</sup> vāraņena svayam evātyāgāt marg.

<sup>3)</sup>  $vin\bar{a}$  prajūam kshamaņa . . . kteh marg. Apparently this gloss (not rendered in Tib.) is meant to explain  $krp\bar{a}h\bar{a}nih$ . The form kshamaṇa is new to Sk., but occurs in Pali (khamana).

<sup>4)</sup> See 66.9 and cp. M. Vyutp. lxv. 20 and K. F. 270.

<sup>5)</sup> ne marg., as if noting a variant ovārane

<sup>6)</sup> Apparently: «for the sake of winning the world».

धिमले प्रतिषं लेभत म बोधिमलः स्याडुभयोर्नर्षः॥

रागेऽपि तर्न्हि दोषः पद्यते । कामानुषेत्रणि भोति म्रन्ध मनुज्ञो । मातापितृघातयो । कामान् सेवतु शोलवनु वधयो । तस्माद्विवर्जेत्सदा इति ॥

स्वसौष्यसंगेन च पर्डष्खोषेता दृष्टा ॥ सत्यं दृष्टा । येन पर्डष्खं स्वडुष्खतया ना-5 भ्यस्तं । येन बभ्यस्तं । तस्योभपदोषासंभवः ॥

यथोक्तं चन्द्रप्रदीपसूत्रे। तस्वयापि नामानन्द किश्चिदेव पुरुषो ऽधस्तात्पाद्तलमाद्यप्य यावन्सूर्बन्यादोस्तो भवेत् । संप्रज्ञिलित एकज्ञालीभूतस्तं किश्चिदेव पुरुष उपसंक्रम्य एवं वरेद्द । एकि बं भोः पुरुष निर्वापितेनात्मभावेन पश्चिभः कामगुणैः समिपितः समन्वङ्गोभूतः क्रीउस्व रमस्व परिचार्यस्वेति । तित्कं मन्यसे म्रानन्द । म्रापितः सम्वद्भी ऽिव्यतिनात्मभावेन पश्चिभः कामगुणैः क्रोउत रमेत्पिरचरेत् ॥ म्रानन्द म्रापितः त्र प्रकृषो ऽिव्यतिनात्मभावेन पश्चिभः कामगुणैः क्रोउत रमेत्पिरचरेत् ॥ म्रानन्द म्रापितः निर्वापितेन्द्र । भ्रावन् । भ्रावनाकः । क्रोउतानन्द स पुरुषो रमेत्पिरचरेत्त्र एपितेनात्मभावेन पश्चिभः कामगुणैः समिपितः समन्वङ्गोभूतो । न त्रेवं तथागतस्य पूर्वं बोधिसत्वचर्षा चरमाणस्य सत्नान् त्रिभरपापैर्डव्यितान् रङ्गा दिरद्रानभूत् सीमनस्यं वा चित्तप्रसादो वेति विस्तरः ॥ लोकेशिप पुत्रे मूल्वमारोप्यमाणे । पश्यतोमीतापित्रोर्न स्वसीविद्यसंगो रङः स्वानुद्रपकृपावशात् । \*\*\* प्रच्क्त्रस्तिक्तिं सस्वामिकामु निस्वामिकामु बाक्रलधर्मघत्ररितितामु कामिमध्याचारो न स्यात्। सित सीत्रार्थे सत्नानुप्रयाते चानुबन्धं निद्रप्यादेषः [806] ॥ सम्यग्रबक्त्सचारिणीषु कृतार्थत्राद्द्रात्पिरक्रारः। पूत्रा च मातृभिगित्यादिवत्। एवं तिर्के भिनोर्ट्येवमापन्नं । न तस्यापरेण ब्रव्ह्यचर्पप्रकारेण सत्नार्थसाधनात् ॥

<sup>1)</sup> svasukhasamgah paradushkhopekshā ca marg.

<sup>2)..2)</sup> a stock-phrase; cf. infra and Divy. 219.22, 220.2. The form samanvangī-bhūta is regarded by Böhtlingk (W.K.F.) as suspicious.

<sup>3)</sup> Something seems to be wanting here. Tib. (102, b. 7) ਨ੍ਧੇਨ 'ਧ'ਨ੍ਹੇਥ' ਨੂੰ ਤੁੱਖ'ਨੂੰ 'ਉੱਨ੍'ਪਿੱਨ੍'ਧ'ਨ੍ਡਾ'

<sup>4)</sup> satvātre MS.; but Tib. (103 a 1) র্থানাস্থর শ্রীন্ত্রিন্ত্র

<sup>5)</sup> samyak[sic] brahmacārī cen[,]na kāmamithyācāraḥ syāt marg.

तथा स्रुक्तमार्थान्नयमितमूत्रे । कालाकाले पुनर्नेनोपेना करणीयेति ॥ स्रय ततोऽप्यधिकं सत्नार्थं पश्येत् । शिनां निनिपेत् ॥

उपायकीशल्यमूत्रे ग्रोतिर्माणवकं द्वाचलारिशदर्षमरुम्रब्रह्मचारिणमधिकृत्य सप्तमे परे स्थितस्य कारूपयमुत्पयेत । किं चाप्यरुमिरं त्रतं खण्डियता निर्यपरापणः स्यां । तथाप्युत्सहेऽहं नैर्पिकं दुष्वं प्रतिवेदियतुमय चेयं स्त्री मुखिता भवतु । मा कालं क । रितु । इति क् कुलपुत्र ग्रोतिर्माणवकः पश्चान्मुखो निवर्त्य तां स्त्रियं दितिणेन पाणिना गृक्तैवैवमारु । उत्तिष्ठ भिगिन यद्याकामकर्णीयस्ते भवामीति ॥ पे ॥ सोऽकं कुलपुत्र मक्षकारूणयिच्तोत्पारेनेत्वरेण कामोपसंक्तिन दशकल्पसक्त्राणि पश्चान्मुखमकार्षम् । पश्च कुलपुत्र यदन्येषां निर्यसंवर्तनीयं कर्म । तद्यपायकुशलस्य बोधिसवस्य ब्रह्मलोको-पपत्तिसंवर्तनीयमिति ॥

पुनर्त्रेवारु । यदि बोधिसत्न एकस्य सत्नस्य कुशलमूलं संजनयेत्तवाद्वयां चापितमाय-खेत यथाद्वययायत्त्यायत्रया कल्पशतसरुस्रं निर्ये पच्येत । उत्सोढव्यमेव भगवन् बोधिस-बेनापित्तमायतुं तच्च नैर्यिकं डब्बं । न बेव तस्यैकस्य सबस्य कुशलं परित्यक्कुमिति ॥

पुनर् त्रैवाक् । इक् कुलपुत्रोपायकुशलो बोधिसत्तो यदा कदाचित्किस्मिश्चित्पापित्र वशेनापित्तमायग्वेत । स इतः प्रतिसंशित्तते । न मयैभिः स्कन्धेः पिर्निर्वापित्वयं । मया 15 पुनरेवं संनाकः संनद्धव्यः । स्रपरात्तकोिः संसर्गितव्या सत्नानां परिपाचनकेतोिरिति । न मया चित्तदाकः करणीयो । यथा यथा संसर्शियामि तथा तथा सत्नान्परिपाचिष्यामि । स्रिप त्रेतां चापित्तं यथाधर्मे प्रतिकरिष्यामि । स्रायत्यां संवर्गापतस्ये । सचेत्कुलपुत्र प्रत्रिति बोधिसत्नः परिकल्पमादा[81]य सर्वाश्चतित्रो मूलापत्तीरितिक्रमेदनेन चोपाय-कौशल्येन विनोदयेद् । स्रनापित्तं बोधिसत्वस्य वदामीित ॥

<sup>1)</sup> Seven steps proverbial for the complete and irrevocable; usually however (B.R. s. v. saptapada; cf. 91 a infra) of marriage or friendship; here of the completely chaste sage, striyam pratyākhyāya gatasya marg.

<sup>2)</sup> Five were mentioned above pp. 59-60.

10

स्फुटं चार्यर्त्तमेधे म्रानसर्यचिकीर्षुपुरुषमारणानुज्ञानात् ॥ म्रावकविनयेऽपि मूलापत्तिस्थान एव कारुएयान्मृगादिमोत्तणो ऽनापतिरुक्तैव ॥ म्रयं च रागे गुणो यद्बोधिसत्ते रागमुत्पाच सुगतिर्लभ्यते । न तु क्रोधेन ॥ यथोक्तमुपायकौशल्यसूत्रे । प्रियंकरे बोधिसत्ते रक्ता .. [धुं]च्योत्तरां दारिकामधिकृत्य ।

प्रियंत्ररस्य प्रणिधेः पुनः पुनर्या इंस्त्रि प्रेतेत सरागचिता।

सा इस्त्रिभावं परिवर्जियता पुरुषो भवेत् यादगुदारसतः॥

पश्यस्व ब्रानन्द गुणास्य ईद्धाः ' येनान्यसत्वा निर्यं व्रजति।

तेनैव श्रूरेषु जनित्व रागं गच्छित्त स्वर्गं पुरुषत्वमेव च॥ ये॥

भैषज्यराजेषु मकायशेषु ' को बोधिसत्वेषु जनयेत देषम्।

येसां किलेशोऽपि मुखस्य दायकः ' किं वा पुनर्यः तान् सत्करेया ' इति॥

एत्रमन्यिस्मन्सत्वार्थीपाये सित रागजापत्तिरनापत्तिरुक्ता॥

उपायकौशल्यसूत्रे च गणिकावत्कृतार्थो बोधिसत्वो निर्येतिस्तं सर्वं त्यज्ञतीति विस्तिरेणोक्तम्॥

म्रलब्धभूमेश्च षट्पार्रमितामु चिर्तिवत इयं चित्ता । नेतर्राटेयास्तां प्राप्तिङ्गितम् ॥

तस्माद्भूषस्यावकाशो न देय । उक्तं क्युपालिपरिपृच्छायां । बोधिमत्वानां शारिपुत्र दे

मक्तामावस्त्रे स्रापत्ती । कतमे दे । देषमक्गता मोक्सक्गता चेति । तत्र शारिपुत्र प्रथमा

<sup>1)</sup> This letter is added in the margin. In the Tib. (104 a 1) the name of the girl is 독자인 교육 (= Çrī-dānavatī or the like).

<sup>2)</sup> istrī MS. and strī in text line. The ordinary 'Gāthā'-form (cf. Lal-v. pref. 28.4) restores the metre (cf. p. 92 n. 4) in both cases.

<sup>3) °</sup>drsūd° MS.

<sup>4)</sup> qu. read for metre some form like janeya?

<sup>5)</sup> So MS., with — for ~~.

<sup>6)</sup> yenāyam satkrtah | tam marg.

<sup>7)</sup> suvinītam matvā marg.

म्रापित्तर्शवर्गे स्तुकेन देशियतव्या । क्स्तापितः पश्च वर्गे गुर्वी देशियतव्या । स्त्रिया क्स्तपित्तः पश्च वर्गे गुर्वी देशियतव्या । स्त्रिया क्स्तपक्षां चतुर्द्शनं । द्वष्टिचतापित्तरेकपुद्रज्ञस्य द्वयोवी शारिपुत्र ता गुर्वो दश्येत् । पः चानतर्पसमन्वागतापित्तर्वोधिसत्तेन स्वापित्तर्दारिकापित्तर्कस्तापितः स्तूपापितः संघापित्तरयान्याश्चापत्तयो बोधिसत्तेन पञ्चित्रंशतां बुद्धानां भगवतामित्तके रात्रिंदिवं एका-किना गुर्व्यो देशियतव्याः ॥

तत्रेयं देशना। श्रक्तेवंनामा बुढं शर्षां गच्कामि। धर्मं शर्षां गच्कामि। संघं शर्षां गच्कामि॥ नमः शाक्यमुनये तथागतायार्क्ते सम्यक्संबुद्धाय। नमो वज्ञप्रमिदिने। नमो र्वाध्यये। नमो तागेश्वर्राज्ञाय। नमो वोर्सेनाय। नमो वोर्नित्ते। नमो रत्निष्यये। नमो रत्नचन्द्रप्रभाय। नमो अमोध्दर्शिने। नमो रत्नचन्द्राय। नमो निर्मलाय। नमो विमल्लाय। नमो अस्थ्यये। नमो अक्स्ययो। नमो अक्स्यद्ताय। नमो विष्णाय। नमो विष्णाय। नमो व्रक्षाये। नमो अद्राध्यये। नमो अत्रिक्षये। नमो अत्रिक्षये। नमो अप्राप्तिष्यये। नमो अश्वाक्षये। नमो नार्यपणाय। नमः कुमुमिष्यये। नमो अल्क्ष्ययोतिर्विक्षोडिताभिज्ञाय तिथागताय। नमो धनिष्यये। नमः स्मृतिष्यये। नमः सुपरिकोर्तितनामधेयिष्यये। नम इन्द्रकेतुध्वर्याज्ञाय। नमः सुविक्षातिष्यये। नमो विचित्रसंक्षमाय। नमो विक्षात्रगामिने। नमः समत्तावभासव्यूक्ष्यये। नमो रत्नपद्मविक्षामिणे। नमो रत्नपद्ममुप्रतिष्ठितशैलेन्द्र- 15 राज्ञाय तथागतायार्कते सम्यक्संबुद्धाय॥ एवंप्रमुखा यावत्तः सर्वलोक्षधातुषु तथागतार्कः

<sup>1)</sup> Cf. Ch. s. v. vaggo.

<sup>2) &#</sup>x27;Straightway (?)'; cf. Pali ujjukam. The Tib. (104 a. 6—7) has 55 55 57 NNN 555 75 White would imply \$\bar{a}\$ dikarmika-bodhisatvena or the like.

<sup>3)</sup> Dr. Waddell, Lamaism p. 353 speaks of the 'Thirty-five Buddhas of Confession' citing Schlagintweit, Buddhism p. 123 sqq., where an address to 51 Buddhas, closely analogous to the present formulary is given at length. A ritual connected with the same Thirty-five Buddhas is extant in Tibetan under the title:

\[ \tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\tilde{\t

तः सम्यक्संबुद्धास्तिष्ठति धियते यापयति । ते मां समन्वाक्रत् बुद्धा भगवती यन्मया-स्यां जाती बन्यामु वा जातिष्वनवराये जातिसंसारे समरता पापकं कर्म कृतं स्यात्कारितं वा क्रियमाणं वान्मोदितं भवेतु । स्तीपिकं वा साङ्गिकं वा द्रव्यमपद्धतं स्यात् कारितं वा क्रियमाणं वानुमोदितं भवेतु । पञ्चानत्तर्याणि कृतानि स्यः कारितानि वा क्रियमाणा- नि वान्मोदितानि भवेषः। दशाकुशलान्कर्मपथान्समादाय वर्तितं स्यात्परे वा समादापिताः स्यूर्वर्तमाना वानुमोदिता भवेपूर्पेन कर्मावरूषोनावृतो ऽक् निर्यं वा गच्छेपं तिर्परयोनिं वा पमिवषयं वा गच्हेयं प्रत्यत्तजनपरेषु झच्हेषु वा प्रत्याजायेयं दीर्घायुष्केषु देवेषूपपर्या-यमिन्द्रियविकलतां वाधिगच्केयं मिट्यारिष्टं वीपगृह्णीयां बुद्दोत्पादं वा विरागयेयं। तत्सर्वे कमीवरणं तेषां बृद्धानां भगवतां ज्ञानभुतानां चतुर्भृतानां मान्निभृतानां प्रमाणभू-10 तानां ज्ञानतां पश्यतामयतः प्रतिदेशपामि स्राविष्करोमि न प्रतिच्छादयाम्यापत्यां संवर-मापस्त्रे । समन्वाक्र्स्तु मां ते बुद्धा भगवत्त्रो यन्मपास्यां जातावन्यासु वा जातिष्ठनवराये वा जातिसंसारे संसरता दानं दत्तं भवेदत्तशस्तिर्यग्योनिगता[82a]याप्यालोपः शीलं वा र-तितं भवेष्यच मे ब्रह्मचर्पवासकुशलमूलं यच मे सत्वपरिपाककुशलमूलं यच मे बोधिचि-तक्शलमूलं यच मे ४न्तर्ज्ञानकुशलमूलं तत्सर्वमैकथ्यं पिएउपिबा तुलपिबाऽभिसंज्ञि-15 प्यानुत्तरायां सम्यक्तंबोधी उत्तरीत्तर्या परिणामनया यथा परिणामितमतीतैर्बुहैर्भग-विद्यया परिणामिषण्यत्यनागता बुद्धा भगवतो यया परिणामपत्येतिर्क्ति दशम् दिन् प्रत्युत्पन्ना बृहा भगवत्तः । तथाक्मिष परिणामयामि । सर्वे पुण्यमन्मोदयामि । सर्वान्बु-हानध्येषयामि । भवत् मे ज्ञानमन्तरम् । ये चाभ्यतीतास्तवापि च ये म्रनागता ये चापि तिष्ठति नरोत्तमा जिनाः । स्रनतवर्णान् ग्णसागरोपमान्पैमि सर्वान् शर्णं कताञ्चलिः । 20 ये बोधिसत्नाः करूणबलैरूपेता विचरति लोके सत्निस्ताय प्राः त्रायस् ते मां सदपाप-कारिणां । शरणां यामि तान् बद्धबोधिसवान् ॥

<sup>1)</sup> yac ca MS. In the foregoing passage probably something has been lost (Tib. 105. a. 4 sqq.).

इति कि शारिपुत्र बोधिमबेनेमान् पश्चित्रंशतो बुद्धान् प्रमुखान् कृत्वा सर्वताथागतानुगतिर्मनिसकारैः पापशुद्धिः कार्या तस्यैवं सर्वपापविष्रुद्धस्य तत्र च बुद्धा भगवत्तो मुखान्युपद्र्शयित सत्वविमोत्तार्थमेव । नानाव्यञ्जनाकार्मुपद्र्शयित विश्वात्तबालपृथ्यजनानां
परिपाचनाकृतोः ॥ पे ॥ न शकां सर्वश्रावकप्रत्येकबुद्धनिकापैरापितकौकृत्यस्थानं विशोधियतुं यद्धोधिसत्वस्तेषां बुद्धानां भगवतां नामधेयधार्णपरिकोर्तनेन रात्रिंदिवं त्रिस्क- 5
न्धक्षमपर्यापप्रवर्तनेनापितकौकृत्याविःसर्ति समाधि च प्रतिलभते ॥

उक्तो विद्वषणांसमुदाचारः। प्रतिपत्तसमुदीचार उच्यते। तत्र गम्भीरमूत्रात्तपरिच-यात्पापत्तयो भवति॥

यथा वज्रव्हेदिकायामुक्तं। ये ते मुभूते कुलपुत्रा वा कुलड क्तिरो वा इमानेवंद्वपान् मूत्रातानुद्वक्रीष्यित्त यावत्पर्यवाप्ट्यात्त । ते परिभूता भविष्यित्त मुपरिभूताः । तत्कस्य 10 क्तीः । यानि तेषां सत्नानां पौर्वतन्मिकानि कर्माणि कृतान्यपायसंवर्तनोपानि । तानि तथा परिभूतत्वा दष्ट एव धर्मे त्वपिष्यित्त बुद्धबोधिं च प्राप्ट्यत्तीति ॥

श्रून्यता[82b]धिमुक्त्यार्शेष पापश्रुह्मिवति तथागतकोषमूत्रे वचनात्। यः काश्यप पिता च स्यात्प्रत्येकबुद्धश्च तं जीविताद्यपरोपयेदिर्ममं प्राणातिपातानां। इर्ममम्द-त्तारानानां यद्वत त्रिर्त्नद्रव्यापक्र्णाता। इर्ममं कार्मामध्याचाराणां यद्वत माता स्यार्- 15 र्क्ती च। इर्ममं मृषावारानां यद्वत तथागतस्याभ्याष्यानं। इर्ममं वैश्रुन्यानां यद्वतार्य-

<sup>1) °</sup>yāh MS.

<sup>2)</sup> Hitherto in lex. (the Buddhistic Trikāṇḍaçesha) only; Pali kukuccam. Cf. supra p. 142; see also now Mhv. III. 175.9.

<sup>3)</sup> Cp. Buddha's title *Triskandhakapathadaiçika* (M. Vyutp. I. 75) and the Triskandhaka, a treatise which explains 'les trois agrégats, moralité, méditation et habileté ou sagesse' [kauçalya?] K.F. 274.

<sup>4)</sup> Supr. p. 160. 5-7.

<sup>5)</sup> The beginning of Vajracch. § 16, judiciously abridged

<sup>6)</sup> Max Müller's text omits  $tay\bar{a}$  and varies somewhat in the order of words.

<sup>7)</sup> cānupro printed text.

संघरयावर्णः । इर्मयं पार्ष्याणां पडतार्याणामवस्पर्णंते । इर्मयं संभिन्नप्रलापानां पडत धर्मकामानां वित्तेपः । इर्मयं व्यापादानां पडतानत्तर्यपिक्षिर्णम् । इर्मयमभिध्यानां प-डत सन्यग्गतानां लाभक्रणचित्तता । इर्मयं मिध्यादृष्टीनां यद्वत गर्क्नतादृष्टिः । इमे काष्ट्रयप दृशाकुशलाः कर्मपृष्टा मक्तासाव्याः । सचेत्काश्यप दृक्तसत्त दृभिरेवं मक्तासावयी-र्वशिभरकुशलीः कर्मपृष्टाः समन्वागतो भवत् । सच तथागतस्य कृतुप्रत्ययसंपुक्तां धर्मदेशना-मवतरेन् । नात्र कश्चिदातमा वा सत्तो वा जीवो वा पुरत्नो वा पः करोति प्रतिसंवेद्यते इति क्यकृतामनभिसंस्कारां मायाधर्मतामसंक्तेशधर्मतां प्रकृतिप्रभास्वर्तां सर्वधर्माणामव-तरत्यादिशुद्धान्सर्वधर्मानभिष्यद्धात्यिधमुच्यते । नाक्तं तस्य सत्तस्यापायगमनं वदा-मीति ॥

ग्रियति । स्रविनयं विनयं पश्यति । मुनर्परं मञ्जुष्मीर्यो बोधिसत्र स्रापत्तिमनापत्ति पश्यति । स्रविनयं विनयं पश्यति । मल्लोशं व्यवदानं पश्यति । मंसार्धातुं निर्वाणधातुं पश्यति । स क्रमावर्णविमुद्धि प्रतिलभत इति ॥

त्रिसमयराजे अपि पापप्रतिपत्तसमुद्राचार् उक्तः ॥ स्रतिणी निमील्य बुद्दबोधिसत्ना-

<sup>1)</sup> A new form: probably the meaning is 'reviling'. The Dhātupāṭha, where alone V sphaṇḍ has hitherto been found, gives parihāsa as its meaning, whereas the Tib. (106. b. 4) translates it শ্ৰিক্সমে 'মা 'injuring'.

<sup>2)</sup> Apparently 'turning over in one's mind' = according to the meaning assigned to parikarsh by B. R. in Mbh. XVII. 111. 33. Tib. 35. Tib. 35. Tib. 35. Tib. 35. Tib. 36. Tip. 37. Tip.

<sup>3)</sup> See 74.5 supr., and compare now Mhv. III. 52.7.

<sup>4)</sup> I leave the reading of the MS.; but the Tib. TATAL taken in connection with a passage like the comm. (p. 399) on Dhammapada 318 where gahanasamkhātāya micchāditthiyā samādinnatā occurs, leaves no doubt that gahanatā (not elsewhere found) is really referable to V grah, not V gah. In Mhv. I. 91.14—18 gahana and grahana occur together.

<sup>5)</sup> Cf. Divy. 616. 23.

लम्बनिचत्तः शतात्तरमष्टमक्सं विषेत् । निमोलितात एव बुद्धबोधिमबान्पश्यति विग-तपापो [88 व] भवति । स्रयवा चैत्यं प्रदित्तणीकुर्वत्रष्टमक्सं विषेत्रित्यप्रतिमापाः सद्धर्मपु-स्तकानां चैकतमं पुरस्कृत्यापमेव विधिरिति ॥

चुन्दाधार्भणीं वा तावज्ञपिद्यावत्पापत्तपनिमत्तानि पश्यित स्वप्ने । तस्यथा क्रन्द्ना-दिक्द्निर्धितीरादिभोतनातु विगतपापो भवति । वमनाद्या चन्द्रमूर्यर्शनादाकाशगमनाज्ञ्व- 5 लितानलमिक्षकृष्णपुरुषपराज्ञयाद् भिनुभिनुणोसंघर्शनात्त्तीर्वृत्तगज्ञवृषगिरिसिक्।-सनप्रासादनावारोकृणाद्धम्ब्रवणाच्च पापत्तयः संलत्तपितव्यः ॥

तथागतिबन्बपरिवर्ते अपि प्रतिपत्तसमुराचार उक्तः । तख्या पुरुषो मीढाविलप्तः मुधौतस्नानं कृता गन्धैिर्विलिप्येत तस्य तद्दीर्गन्ध्यं वार्तं विगतं स्यादेवं पञ्चानत्तर्यका-रिणस्तत्पापं विगच्छ्ति । योअपि दशाकुशलकर्मप्यसमन्वागतस्तयागते श्रद्धां प्रतिलभ्य 10 तयागतिबन्बं कार्येत्तस्यापि तत्पापं न प्रज्ञायते विशेषतो बोधिचित्तसमन्वागतस्य । विशेषतो अभिनिष्क्रात्तगृरु।वासस्य शीलवत इति ॥

पुष्पकूरधार्पयांमिप्युक्तं । यश्च खलु पुनः सिंक्विक्रीडिततथागतं संमुखं वर्षं वा व-र्षमरुस्नं वा वर्षशतसरुस्नं वा सर्वमुखोपधानेरूपतिष्ठेद् । यश्च परिनिर्वृतस्य तथागतस्य चैत्ये बोधिचित्तसंगृक्तित एकपुष्पमारोपयेत्तथागतपूजाये जनाञ्चलिं चोपनामयेज्ञलेन वा 15 सिञ्चपेदिषिकापदं वा दखान्निर्माल्यं चापनयेड्उपलेपनप्रदानं वा पुष्पप्रदानं वा दीपप्रदानं वो कुर्यादात्तमनाः एकक्रमव्यतिकारं वातिक्रम्य वाचं भाषते । नमस्तस्मै बुद्धाय भगवत इतिमात्रे ४त्र सिक्विक्रीडितकाङ्का वा विमतिवी विचिक्तित्सा वा यदसी कल्पं वा कन्त्पशतं वा कल्पसरुस्नं वा दुर्गतिविनिपातं गच्छेत्नेदं [83b] स्थानं विख्यत इति ॥

<sup>1)</sup> Prob. the same as the work described Nanjio 344 sq. and K.F. 318.

<sup>2)</sup> chardanam MS.

<sup>3)</sup> Figuratively used like chardana above. For both roots cf. Divy. 275.8.

<sup>4)</sup> Nanjio 337-339; 757; translated before 280 A.D. K.F. 325.

भेषद्यगुरुवेह्रपंप्रभरातसूत्रे अच्युक्तं। ये पञ्च शितापदानि धार्यितः। ये दश शितापदानि धार्यितः। ये पुनर्भिनिष्क्रात्तगृ-धार्यितः। ये च बोधिसबसंवरं चतुर्थं शतं शितापदानां धार्यितः। ये पुनर्भिनिष्क्रात्तगृ-कावासा भितवः पञ्चाशाधिके दे शितापदशते धार्यितः। याद्य भितुष्यः पञ्चशितापदश-तानि धार्यितः। ये च यथापरिगृकीताच्कितासंवरादन्यतराच्कितापदाद्वष्टा भवितः। स-७ चेते द्वर्गतिभयभीतास्तस्य भगवतो भेषद्यगुरुवैद्वर्पप्रभरातस्य तथागतस्य नामधेषं धार्ये-पूर्यथाविभवतश्च पूतां कुर्यः। न भूयस्तेषामपायगितः प्रतिकाङ्गितव्या॥

स्रथ भगवानायुष्मतमानन्द्मामस्रयते स्म । स्रद्द्धासि स्नमानन्द् पत्तीयिति । यद्कं तस्य भगवतो भैषज्यगुरुवेड्र्यप्रभराजस्य तथागतस्य गुणान्वर्णयामि । स्रथ ते काङ्का वा विमितिवी विचिकित्सा वात्र गम्भीरे बुद्धगोचरे ॥ स्रथायुष्मानानन्दो भगवत्तमेतद्वो10 चत् । न मे भद्त भगवन् काङ्का वा विमितिवी विचिकित्सा वा तथागतभाषितेषु सूत्रातेषु । तत्कस्यकेतोः । नास्ति तथागतानामपरिष्रुद्धकायवास्त्रनःसमुदाचारता । इमी भगवन् चन्द्रसूर्यावेवं मक्रिक्कावेवं मक्कानुभावी पृथिव्यां पतेतां । सुमेरुः पर्वतराजा स्थानाचलेत् । न तु बुद्धानां वचनमन्यथा भवेत् ॥ किंतु भद्त भगवन् सित्त सत्ताः स्रद्धेन्द्रियविकला ये बुद्धगोचरं स्रुता न स्रद्ध्यति । तथामेवं भवित । कथिमेदं नामधेयं स्मर्णमात्रेण
15 तस्य तथागतस्य एत्तेका गुणानुशंसा भवित । ते न स्रद्ध्यति । न पत्तीयित । प्रक्षिक्षणवा
नाक् । स्रस्थानमानन्दानवकाशो येषां तस्य नामधेयं निपतेत् कर्णे तेषां द्रर्गत्यपायगमनं
भवेदिति । द्वःस्रद्धानीयस्थानन्द बुद्धानां बुद्धगोचरः । यच्च समानन्द स्रद्धापि पत्तोयिति ।

<sup>1)</sup> The Tib. has simply 'four hundred'. The margin adds the syllable skam; so that Minaev's transcript had the reading catuskamdham [sic].

<sup>2)</sup> A thoroughly Prakritic form. Compare the Mahārāshṭrī form pattiyai (Jacobi, Ausgew. Erzählungen p. 125). Below, opposite to the two first syllables pattīyanti a later marginal corrector has witten prati. Prof. Max Müller makes a similar restoration (S. B. E. vol. xlix. pt. II. p. 101 note).

<sup>3)</sup> A Pali form used in Buddh. Skt. (cf. Senart, Mhv. I. 384).

तवागतस्यैषोऽनभावो द्रष्टव्यः । म्रभूमिद्यात्र म्रावकप्रत्येकबुद्वानां स्वापियता एकज्ञा-तिप्रतिबद्धान् बोधिमत्वान् मरुामत्वानिति ॥

स्रतिव चोक्तं। ये चान्ये स्राह्मः कुलपुत्रा वा कुलह क्तिरो वाष्टाङ्गमेनन्वागतमु-पवासमुपवसित ' एकवार्षिकं वा त्रैवार्षिकं वा शिलापदं धार्पित । येषामेवमभिप्रायः एवं प्रणिधानं ' स्रनेन वयं कुशलमूलेन पश्चिमायां दिशायां सुखावत्यां लोकधाती उपप- 5 स्येम पत्रामिताभस्तवागतः। यैः स्रुतं भविष्यित तस्य भगवतो भैषःयगुरूवैर्ट्पप्रभवातस्य तथागतस्य नामधेयं ' तेषां मरणकालसमये अष्टी बोधिसवा स्ट्यागत्यमार्गमुपद्र्शयित । ते तत्र नानारङ्गेषु पद्मेषूपपाह्मकाः प्राह्मभवित्त ' केचित्पुनर्द्वलोक उपपच्यते ' तेषां तन्त्रत्रेवत्ता ' केचित्पुनर्द्वलोक उपपच्यते ' तेषां तन्त्रियवानां तत्पूर्वकं कुशलमूलं न तीयते । हर्गतिवित्तिपातभयं च न भविष्यति । ते तन्त्रयावा रक्त मनुष्यलोके राज्ञानो भवित्त । चेतुर्द्वापस्राध्यक्रवर्तिनः । स्रनेकानि सल- 10 कोटोनियुत्तशतसरुम्नाणा दश कुशलेषु कर्मप्रयेषु प्रतिष्ठापयित । स्रपरे पुनः त्रियमरुग्धालकुलेषुपपच्यते । ब्राह्मणमरुग्धालकुलेषुपपच्यते ' ग्रुपितमरुग्धालकुलेषु प्रभूतधन्यस्यकोषकोष्ठागार्कुलेषुपप्यते ' ते ह्यसंपन्ना भवित । परिवार्त्तम्पवा भवित ॥

तत्रैवोक्तं । येन च पुनर्मातृयामेण तस्य भगवतो भैषध्यगुरूवैद्वर्पप्रभराजस्य तथागत-स्य नामघेषं मुतं भविष्यति । उद्गृहोतं वा । स तस्य पश्चिमो मातृयामभा[84b]वः प्रति- 15 काङ्कितव्य इति ॥

मञ्जूष्मीबुदतेत्रगुणव्यूकालंकारमूत्रे ४प्युक्तं।

ज्ञानोत्तरप्रभाकेतुं प्रणिधानमितं तथा। शात्तेन्द्रियं मञ्जुघोषं भिक्ततः प्रणमाम्यरुम्॥

<sup>1)</sup> Cf. Ch. s. v. uposatha.

<sup>2)</sup> See Senart, Mhv. I. 490.

<sup>3)</sup> Lal.-v. 257.6; Dh.-s. § 120.

<sup>4)</sup> Cf. Ch. s. v. kusulakammapo.

<sup>5)</sup> A stock-phrase; cf. Vyutp. § 187. 6—8. and B.R. s. v. mahāçāla.

य एषां बोधिसत्वानां नामधेयं तु धार्येत्। [ए]तस्य मातुप्रामस्य स्त्रीभानो न भविष्यति॥

उक्तः मंतेपात्प्रतिपत्तममुराचारः ॥ प्रत्यापत्तिबलमधुनोच्यते ॥

पद्योक्तमार्थितितिगर्भमूत्रे । प्राणातिपातातप्रतिविर्तो भवति बोधिमबो मक्समबः क्रिम्बानामभपंदरः । स्रनुष्ट्यामो उनुप्रियोमो उन्तेमक्षः स तेन कुशलमूलेन कर्मविपाक्तेन । पत्पूर्वात्तकोटिपश्चगतिचक्राद्विन संसारनखुष्यातेन प्राणातिपातकेतुना कापवाद्यन्याक्षमीवर्णं क्लेशावर्णं धर्मावर्णं कृतं वा स्यात्कारितं वानुमोदितं स्यात् । तत् सर्वं तेन प्राणातिपातवर्णं कृतते । सर्वानर्थं मर्द्यति । यावद्शेषमविपाकं कुरुते । सिनकापसीगो देवमनुष्याणां प्रियो भवति निरातङ्को दोर्घाप्ष्क इति ॥

गावत्पुनर्परं कुलपुत्र यो बोधिमबो यावज्ञीवमदत्तादानात्प्रितिवर्तो भवति स सर्वम्रबानामभयं ददाति । श्रन्यत्रामयत्नेनामनोभेण स्वलाभेन मंतुष्टो विक्रिति । श्रधा-

<sup>1)</sup> anutrāso MS.; cf. Pali forms ap. J.P.T.S. 1887, p. 116. Tib. [기기지자 취임 ] foot causing fear'; with a similar causal sense a form uttrās ina is quoted from Dhātup.

<sup>3)</sup> Reading uncertain, Tib. simply  $3^{3}$   $3^{5}$  'having entered' (109. b. 3).

<sup>4..4)</sup> The construction is involved and the reading doubtful. The MS. has yah (clearly).. syāt sa [rvvam added in margin]: «by the maturing of karma, through abstinence from taking life he annuls everything ruinous which...». Otherwise we must take anartham as a noun and correct krtam etc. to krto.

<sup>5)</sup> The phrase occurs at La1.-v. 556.6 (cited and corrected in  $B^2$ ); cf. Pali veraman $\bar{\imath}$ .

<sup>6)</sup> Apparently used in the sense of sabhāgatā 'community' brahmalokasabh' Divy. 122. 16 manushyāṇām so ib 194. 30. sanikāya seems not to occur.

र्षिकभोगानभिलाषी स तेन कुशलमूलेन यावद्दत्तादानकेतुकं कर्मावर्गा मर्दयित प्रमर्द-यति यावद्शेषमविषाकं कुरुत इति ॥ पे ॥

एवं द्शापि कुशलाः कर्मपथाः स्वविपत्ताकुशलघातकास्तत्र पठाते ॥ तथा चन्द्रप्रदीपसूत्रेऽपि व्यापादविर्त्या सर्वपापतपः श्रूयते । यथारु ।

सिक्ष्याम्यत्र बालानामभूतौ परिभाषणां ।

म्राक्रोशनं तर्जनां च म्रधिवासिष्यि नायकः॥

त्तपि<sup>छ</sup>ये पापकं कर्म यन्मया पुरिमे कृतम्।

म्रन्येषु बोधिसत्वेषु व्यापादो जनितो मयेति ॥

उक्तं प्रत्यापत्तिबलम् ॥ म्राम्रयबलं तु वक्तव्यम् ॥

म्रत्र सूनारिकावदानमुदारहार्यम्।

10

5

ये बुद्धं शरणं याति न ते गच्छिति डर्गति । प्रकाय मानुषान्कायान्दिञ्चान्कायाँनुभत्ति ते॥

इत्येवं धर्म संघं चाधिकृत्य पापत्तयः॥

मार्यमेत्रियविमोते तु बोधिचित्तेन पापविष्रुहित्तता । कल्पो[852]दाक्।ग्निभूतं सर्व-डब्कृतिनिर्दक्ततया । पातालभूतं सर्वाकुशलधर्मपर्यादानकर्णातया ॥ पे ॥ तस्यया कुल- 15 पुत्र क्राटकप्रभासं नाम रसज्ञातं । तस्यैकं पलं लोक्पलसक्सं सुत्रणिकिरोति । न च तत्र तत् पलं शकाते तेन लोक्पलसक्सेण पर्यादातुं । न लोक्निर्कातुं । एवमेचैकः सर्वज्ञता-चित्तोत्पादरसधातः कुशलमूलपरिणामनाज्ञानसंगुक्तिः सर्वकर्मक्रेशावरणलोक्।नि प

<sup>1)</sup> MS. (unmetrically)  $\bar{a}kroc\bar{a}m$ .

<sup>2) &#</sup>x27;bear with', as in Pali.

<sup>3)</sup> Scan kshapaishye.

<sup>4)</sup> Tale 15 of the Divy  $\bar{a}$  vad  $\bar{a}$  na-collection. The stanza occurs at p. 196.5 of the printed edition.

<sup>5)</sup> kāyān upāsate edition.

<sup>6)</sup> sa MS.

र्यादाय सर्वधर्मान्सर्वज्ञतावर्णान्करोति । न च सर्वज्ञताचित्तोत्पाद्रसधातुः शक्यः सर्वकर्मक्रिशलोक्टैः संक्रोशियतुं पर्यादातुं वा। तस्वया कुलपुत्रैकः प्रदीषो पादशे गृहे वा लयने वा
प्रवेश्यते स सर्ह प्रवेशितो वर्षसङ्ख्रसंचितमि तमोन्धकारं विधमपति । श्रवभासं च करोति । एवमेवैकः सर्वज्ञताचित्तोत्पाद्प्रदीपो पादशे सवाशये गरूने ऽविद्यातमोन्धकारानुगते प्रवेश्यते स सर्ह प्रवेशितो उनिभलाप्यकलपश्चतसङ्ख्रसंचितमि कर्मक्रोशावर्णातमोन्धकारं विधमित । ज्ञानालोकं च करोति ॥ तस्वया कुलपुत्र चित्तामिणाराजमुकुटानां
मङ्गानागराज्ञां नास्ति परोपक्रमभयं । एवमेव बोधिचित्तमङ्गकरुणाचित्तामिणाराजमुकुटावबद्धानां बोधिसत्वानां नास्ति दुर्गत्यपायपरोपक्रमभयमिति ॥

श्रार्थीपालिपरिप्ट्कायामप्युक्तं । इक्तोपाले मक्तायानं संप्रस्थितो बोधिसवः सचेत्पू10 वीक्क्ष्वालसमये श्रापत्तिमापद्येत । मध्याक्क्ष्वालसमये सर्वज्ञताचित्तेनाविर्क्तो विक्रेदपर्यत एव बोधिसवस्य शीलस्कन्धः । सचेन्मध्याक्क्ष्वालसमये श्रापत्तिमापद्यते सायाक्ष्रकालसमये सर्वज्ञताचितेनाविर्क्तो भवेद्पर्यत्त एव बोधिसवस्य शीलस्कन्धः । एवं
यामे यामे विधिक्तः । एवं क्षुपाले सपिर्क्तारा शिला मक्तायानसंप्रस्थितानां बोधिसवानां । तत्र बोधिसवेन नातिकीकृत्यपर्युत्थान्भुत्पाद्यं नातिविप्रतिसारिणा भवितव्यं ।
15 सचेत्पुनः श्रावक्यानीयः पुद्रलः पुनः पुनरापत्तिमापद्येत । नष्टः श्रावकस्य पुद्रलस्य [85 b]
शीलस्कन्धो वेदितव्यः । इति ॥

इति शितासमुचये पापशोधनमष्टमः परिच्छेदः॥

<sup>1)</sup> Tib.  $abla \xi \eta' \xi \eta' \xi \eta' \xi \eta' \xi' (110. a. 7) = \sharp \mu \alpha \ \dot{\epsilon} \pi i \gamma \epsilon v \acute{\epsilon} \mu \epsilon v \acute{\epsilon} c.$ 

<sup>2)</sup> If genuine, compare Pali dhameti: but dhamati below.

<sup>3)</sup> New in literature; cf.  $B^2$  (Nachtr.) s. v., who quotes M. Vyutp. § 109.55. aparyutthānatā infra, 191.7.

15

## IX.

## चान्तिपारिमता नवमः परिच्छेदः ॥

॥ तर्वमविरतप्रवृत्तां बद्धसुंखां दीःशोल्योत्पत्तिं रतन्नेवं च कर्मावरणविबन्धमपन-यन् लोशविशोधने प्रयतेत ॥

तत्रादी तावत् तमेत । म्रतमस्य कि मुतादी वोर्य प्रतिकृत्यते अवेदसक् वात् । म- 5 श्रुतवां श्र न समाध्युपायं जानाति । नापि क्लेशशोधनोपायम् । तस्माद् खिन्नः श्रुतमेषेत । ज्ञानतोऽपि संकोर्णचारिणः समाधानं **डब्कर्**मिति **' संप्र**येत वनं ततः । तत्रापि वित्तेपप्र-शमनानभिष्कास्य चित्तं न समाधीयत इति । समाधानाय युद्ध्येत । समाव्हितस्य च न कि-चित्पालमन्यत्र क्तेशशोधनादिति । भावयेदेशुभादिकम् ॥ इत्येतानि तावतक्तेशशुद्धे हृदे-शपदानि ॥

इरानीं निर्देश उच्यते। तत्र तात्तिस्त्रिविधा धर्मसंगीतिसूत्रे प्रिक्ति। <u>इ</u>ष्खाधि-वासनतात्तिः । धर्मनिध्यानतात्तिः । परापकारमर्षणतात्तिश्चेति । तत्र डप्वाधिवासनता-त्तिविपतो ऽनिष्टागमप्राप्तद्वष्खभीकृता । इष्टविघातप्राप्तश्च मुखाभिष्वङ्गस्ताभ्यां दीर्मन-स्यं ' ततो हेषो लोनता च ॥

म्रत एवाक् चन्द्रप्रदीपसूत्रे । सुखे उनभिष्ठङ्गः । डुब्खे उवैमुख्यमिति ॥

रत्नमेषसूत्रेऽप्युक्तं । य इमे म्राध्यात्मिकाः शोकपरिदेवड्डष्बदीर्मनस्योपायासास्तान् त्तमते ऽधिवासयतीति॥

<sup>1)</sup> So MS.; but Tib. 젖킥'직절디'러드'되', as if bahuduḥkhām.

<sup>2)</sup> The same triad in the Dharma-samgraha § 107 (v. l. paropak°).

<sup>3)</sup> nishthā° MS.; but ਮੈਂ ਮਸ਼੍ਰ'ਪ Tib.

<sup>4)</sup> Al'Il' 'despondency' cf. saṃlīna and Pali sallīna.

श्रोपीग्रद्तपिर्षृच्क्रायामप्युक्तं । पुनर्षरं गृरूपते गृरूिणा बोधिसबेनानुनयप्रतिधा-पगतेन भवितव्यमष्टलोक्कधर्माननुलिप्तने । तेन भोगलाभेन वा भार्यापुत्रलाभेन वा धनधा-न्यवित्तलाभेन वा नोन्नमितव्यं न प्रकृषितव्यं । सर्वविपत्तिषु चानेन नावनमितव्यं । न डुर्मनसा भवितव्यं एवं चानेन प्रत्यवेतितव्यं । मायाकृतं सर्वसंस्कृतं विठपनप्रत्युपस्था-क नल्ति[86 व]णं । कर्मविपाकानर्वृत्ता क्येते । यिद्दं मातापितृपुत्रभार्यादासीदासकर्मकर्पीर्ग-षेपमित्रामात्यज्ञातिसालोकिता । नैते मम स्वकाः । नाक्मेतेषामिति ॥

म्रपि च।

पय्यस्त्येव प्रतीकारो हौर्मनस्येन तत्र किंम् ।
प्रतीकारेऽपि मुक्तेत डर्मनाः क्रोधमूर्च्छ्तः ॥
विनवादा क्तोत्माको गृक्तते पर्पापरा ।
तिच्चत्रया मुधा याति क्रस्वमायुर्मुङर्मुङः ॥
तेनाभ्यामात्त्यज्ञेरेतं निर्धकमनर्थवत् ॥
कथं च हौर्मनस्यत्यागो ऽभ्यस्यते । लघुमुकुमार् चित्तोत्मर्गात् ॥
पथोक्तमुयद्त्तपरिपृच्छायां । श्रपगततूलपिचूपमताचित्तस्येति ॥

15 म्रार्यगाएउच्यूके ४ प्युक्तं । इर्योधनं चित्तं ते दारिके उत्पादिषतच्यं सर्वक्तेशिनिर्धाताय। म्रपराजितचित्तं सर्वाभिनिवेशविनिर्भेदाय । म्रतीभ्यचित्तं विषमाशयवसागरावर्तप्रयाते-षिति ॥

न चाभ्यासस्य डुब्करं नाम किञ्चिद्स्ति । तथा कि मूहतराणामिप तावद्वारकारका

<sup>1)</sup> Dh.-s. § 61; M. Vyutp. § 125.

<sup>2)</sup> The whole compound occurs at M. Vyutp. 245. 827.

<sup>3)</sup> This line occurs at Bodhic. VI. 10 a. In the margin of our MS. has been written the line next following (VI. 10 b): atha nāsti pratīkāro daurmanasyena tatra kim?

<sup>4) &#</sup>x27;Cotton-wool', used as here as simile for softness in the only two passages (Divy $\bar{a}$ v. 210.14; 388.14) where the form occurs.

कैवर्तकर्षकारीनां डष्खाभ्यासात्नुइतर् प्रलेशिय वस्तुनि संद्रहिकणाङ्कितं चित्तमवसारेन न परिभूयते ' किं पुनः सर्वसंसार् सुखसर्वबोधिस समुखानुत्तर पर्समेधिगमपाले कर्मणि । तथा प्राकृता ग्रिप किश्चिर्यकारिघात्म डष्कृतेनैव रुतेषु स्वयं मृत्युषु प्ररुर्तुं गाह-प्रकार्वरना ग्रिप संग्राम्यत्येव । किं पुनर्दाधिष्ठकालापकारिषु डष्खोपात्तकुशलधनल-वस्तैन्येषु नरकेषु नावध्यधातकेषु भवचार् कपालकेषु निःसरणहार्रिग्राशकेष्ठानुकृत्ये । श्रिप दहत्रवाधाकरेष्ठनपकृतविश्वितवधिकल्पाबह्य हुवैरेषु क्लेश्वात्रपु प्ररुर्तुमृत्साको डष्खसरूनं वा न भवेत् । विशेषतिस्त्रभुवनिवज्ञपाय बह्यपरिकरस्य मार्शवरप्रतिगृक्ती-तज्ञगहन्दिमोत्ताय संग्रामयतः । तत्रात्म डष्खाभ्यासपूर्वकं कष्टं कष्टतर्भाधाः सिध्यति । यथा चाभ्यासवशात्सवानां डष्खमुखसंज्ञा । तथा सर्वडष्खोत्पारेषु सुखसंज्ञा प्रत्युपस्थान्यासात् सुखसंज्ञेव प्रत्युपितष्ठते । रतिकृष्यन्द्यालं च सर्वधर्मसुखाक्रीतं नाम समा- १० चिं प्रतिल्विश्विभिते ॥

उत्तं कि पितापुत्रसमांगमे । म्रस्ति भगवन्सर्वधर्मसुखक्रातो नाम समाधिः। यस्य समाधेः प्रतिलम्भाद्दोधिसत्नः सर्वारम्बणवस्तुषु सुखामेव वेदनां वेदयते । नाडुष्खासुखां। तस्य नैर्पिकामि कारणां कार्यमाणस्य सुखसंज्ञैव प्रत्युपस्थिता भवति। मानुषोमिप कारणां कार्यमाणस्य क्रस्तेष्वपि क्रियमानेषु पादेष्विप कार्णेष्वपि नासास्विप सुखसंज्ञैव 15 प्रत्युपस्थिता भवति। वेत्रैरिप ताड्यमानस्यार्द्ववेत्रैरिप कशाभिर्षि ताड्यमानस्य सुखसं-

<sup>1)</sup> çam MS.

<sup>2)</sup> This denom. hitherto in gramm. only.

<sup>3)</sup> Cf. M. Vyutp. XXI. 83 sarvadharmātikramaņo nāma samādhih.

<sup>4)</sup> Nanjio 23 (16); K.F. 215; M. Vyutp. LXV. 8. Cited also in Bodhicaryāvatāraţīkā, 326.

<sup>5)</sup> Here follows one of the evidently traditional lists of tortures for which Buddhist writers have so morbid an affection. Compare Rh. Davids, tr. Mil. Pañh. I. 277 n. 6 and Ang. nikāya II. 1.1 (with Buddhaghosa's comm. printed at pp. 113—14 of Morris's ed. of 1883) cited by him.

त्रैव प्रवर्तते बन्धनागरिष्ठपि प्रतिप्तस्य ॥ पे ॥ तैलपाचिकं वा क्रियमाणस्य । इतुकुट्टित-वद्वा कुरुव्यमानस्य । नडचिट्पितिकं वा चिट्यमानस्य तैलप्रकोतिकं वादीप्यमानस्य स-र्पिःप्रखोतिकं वा द्धिप्रखोतिकं वादीप्यमानस्य मुखसंज्ञैव प्रत्युपस्थिता भवति । उ-ल्काम्खं वा क्रिपमाणस्य सिंक्मुखं वा क्रिपमाणस्य श्रष्कवित्तिकां वा वर्त्यमानस्य ॥ 5 पे ॥ कार्षापणच्छेदिकं वा क्रियमानस्य पिष्टपाचनिकं वा पाच्यमानस्य क्सितभिर्वा मर्या-मानस्य सुखसंज्ञैव प्रवर्तते । म्रतिएय्त्पाद्यमाने जीवमूल्जिमपि क्रियमाणस्य सर्वशो वाघातं निर्णीय शिर्मा वा प्रपात्यमाने सुखसंज्ञैव प्रवर्तते । न डुब्बसंज्ञा । नाडुब्बास्ब-मंज्ञा ॥ तत्कस्य केतोः । तथा कि बोधिमत्तस्य मकामत्वस्य दीर्घरात्रं चर्या चरत एतत्प्र-णिधानमभूत् । ये मां भोतयेरुन् । ते उपशमशममुखस्य लाभिनो भनेयुः । ये मां पालयेयुः स-10 त्कुयुर्गु हुक्युर्मानयेयुः पूजयेयुः सर्वे ते उपशमसुखत्य लाभिनो भवेयुः। येऽपि मामाक्रोशेयुः र्विस्पर्शेप्स्ताउपेयुः शस्त्रेणाहिन्स्पूर्यावत्सर्वशो जीविताद्यपरोपपेयुः सर्वे ते संबोधिस्खस्य लाभिनो [87 a] भवेयुः । स्रनुत्तरां सम्यकसंबोधिमभिसंबुध्योरित्रति ॥ स रुभिर्मनस्कारैः स-मन्वागत रुतेन कर्मणा । रुभिः प्रणिधिभिः समन्वागतः सर्वस्रवानुगतां सुखसंज्ञामासेवते निप्तेवते भावयति बङ्कलीकरोति । म तस्य कर्मणो विपाकेन सर्वधर्मस्खाकातं नाम स-15 माधि प्रतिलभते। पिस्मन्समये बोधिसबेन सर्वधर्मसुखाक्रात्तो नाम समाधिः प्रतिल-ब्धो भवति तस्मिन्समये उत्तोभ्यो भवत्यसंकार्यः सर्वमार्क्सभिरिति विस्तरः॥

श्रयं कि प्रयोगः सर्वपरित्यागपूर्णाः । सर्वचर्याङ्गष्करचर्यासाधनः सर्वतातिद्वाकेत्र-रणः सर्ववीर्यासंसाद्तः । सर्वध्यानप्रज्ञाङ्गसंभारः । तस्मानित्यमुदितः स्यात् ॥

<sup>1)</sup> This passage is not in the Pali lists. The Chinese version of the sūtra (supra cit., kindly communicated by Mr. Watters) renders: «making mincement of one — pounding like sugar-cane, crushing like rushes». tailapācika may accordingly be the name of some dish, fried in oil. The MS. reads kuṭṭitakadyā. cippatika and Vcip are new to Sanskrit. The genuiness of the root is proved by the Marathi forms cipnen, cepnen 'squeeze'. Derivatives with a formative -ṭa (as in Pali cumbaṭa) occur in Sansk. Pali and Hindi.

<sup>2)</sup> cf. Buddhaghosa, p. 114 med., and Rh. Davids, p. 277.7, supr. cit.

<sup>3)</sup> The MS. reading is perhaps osidana.

यथारु चन्द्रप्रदीपसूत्रे।

सगौरवः प्रोतमनाः स[दा] भवेत्।

सीम्याय दृष्टीय सदा स्थितो भवेदु । इति ॥

उक्तं चातपमितिमूत्रे । तत्र कतमा मुद्ता । यावद्धमानुस्मर्णातप्रीतिः प्रसादः प्रामोधं चित्तस्यानवलीनता उनवम्खता उपिरतर्षणा । सर्वकामरतीनामपकर्षणा सर्वधर्मर् 5 तीनां प्रतिष्ठानं । चित्तस्य प्रामोधं कायस्यौद्धित्यं बुद्धेः संप्रकृषणं मनस उत्प्रवः । तः वागतकायाभिनन्द्नर्तिलंत्तणानुंव्यञ्चनित्र्यणपर्ये प्रिकौशत्यं । कुशलधर्मश्रवणापरिखेरता तत्वधर्मप्रतिशरणप्रतिपत्तिप्रीतिप्रसादप्रमोधं मुद्दितस्य धर्मोत्प्रवः । सततं सत्तेष्ठम् प्रतिकृतबुद्धिता । तोत्रव्यकृत्रता । बुद्धधर्मपर्येष्ठिषु तस्य च धर्मव्कृत्रस्यानुत्सवनर्ता । उदारेषु बुद्धधर्मेष्ठिषमुक्तिः । विमुक्तिः प्रादेशिक्णयानापकृष्ठिचत्तोत्पादः । मात्मर्यासंकृचितिश्च । शीलवत्स् सदा प्रसादः । द्वाशीलेष्ठान्यकृष्ठितिः । स्वशीलपरिश्वोधितं दानप्रामोध्यम् । शीलवत्सु सदा प्रसादः । द्वाशीलेष्ठनुयक्प्रीतिः । स्वशीलपरिश्वद्धा सर्वद्धर्यन्धित्रत्नमित्रक्तिस्ता प्रसादः । द्वाशीलपरिणामनता । द्वाभिद्धता परद्वकृत्तद्वरागतेषु वचनपयेष्ठप्रति-कृतचित्रता । तात्तिसीर्त्यं । शिक्षोभिता पता । कुक्तिता पर्वाभित्रा श्वास्वर्षा मृकुटिविगतता । पूर्वाभिलापिता अकुकृतता अनेष्यैषिक्रता श्रद्धायता चिता - 16 कर्कशता अकुटिलता । सर्वत्रानुशंसर्श्यता चात्मस्खिलतप्रत्यवेतिता । स्रापत्तिष्ठचोद्नता । सर्वत्रानुशंसर्श्यता स्रात्मस्खिलतप्रत्यवेतिता । स्रापत्तिष्ठचोद्नता । सर्वत्रानुशंसर्श्वता स्रात्मस्खिलतप्रत्यवेतिता । स्रापत्तिष्ठचोद्नता । सर्वत्रिम तथाग-

<sup>1)</sup> This syllable uncertain.

<sup>2)</sup> Cf. līnatā supra 179.14.

<sup>3)</sup> Cf. Lal-v. 37.11.

<sup>4)</sup> Cf. Lal-v. 114.10.

<sup>5)</sup> Sic MS.; anācchindanatā (126.15 supra) is somewhat analogous.

<sup>6)</sup> The fifth of the six  $y\bar{a}nas$  detailed in M. Vyutp. § 59.

<sup>7)</sup> Cf. Böhtl.<sup>2</sup> s. v., the present passage confirming his correction of Divy. 39.12, 40.6 where the compound is the same.

<sup>8)</sup> The reading has been corrected in the MS., and remains doubtful. Possibly the Vedic  $\stackrel{\circ}{a}\pi$ .  $\stackrel{\circ}{a}\iota\rho$ . eshaishya 'worth striving for' (Rv. X. 102.11) is to be compared.

तेषु ' मातापितृप्रेम गुरुषु ' पुत्रप्रेम सबेषु ' बुद्धप्रेम म्राचार्यीपाध्यायेषु । उत्तमाङ्गशिरः-प्रेम प्रतिपत्तिषु । क्स्तपादप्रेम पार्गितासु ' सर्वरत्नप्रेम धर्मभाणकेषु । सर्वरतिक्रीडाप्रे-मानुशासनीषु ' म्रारोग्यप्रेम संतुष्टी । भैषज्यप्रेम धर्मपर्ये ष्टिषु ' वैद्यप्रेम चोदकस्मारकेषु । इति कि या सर्वेन्द्रियेष्ठनवलीनेन्द्रियता इयमुच्यते मुद्तित्यादि ॥

म्त्रत्र च शितितान् बोधिसत्नानिद् वचनमलंकरोति यडक्तमार्यम्हामेषे । निर्यगन्ति तिचित्तनित्यसमाधानशीलाश्च निर्यगितिष्रियाश्च निर्यगितिषत्तनवणितश्च भवित । निर्वयलीलाश्च भवित । निर्वयलीलाश्च भवित निर्यलीभमत्मिरिणश्च निर्याधिचित्तप्रगुष्धीः भवितीति ॥

उक्ता दुष्वाधिवासना नानिः॥

यार्यसागरमतिसूत्रे तु त्रिविधापि तातिकृत्ता । इक् सागरमते बोधिसबो मक्तासवः

10 सर्वज्ञताचित्तोत्पारर ते । स्रनार्थे ईःशीलैः सर्विमीर्रमारकायिकाभिवा देवताभिर्माराधिष्ठितैर्वा मार ह्र तैर्वा विक्छामानः समीर्थमाणाः तोभ्यमानस्तर्ध्यमानस्ताद्यमानो न भिखते ततो ।

उध्याशयचित्तोत्पादो न भिखते सर्वसब्द्रमोत्तमक्तक्त्रणावीर्यारम्भात् । न भिखते त्रिरत्नवंशानुपच्छेदपराक्रमात् । न भिखते सर्वधर्मसमुदानयनकुशलप्रयोगात् । न भिखते लतणानुच्यञ्चनपरिनिष्पत्तिगतात्पुण्यसंभारोपचयात् । न भिखते बुद्धतेत्रपरिश्रुद्धभिनिर्कारा
उद्गतादौत्सुक्वात् । न भिखते सर्वधर्मापरियक्ताभियुक्तात्कायज्ञीवितोत्सर्गात् । न भिखते सर्वसवपरिपाचनाभियुक्तादात्मसीष्यानध्यवसानात् । स एवमध्याश्यसंपत्न एव समानः

<sup>1)</sup> The reading is not clear. The Tib. has \( \frac{1}{2} \alpha \

<sup>2)</sup> The recension of the work there quoted corresponds, as Mr. Watters informs me, with Nanjio 976.

<sup>3)</sup> The syllables which I have marked as doubtful are added in the margin in a late and indistinct hand. The Tib. does not agree as regards this part of the compound. As in the corresponding Pali, abhinirhāra (if correct) means 'aspiration' and autsukya 'zeal'.

सर्वसवानामित्तकाड चघनां सक्ते । उन्मननां कुत्सनां सक्ते [88a] सर्वसवानामाक्रोणपिताषां ड रूक्तडरागतान्वचनपथान्सक्ते । सर्वसविपाडां सक्ते । सर्वसविभारां श्र सक्ते उत्तार्यित वा न च खिद्यते । न च लीयते । न संलीयते । न विषीद्ति । बलमुपद्र्षयित । स्थाम संजनयित । वीर्यमार्भते । पराक्रमं पराक्रमते । उत्साक् जनयित । उन्मूढिचित्तं निग्ह्याति । स श्राकुष्टो न प्रत्याक्रोणित । ताडितो न प्रतिताडयित । रोषितो न प्रतिरोष- 5 यति । कुद्धाय न प्रतिकुध्यति । एवं चित्तगणनासंनाक्रं संनक्षिति \*\*\*\*

I venture to render this:

aThus [thinks he]: 'This scripture of the Mahāyāna is not in harmony with the World as a whole. Why? Yonder beings (i. e. the worldly) are such as go with the current. I love to try for the contrary to the current. They are not in harmony with one another; I have put on armour in order to abandon the non-harmony of all those men. They are such as feel joy in the spirit of harm; I altogether seek for patience and certainty. They cheat one another and persevere in it; I altogether seek for taking my fill of wisdom'.»

As to the Chinese versions of the original work in which the passage occurs, Mr. Watters writes: 'The title of the sūtra quoted from was evidently  $S\bar{a}gara$ 

<sup>1)</sup> Both MS. and xylograph are indistinct. The former perhaps reads  $unm\bar{u}dhy\bar{a}^\circ$ ; the latter (115b 1) seems to read  $\widetilde{\mathbb{A}} \subseteq \mathbb{A}^1 \subseteq \mathbb{A}^$ 

<sup>2)</sup> No lacuna is indicated in the MS.; but it is clear from the Tibetan version (of the present work) and the Chinese version (of the sūtra quoted), that several lines have fallen out. They commenced with  $tadyath\bar{a}$  or the like, and gave the substance of the  $cittaganan\bar{a}$ . The Tibetan has:

पर्नाहोत्रः समन्नायः केष्ट्रायतः सर्नावित्तः स्ति । (115 b. 1—4).

सचेत्पुनरेते सला पावसो दशसु दिनु प्रभाव्यमानाः प्रभाव्यसे ते सर्वे असिशक्तितोमरपालियोगेन मां पृष्ठतः पृष्ठतो अनुबद्धीयुः । यत्रैष पृथिवीप्रदेशे स्थितो वा निषम्भो वा चङ्कम्यमाणो वा शयानो वा बोधिचित्तमुत्पार् पिष्यित रानचित्तं वा पावत्प्रज्ञाचितं वा युतुकुशलमूलचितं वोत्पार् पिष्यित तत्रास्य पृथिवीप्रदेशे शतधाबर्रीपच्रप्रमाणं कार्य
केत्स्यामो विकारिष्यामो विध्नसपिष्यामम् । ते चेत्सर्वसला मामाक्रोशयेषुः परिभाषेर् न्
कुत्सयेषुः पंसयेषुरसत्याभिर्वाग्भिः पर्गूषाभिर्वाग्भिः समुच्चरेषुर् धिष्ठिता स्नर्थकर्माणः शतधाबर्रीपच्रप्रमाणं मम कार्य हिन्ध्युर्भिन्धुर्विकरेषुर्विधंसयेषुः । एवं मया न कस्यचितसलस्यात्तिके तोभचित्तमुत्पादियत्वयं । तत्कस्य केतोः । पूर्वा कोिटः संसारस्याप्रमाणोकृता यत्र मे अपमात्मभावो नर्कगतस्यापि तिर्यग्योनिगतस्यापि यमलोकगतस्यापि म10 नुष्यगतस्यापि कामाक्रारपलिगुढस्य धर्मानस्रुतवतो विषमात्रीवगोचरस्य निर्श्वकतीविनः सङ्गप्रत्यङ्गस्य शतधा हिन्नो भिन्नो निकृतो विविधाभिद्य कार्णाभिः कारितो न च
मया ततो निर्वानमात्मार्थः कृतो न परार्थः । सचेत्पुनर्ममैते सर्वसला स्रप्रात्तकोिटं हिन्स्युभिन्स्युर्विकरेषुर्विधंसयेषुस्तवापि मयापरित्यक्तैव सर्वत्तता । स्रपरित्यक्ता एव सर्वसलाः । स्रपरित्यक्तः कुशलो धर्महन्दः । तत्कस्य केतोः। सर्वा क्रोषा कापपीडा कापवि-

mati sūtra. This is shown by the Chinese translation of the title given in the early translation N 61 in B. Nanjio's Cat. But the text before the Sanscrit author [Çāntideva] was apparently that of N 976 [called by Nanjio  $S^\circ$ -pariprechā] which differs from the other in some details. The Chinese rendering of the passage in N 976 is to this effect: «... He thinks with himself: I must now put on the armour of Mahāyāna-patience and for this reason. Mahayānism is at the opposite pole from worldliness; the people of the world follow the current of life and death, my Mahāyanism goes against the current; the people of the world are always at loggerheads, Mahāyanism tells mortals to cut off the cause of quarrel; the people of the world are given to angry passions, in Mahāyanism patient endurance increases and prevails; the people of the world cheat and defraud one another, my Mahāyanism tells all to be filled with kindness'.»

<sup>1)</sup> pala (?ça) yo MS. My correction is founded on the Tib. নাইব ই'মাট্টম'ন' 'a pair of pointed weapons'.

<sup>2)</sup> For the more usual samudācar 'address'; cf. Senart, Mhv. I. p. 441.

<sup>3)</sup> cf. 105.12 supra.

व[88b]र्तना। नैर्पिकस्य डब्बस्य शततमीमपि कलां नोपैति यावडपनिषरमपि न त-मते । नरकावासमप्यरूमुत्सर्हे । न पुनर्मया बुद्धधर्माः परित्यक्तव्या न सर्वसत्वारम्बणा महाकरूणा ॥ पे ॥ पन्निरानं प्नर्व्यापार उत्पद्येत । तं वयं धर्म प्रकास्यानः । कतमश्च स धर्मी । यहत कायप्रेम कायिनकेतः कायाध्यवसानं । उत्सृष्टश्च काय उत्सृष्टो व्यापादः । एवं धर्मगणनाविष्टः सागरमते बोधिसवः सर्वसवयोउां सक्ते ॥ पे ॥ यः कायस्योत्सर्गः 5 कायपरित्यागः कायानवेता । इयमस्य दानपारिमता ॥ यत्कापे क्रियमाने सर्वसत्वान् मै-च्या स्पर्रित ' वेदनाभिद्य न संक्रियते ' इयमस्य शीलपार्रिमता ॥ यत्काये क्रियमाने य एवास्य कायं किन्द्रति तेषामेव प्रमोतार्थं तमते । न च चित्तेन ताएयते तात्तिबलं चीपदर्श-यतीयमस्य तात्तिपार्गिता ॥ येन वीर्येण तं मर्वज्ञताकृत्रं नोत्सृज्ञति चित्तबलाधीनं च प्र-तिगृह्णाति । संसार्मेव चानुबद्माति । कुशलमूलारम्भमेव चार्भते । इपमस्य वीर्यपार्राम- 10 ता ॥ यत्काये विकीर्यमाणे तत्सर्वज्ञताचित्तोत्पाद्र तं कर्तुं न संमुद्धाति बोधिमेवापेत्तते शात्तप्रशात्तमेव प्रत्यवेत्तते । इयमस्य ध्यानपार् मिता॥यत्कापे क्रियमाने कायस्य तृषाकाष्ठ-कुञ्चवत्प्रतिभासोपमतां प्रत्यवेतते मापाधर्मतां च कापस्यावतर्ति । भूतानित्यतां च भू-तडुष्वतां च भूतानात्मतां च भूतशास्तां च कायस्योपनिध्यायति । उपमस्य प्रज्ञापार् मि-तेति विस्तरः॥ पे॥ 15

पुनर्पर्मस्यैवं भवति । एष सत्नः कुसोदः श्रुक्तधर्मर्रेव्हितः । स मामाक्रोशयति पर् रिभाषते । कुत्त वयमार्व्धवीयां भविष्यामः । स्रतृप्ताः कुशलमूलपर्येषणाभिपुक्ता । एष एव तावन्मया सत्नः पूर्वतरं बोधिमएडे निषाद्यितव्यः। पश्चान्मयानुत्तरा सम्यकसंबोधिर्भिसं-

<sup>1)</sup> Rendered by the Tib. (116. a. 5)  $\five 5$  'cause'; but the phrase is clearly a proverbial one: cf. Vajracch. § 24 fin.

<sup>2)</sup> This is the transitive usage of Vsphar characteristic of Buddh. Sk.; cf. Böhtlingk W.K.F. VII. 384, where M.Vyutp. § 68 is cited and the reading corrected.

<sup>3)</sup> Compound new in Skt.; Pali upanijjhāyati (J.P.T.S. 1887, p. 127).

<sup>4)</sup> Dhammap. 87, p. 16.

बोद्धव्येति ॥ पे ॥ ईदशानामस्माभिः सवानामदात्तानामगुप्तानामनुपशात्तानामर्थाय संना-काः संनद्धव्याः ॥ पे ॥ कृत वयं धर्मतां प्रतिसरिष्यामः । को ऽत्राक्रोशित वा म्राक्रुश्यते वा । स परिगवे[89a]षमाणो न तं धर्ममुपलभते । य म्राक्रोशित वा म्राक्रुश्यते वा । स म्रात्मप-रानुपलब्धोपलम्भदृष्टिविगतः तमत इति ॥

म्गवत्यामिट्युक्तं । एवं चित्तमुत्पाद्यति । येन मया सर्वसत्नानां विवाद् उत्सार्णित-व्यः । सो अकं स्वयमेव विवद्गि । लाभा में डर्लब्धा यो अकं बल्पित प्रतिबल्पामि । येन मया सर्वसत्नानां संक्रमभूतेन भवितव्यं सो अकं परस्य त्निम्त्यिप वाचं भाषे । पर्रूषं वा प्रतिवचो द्दामि । इदं मया नैव वक्तव्यं बडसमेन । एडकमूक्तसमेन मया कलक्विवादेषु भवितव्यं । पर्तो डरूक्तान् इरागतान् इर्भाषितान् भाष्यमाणान्वचनपथान् शृणवता चित्तं नाधातिपतव्यं । परेषामित्तके न ममैतत्साधु न प्रतिद्वयं यो अकं परस्य दोषात्तरं संबन्ये-यम् । एतव मम प्रतिद्वयं पदकं परेषां दोषात्तरमिप संश्रोतव्यं मन्ये । तत्कस्य केतोः । न मयाशयो विकोपितव्यो येन मया सर्वसत्नाः सर्वमुखोपधानेन सुखितव्याः परिनिर्वाप-पितव्याश्चानुत्तरां सम्यक्संबोधिमिभसंबुध्य तत्र नामाकं व्यापखे । न च मया परेषां स्वपराद्वानामिप व्यापत्तव्यां । स नामाकं मो कं लोभं गव्कामि । इदं तु मया कर्णीयं । दृष्ठपराद्वानामिप व्यापत्तव्यां । न मया बोवितात्तराये अपि क्रियमाणे तोभः कर्णीयः । न मया भक्रिस्खे उत्पाद्यितव्येति ॥

बोधिसबप्रातिमोत्ते अप्युक्तम् । ये क्रुडाः सत्नास्तानाश्चासर्यात तमापयति । श्रनुलोम-यति धर्मेण तोषयतीति ॥

इति शितासमुचये तातिपार्गिता परिच्छेरो नवमः॥ १॥

<sup>1)</sup> The Tib. gives no help to the identification of this work. Apparently a recension of the Prajñāpāramitā is intended; compare the quotations in Ch. XII below. See also the successive extracts in Madhy.-vr., 160. 10—18 ('uktaṃ Bhagavatyāṇ') and 162. 16—30 ('uktaṃ bhagavatyāṇ Prajñāpāramitāyāṇ).

<sup>2)</sup> Added in margin. The Tib. 117 b 2 has ਧ੍ਰਗ੍ਰਾਗ੍ਰਿੰਸ਼੍ਗ੍ਰਿੰਸ਼੍ਹਾ ਨੂੰ ਨ੍ਯੂਸ਼ੰਸ਼ਮ as if the reading were kim aham tamo gacchāmi?

5

X.

### वोर्यपार्गिता दशमः परिच्छेदः ॥

रवं तात्तिप्रतिस्थितः श्रुते वीर्यमार्भेत । म्रन्यथा श्रुतमेवास्य विनाशाय संपद्यते ॥ यथोक्तं चन्द्रप्रदीपसूत्रे ।

> कियद्वर्ह्स धर्मपर्यायुणेया शीलं न रत्तेत स्रुते नमत । न बाक्रसुत्येन स शक्युं त्रापितुं डःशीलपेन त्रजमान डर्गतिम् ॥

श्रुतानुशंसास्तु नारायपापरिपृच्कायामुक्ताः । तथा कि कुलपुत्राः श्रुतवतः प्रज्ञागमो भवति । प्रज्ञावतः क्रेशप्रशमो भवति । निःक्रेशस्य मारो अवतारं न लभते ॥

स्रत्र च मरुर्षेक् [896]त्तरस्य ज्ञातकं विस्तरेण कृत्वारु । धर्मकामानां कि । विमलितंतः । बोधिसत्वानां मरुसित्वानां सगौर्वाणां सप्रतीशानां स्रन्यलोकधातुस्थिता स्रिपि 10 बुढा भगवतो मुखमुपदर्शयित धर्म चानुस्रावयित्तं । धर्मकामानां । विमलितः । बोधिसत्वानां पर्वतकन्द्रवृत्तमध्येषु धर्मिनधानािन नितिप्तािन । धर्ममुखान्यनतािन पुस्तकगतािन कर्तलगतािन भवित्त । धर्मकामानां विमलिते । धर्ममुखान्यनतािन पुस्तकगतािन कर्तलगतािन भवित्त । धर्मकामानां विमलिते । बिद्याि स्वानां पूर्वबुद्ध-दर्शिन्यो देवता बुद्धप्रतिभानमुपसंक्रित्त ॥ पे ॥ पित्तीणापुष्काणां बुद्धा भगवत्तो देवता- ध्यापुर्वलं चोपसंक्रिति । बुद्धािधस्रानेन देवतािधस्रानेन च काङ्कामाणा वर्षसक्षमवित- 15 स्रते ॥ पे ॥ पावत्कत्वं वा कल्पावशेषं वा पावदा स्राकाङ्कति धर्मगौरवज्ञातानां बोधि- सत्वानां बुद्धा भगवत्तो ज्ञामप्यपनयित्त । व्याधीनपनयित्त । स्मृतिमुपसंक्र्ति । गतिं म-

<sup>1)</sup> The readings of Sansk. and Tib. are alike doubtful in these gathas.

<sup>2)</sup> After  $bah\bar{u}$  a later hand has inserted the syllable na.

<sup>3)</sup> çakshu MS.

<sup>4)</sup> Cf. Minaev, Recherches, p. 35, n. 1.

<sup>5)..5)</sup> This sentence is erroneously repeated in the MS.

<sup>6)</sup> Cf. 15. 14 supra.

तिं प्रतिभानं चोपसंक्रिति ॥ पे ॥ दिष्टिकृतानि विनोदयिति । सम्यादिष्टिं चोपसंक्रिति । धर्मगौरवेषा । विमलतेतः । बोधिसबानां मकासबानां सर्वेषिक्रमभयानि न भवति । त-स्मात्तिक् विमलतेतः श्रुतसंभारकौशल्याभियुक्तेन बोधिसबेन भवितव्यमिति ॥

किमाकारं श्रुतं बोधिसत्वविनये प्रशस्तं। यया ग्रापीतपमतिसूत्रे अभिक्तिं। ग्रशी- त्याकारप्रवेशं युतं । तस्त्रया । क्रन्दाकारमाशयाकारमध्याशयाकारं प्रयोगाकारं निर्माणा-कारमप्रमाणाकारं कल्याणिमत्राकारं गौर्याकारं प्रदित्तणाकारं सुवचनाकारं पर्युपासना-कार्मविक्तयोत्राकारं मनस्काराकारमवित्तेपाकारमवस्थानाकारं रत्नसंज्ञाकारं भेषव्य-संज्ञाकारं सर्वव्याधिशमनाकारं स्मृतिभन्ननाकारं गतिबोधनाकारं मतिरोचनाकारं बुद्धि-प्रवेशाकार्मत्त्रबुद्धधर्मश्रवणाकारं त्यागवृंक्णाकारं दातावानेपाकारं बद्धश्रुतसेवना-10 कारं सत्कृत्यप्रोत्यन्भवनाकारं कायौद्धित्याकारं चित्तप्रक्कारनाकार्मपरिखेर्श्यवणाकारं धर्मश्रवणाकारं प्रतिपत्तिश्रवणाकारं परदेशनाश्रवणाकारं स्रश्तवाश्रवणाकारं स्रभिज्ञा-श्रवणाकार्मन्ययानास्पृकुणाश्रवणाकार् प्रज्ञापार्मिताश्रवणाकारं बोधिसविपटकश्रव-णाकारं संयक्वस्त्यवणाकारम्पायकौशल्ययवणाकारं ब्रह्मवि[१०० a]कार्यवणाकारं स्मृतिसंप्रतन्यश्रवणाकारं गीर्वाकारं उत्पादकीशल्यश्रवणाकार्मन्त्पादकीशल्यश्रव-15 णाकार्मश्रभाकारं मैत्र्याः श्रवणाकारं प्रतीत्यसम्त्पादाकारं श्रनित्याकारं इष्लाकार्म-नात्माकारं शात्ताकारं श्रन्यतानिमित्ताप्रीणिक्ताकारं अनिभसंस्काराकारं कुशलाभिसं-स्काराकारं सवाधिष्ठानाकारं खविष्रणाशाकारं स्वाधीनाकारं स्वचित्तारतणाकारं वो-र्यस्याश्रंसनाकारं धर्मनिध्यत्याकारं क्लेशविपताकारं स्वपत्तपरिकर्षणाकारं परपतक्लेश-निम्रकाकारं सप्तधनसमवशरणाकारं सर्वदारिद्योपकेदाकारं सर्वविद्यत्रशस्ताकारं परिड-20 ताभिनन्दनाकारं मार्पसंगताकारं मनार्यप्रसादनाकारं सत्यदर्शनाकारं स्कन्धदोषविवर्ध-

<sup>1)</sup> Added in margin.

<sup>2)</sup> Probably the book so called (K.F. 215; Nanjio 23 (12), 1005) translated by Hiouen Thsang, not a division of literature. The same *piṭaka* is mentioned in the opening words of the Lankāvatāra (Rāj. Mitra, Nep. B. L. 114.22 and my own Cambridge Cat., 21.3).

नाकारं में स्कृतदोषपरितुल्वे नाकार्मर्थप्रतिशरणाकारं धर्मप्रतिशरणाकारं मर्वविषयाकर-णाकारं म्रात्मपरिकृताकारं मुकृतकर्माननुतप्यनाकारं विशेषगमनाकारं सर्वबुद्धधर्मप्रति-लाभाकारमिति ॥

पुनर्त्त्रेवाक् । यग्न धर्मसंभार्योगः स र्वास्य ज्ञानसंभारो भवति । तत्र कतमो धर्म-संभार्योगो येयमल्पार्थता उल्प्यम्हिता उल्प्यभाषता उल्प्यपिष्कारता पूर्वरात्रापर्रात्रं 5 ज्ञागिर्कापोगमनुपुक्तस्य स्रुतार्थपिर्तुल्वनता । भूपो भूपः पर्पेषणता । चित्तस्यानाविलता । नोवर्षांनां विष्क्रम्भनता । स्रापतिषु निःशर्णज्ञानं । स्रकौकृत्यता । स्रपर्वत्थानता । प्रतिपत्तिसारता । धर्मनिस्ता धर्मप्रवणता धर्मप्राग्भारता । पराक्रमसंपत्रता स्रादीप्तशिर्धिलोपमता ज्ञानपर्वेद्धा । तन्मपावकारिता । स्रिशिवलशोलता उनित्तिसधुरता विशेष-गामिता संगिषाकाविवर्जनमेकारामता उर्णयाभिमुख्यननस्कारता स्रार्थवंशसतुष्टिः।धृत- 10 गुणोष्ठचलनता धर्मारामरितरतता लौकिकमस्नास्मरणता लोकोत्तरधर्मपर्येष्टिता स्मृत्यप्रमोषता । स्र्वंगत्यनुग्रिश्विता । मत्या मार्गानुलोमता । धृत्या संवर्प्रत्यपैर्ज्ञाना-

<sup>1)</sup> A new form: Tib. (119 a 5) 교도 기가 (다. infra l. 6.

<sup>2)</sup> Here the Tib. has two mere  $\bar{a}k\bar{a}ras$  referring to preserving [what is heard] in one's consciousness  $(\bar{A}^{N})$  and 'in sutras of true purport'  $(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}(\bar{A}^{N})^{N}($ 

<sup>3)</sup> See Senart, Mhv. I. 587.

<sup>4)</sup> Pali form; cf. Ch. s. v., and likewise s. v. vikkhambaṇa. Tib. 짓지지 첫자시 'the obscurations (depravities) of the mind' — five in number, as in the Pali authorities.

<sup>5)..5)</sup> A stock-phrase in Buddh. literature for intense earnestness; cited by Ch. from Jāt. [I] 11[.15], and to be replaced (on MS. authority) in Lal.-v. 216 ad fin., where Rāj. Mitra's text reads wrongly opracarano.

<sup>6)</sup> gatyārthagatyanugamatā MS.; Tib. 국국 출기 작각다 (sic) '유턴'건' 'following up the perception of the meaning'.

नुगमः । द्वीरपत्राप्यालंकारता । ज्ञानानुगमनमारता । स्रज्ञानविधमनता । स्रविद्यामोत्तः तमस्तिमिरपटलपर्यवनद्वस्य प्रज्ञाचनुर्विषुद्धः । मुविषुद्धबुद्धिता । बुद्धिविस्तीर्णता । स्वनुष्पिरमन्यनता । संकुचितबुद्धिता प्रभिन्नबुद्धिता । प्रत्यत्तबुद्धिता । स्वप्राधीनगुणता । स्वगुणैरमन्यनता । पर्गुणपरिकोर्तनता । सुकृतकर्मकारिता । कर्मविषाकानुद्धुरता । कर्मपरिष्रुद्धिज्ञान
5 मिति ॥

िकं स्रोतव्यं। उत्तं भगवता ज्ञानवैपुल्यमूत्रे। सार्थकानि शास्त्राणि शिवितव्या-नि। स्रपार्थकानि परिवर्ज्ञिषतव्यानि । तत्त्रव्या । लोकायतशास्त्राणि दण्डनीतिशास्त्राणि काखो<sup>®</sup>र्द्शास्त्राणि वाद्विद्याशास्त्राणि कुमारक्रीडाशास्त्राणि जम्भकविद्याशास्त्राणि ॥ पे॥ यान्यपि तद्न्यानि कानिचिन्मेवतप्रतिकूलानि शास्त्राणि संमोक्त्य संवर्तत्ते तानि स-10 वीणि बोधिसत्यपानसंप्रस्थितेन परिवर्ज्ञिपतव्यानीति॥

एवं स्रुतवता चित्तं शोधिषतुमर्गयमास्रयणीयं । कथं पुनराशयसंपन्नस्याप्युयद्त्तपिर-पृच्छायां गृरूमनुत्तातं । यत्नवतो अप्यमामर्ध्यात् । परदारादिष्ठिष तिर्क्ति नापितः स्यात् । न तेषामसामर्थ्ये अपि प्रकृतिङ्कष्टलाङ्कावासस्य च प्रत्तितिसावस्यवादिति ॥

॥ इति शितासमुच्चये वीर्यपार्मिता परिच्हेरी दशमः ॥ १० ॥

<sup>1)</sup> ogamahrīro MS. I follow the Tib. in dividing the clauses.

<sup>2)</sup> The Tib. adds as the end of this quotation: བ<table-container>ྲུན་བ་བུར་བེ་བུ་ (bhadanta Çāriputra) 필드'冉བ་སམམས་དང་རྡུམས་শ্রু་ (bodhisatvānām) 씨་བྲིས་শ্রু་རྡོ་ས།ས་ (jñānasambhāraḥ ut supra) 리་བད་ང་ནས་གསངས་སོ་ (na parihīyate (?) iti).

<sup>3)</sup> On the meaning 'a magical performance for procuring.. death', and for other spellings of this word see Hörnle, Bower, MS. Pt. VI (really an extract from Pañca-rakshā) p. 227, n. 8. Tib. ਤ੍ਰਿੱਡੀ 'imprecation'. For the whole passage cf. Minaev. Journ. Publ. Instr. 1871. № 11 p. 97 and S. d'Oldenburg «Записки» VIII, 60—61.

<sup>4)</sup> This syllable a sec. manu.

5

10

15

#### XI.

# **अर्**ण्यसंवर्णनं नामैकादशः परिच्छेदः ॥

तदेवमुग्रद्तपरिष्ट्काविधिना गृरुदोषान्भाविषवा श्रुतवता चित्तं शोधिषतुमरूणय-माश्रपणीपमिति स्थितं ॥ तथा चोक्तं चन्द्रप्रदीपसूत्रे ।

न जातु कामान्प्रतिषेवमाणः पुत्रेषु दिरेषु जिनत्व तृष्णां।
गृरुं च सेवित्व जुगुप्तनीयमनुत्तरां प्राप्त्यित सो अप्रबोधिम्॥
ये काम वर्जे ति यथा अग्रिकर्षू पुत्रेषु दिरेषु जिनत्व तृष्णां।
उत्तस्त गेरुाद्भिनिष्क्रमित न डर्लभा तेष्ठियमप्रबोधिः॥
न किथ्य बुद्धः पुरिमेण श्रासीद्नागतो भेष्यित यो अवितष्ठते।
येरि स्थितेरेव श्रगारमध्ये प्राप्ता इयं उत्तम श्रप्रबोधिः॥
प्रकाय राशिक्षेत्रं यथ खेरिपएउं वसेदर्गयेषु विवेककामः।
क्रिशान् प्रकृति विनिक्त्य मानं बुध्यत्ति बोधि विर्ज्ञामसंस्कृताम्॥ ये॥
श्रव्रवित्त पोतिक् च चीवरेरिक् पुष्पेक्त गन्धेक्ति विलेपनेकि।
नोपस्थिता भोत्ति नरोत्तमा जिना यथ प्रव्रज्ञित्वा चरमाणधर्मान्॥
पश्चिव बोधि प्रतिकाङ्कमाणः सत्वार्थ निर्विष्त कुसंस्कृतीतः।
श्रर्णयाभिमुंख सप्त पदानि गच्छेद्द श्रयं ततः पुण्यविशिष्ट भोति॥

यदि पुनर्वित्तभागसत्वानुनयात्परिषत्कामतया वा लाभादिकामतया वा विवेकप्रवे-शे विलम्बेत ' तदर्थमत्रैवोक्तं ।

<sup>1)</sup> So MS. against metre: read prahāya kleçān.

<sup>2)</sup> Cf. kusangatam 'schlechte Verbindung' quoted from Mbh. by B. & R.

<sup>3)</sup> Though metrically irregular, these words preserve the sense; Tib. ব্ৰীক্ মুম্'ট্ৰীৰ্ম' বি (120 b 5). With sapta padāni cf. 167.3.

5

10

15

न विज्ञ बालेकि करोत्ति विग्रक् सत्कृत्य बालान्परिवर्जयित ।

ममासिको वे ति प्रड्रष्टचिता न बालधर्मे कि करोत्ति संस्तवम् ॥

न विज्ञ बालान करोति मेवनां विदित्त बालान स्वभावसंतितम् ।

कियचिरं बालसुसेविता पि पुनो अपि ते भोत्ति ग्रमित्रसित्तभाः ॥

न विज्ञ बालेषिक विग्रसित्त विज्ञाय बालान स्वभावसंतितम् ।

स्वभावभित्रा प्रकृतीय बालाः कुतो अस्ति मित्रं कि पृष्टग्जनानां ॥

सक्धामिकोनो वचनेन उक्ताः क्रोधं च दोषं च ग्रप्रत्ययं च ।

प्राविष्करोत्ती इमि बालधमा इममर्थ विज्ञाय न विग्रसित्त ॥

बाला कि बालेकि समं समेत्ति यथा ग्रमेध्येन ग्रमेध्य सार्डम् ।

विज्ञः पुनिर्वज्ञज्ञनेन सार्ड समेत्ति सर्पिर्यथ सर्पिमग्रडे ॥

तथा च पुनरत्रीवमाकः ।

मूमुखिताः सर ते नर्लोके येषु प्रियाप्रिय नास्ति कि हैचित्।
ये च न कन्र्रके अभिरमते श्रामणकं मुमुखं श्रनुभोति॥
येषु ममापि तु नास्ति कि हैचित्। येषु परिमक्त सर्वशु नास्ति।
खद्भमा विचर्तिम् लोकं गगने पवन यथेव त्रति॥

<sup>1)</sup> The Tib. renders as if the reading were: 'mamāntike te [sc. bālāḥ] pradushṭacittā' iti [matvā] vijño na karoti'.

<sup>2)</sup> Cf. Pali sahadhammika (e. g. Mahāvagga, VI. 31. 4). -eno (if genuine, compare samvrtasyo below) must be coordinated with the Prakrit instr. -enam.

<sup>3)</sup> This confirms the reading, questioned by Böhtlingk (W.K.F., VII. 362), of Divy. 201 (not 210).23.

<sup>4)</sup> Unmetrical; but certified by the Tib.  $+\pi$  (121 a 3). Qu. correct to  $\circ ik\bar{a}m \ sukh\bar{a}m$ ?.

<sup>5)</sup> This illustrates the usage of khadga = pratyekabuddha recorded in lexx.; cf. B. R. s. v. Compare also Suttanip. 6—12; Mhv. I. 357—8.

<sup>6)</sup> i. e. vicarant' ime.

<sup>7)</sup> The metre is quite irregular; but the substantial correctness of the text is shown by the Tib. 정치 [지다'대학자 12] 표 4).

स्युः मुखिता वत ते नरलोंके येष न मर्ज्ञात मानम लोंके। वायुममं मर तेष्ठिक चित्तं नो च प्रियाप्रिय विष्यति संगो॥ श्रिपय ये डिखितेकि निवामों येशीय प्रिया डिखितेकि वियोगो। श्रुत्त उमे श्रीप तेकि बिक्ता ते मुखिता नर्ये रत धर्मे॥

पुनर्त्रेवोक्तम्।

5

10

15

भैवित सततमल्पकृत्ययोगी पृथु गुण दोषत सर्वि वर्जयिखा।
न विवद्ति [916] कराचि पुक्तपोगी इिम गुण तस्य भवत्यर्पयवासे॥
सर भवित निविधा संस्कृतेऽसी न भवित तस्य पृक्ता कि चि लोके।
न च भवित विवृद्धिराम्रवाणां वनवसतोऽस्य भवित झानुशंसाः॥
ऋधिकरण न तस्य ज्ञातु भोती सर उपशासरतो विवेकचारी।
वचि मनिस काय संवृतस्यो बङ्गगुण तस्य भवत्यर्पयवासे॥
भैविति खनुकूल तस्य मोत्रो लघु प्रतिविध्यति सोऽधिमुक्ति शासाम्।
विनिचिरि धिमुक्ति सेवतोऽस्य इिम गुण भोत्यर्पयवासि सर्वे॥

पुनराक्त ।

वनष्णुउ सेवथ विविक्त सदा वित्तित्व यामनगरेषु रितम्। म्रिद्यतीयखद्गसम भीय सदा न चिरेण लटस्यय समाधिवरम् । इति ॥ म्रार्थराष्ट्रयालसूत्रेऽट्याक् ।

<sup>1)</sup> dukhutehi MS.

<sup>2)</sup> Metre: Pushpitāgrā.

<sup>3)</sup> Tib. 📆 ([question for] dispute'; cf. Pali usage.

<sup>4)</sup> Metre not identified, but differing from the preceding by one short syllable only.

<sup>5)</sup> marg. vasatoo.

<sup>6)</sup> Metre: Pramitākshara.

<sup>7)</sup> Cf. 54. 16; MS.  $R\bar{a}stra^{\circ}$ . Tib.: ਪ੍ਰਾਪ' $\Lambda$ ੍ਰਿੱਸ: ਗੁੰਨ੍'ਗ੍ਰਿੰਗ, ਪ੍ਰਾਪਨ੍ਹਿੰਸ਼, ਗੁੰਨ੍'ਸ਼ਨ੍ਰੇ' =R. °pari-prechā-sūtra.

5

त्यक्को गेरुमनसरोषगरुनं चित्तानपेद्धाः सर्। ते अरुपय रितमाप्रुवित गुणिनः शासेन्द्रियाः मूरेताः ॥ न स्त्रीसंभव नैव चापि पुरुषस्तेषां क्वचिद्धियते । रुकाको विरुर्शेत खडुमरशाः शुद्धाशया निर्मलाः ॥ लाभैनीपि च तेषु रुषं स्वमनो लीयस्यलाभैनं च । म्रल्पेच्का इतरेतररिभारता मायाकुर्कावर्षिताः (5) ति ॥

उग्रदत्तपरिपृच्कायामप्याक् । सत्तसंसर्गो मे न कर्तव्यो न कि मयैकसबस्य कुशलमू-लानि संजनपितव्यानीत्यादि ॥

यदि पुनः **मुतवानिमां त्तणां**मपदमामाय्य लाभादी सक्तः चित्तं न शोधपेत्स एवैकः ' स-10 देवके लोके विचतः स्याद् ॥

उक्तं स्मार्यर त्वक्टे । तत्वया काश्यप किश्चित्व पुरुषो मक्ता उदकार्णवेनोस्त्रमान उ-दकतृष्णपा कालं कुर्याद् । एवमेव काश्यप इके प्रमणबाह्मणा बद्धन्धर्मानुदृह्म पर्य-वाप्य न रागतृष्णां विनोदयित । न देषतृष्णां । न मोक्तृष्णां विनोदयित । ते मक्ता ध-र्मार्णवेनोस्त्रमानाः क्रेशतृष्णपा कालगता । द्वर्गतिविनिपातगामिनो भवसीति ॥

15 तस्मादवश्यमर एयमाश्रयेत् ॥

तादृशानि च स्थानानि स्राम्ययेत् । येषु च स्थानेषु नातिह्रिरे पिएउपातगोचरो भवति

<sup>1)</sup> Metre: Çārdūlavikrīdita.

<sup>2)</sup> MS. çū°; Tib. 5□ agreeing with the meaning kṛpālu of Sk. lexx. B² quotes Saddh.-p.; cf. Ch. p. 490.

<sup>3)</sup> In the MS, this syllable has been deleted and ni (?) substitued. If this is really an emendation on metrical grounds, it is unnecessary; cf. isn- etc. at 103.2 supra.

<sup>4)</sup> த்வு'டிக்லு 'hypocrisy', like kuhanā supra 131. 3, 6.

<sup>5)</sup> In the Tibetan the quotation extends to six lines more (121 b 4-6).

नातिसंनिकृष्टे । येषु पानीपानि भवत्यव्कानि श्चीनि निर्मलान्यल्पापासानि सुखपरिभो-गानि या[92 a]नि च स्थानानि वृतसंपन्नानि भवति पृष्पसंपनानि फलसंपन्नानि पन्नसंपन्ना-न्यपगतद्रष्ट्यापदानि गुकासंपन्नानि प्राग्भारसंपन्नानि सुखपरिसर्प्यकाणि शालान्यदिती-यानि तादृशानि स्थानान्याश्ययेत् । स तेषु स्थानेषाश्यितो यद्नेन पूर्वपितं भवति तन्नि-भो रात्रीस्त्रिर्दिवसस्य स्वाध्यायति नात्युचेन स्वरेण नातिनीचेन नोहतीरिन्द्रियेन ब- ६ क्रिंगतेन चित्तेन प्रसार्मुपजोवन् यन्थमुपधार्यविमित्तान्युद्रह्णन्मिद्रमपत्रामन् । सचेदा-रएयकस्य भित्तो राजा वोपसंक्रामित राजमात्रो वा उन्ये वा ब्राव्सणतित्रपनैगमजानपराः । तेन तेषामाररेषा स्वागतिक्रया कर्तव्या । एवं चानेन वक्तव्यं । निषीर मक्राराज यथा प्र-ज्ञप्त म्राप्तने । मचेडपविशति हाभ्यामप्यपवेष्टव्यं । मचेन्नोपविशति उभाभ्यामपि नोपवेष्ट-व्यं । मचेच्चचलेन्द्रियो भवति उत्कर्षिपतव्यं। तस्य ते मक्तिराज्ञ लाभाः मुलब्धा यस्य ते 10 भूप्रदेशे शोलवत्तो गुणवत्तो बद्धयुताः यमणबात्सणाः प्रतिवसत्ति । वनुपद्गताश्चीर्भटादि-भिः ॥ सचेत् स्थिरो भवति विनीतः प्रशात्तेन्द्रियो भव्यश्च भवति धर्मदेशनायाः ततोऽस्य विचित्रा धर्मदेशना उपसंक्र्तव्या । सचेद्विचित्रां न प्रियापते । संवेगानुकूला धर्मदेशना उपसंकृतंव्या । सचेत्संवेग[ानुकूलां] न प्रियायते उदारोदाराणि तथागतमाकृतम्यानि उ-परेष्टच्यानि । ब्रात्मणतित्रयनैगमन्नानपरानामप्यपत्तेक्रामतां यथानुत्रपाः क्रिया उपतं- 15 र्क्तव्या । स एवं बक्कथ्रतः सन्प्रतिबलो भवति धार्पथ्रवणिकानां चित्तमाराधितं । ते च मबास्तस्यात्तिके प्रीतिं च प्रसादं च प्रामोखं च प्रतिलभत इति॥

<sup>1)</sup> tribhir divasasya MS.; but Tib. প্র (read পূর্)'মর্'বাষ্ট্রা'র্' (122 a 6).

<sup>2)</sup> Tib. 직접적기자: [ 'Should exhort' (?).

<sup>3)</sup> Supplied from the Tib. which has \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \)

<sup>4)</sup> A new form; cf. Ch. s. v. dhamma-savanam.

उपर्त्तपरिष्टकायामप्याक् । पुनर्परं गृक्षते प्रत्रज्ञितेन बोधिसबेनार्एये प्रतिवस-ता र्वम्पपरीतितव्यं। किमर्थमरूमरूपये प्रतिवसामि । न केवलमरूपयवासेन श्रमणो भ-वित । बक्वो अध्यत्रादाता ग्रविनीता ग्रप्का ग्रनिप्काः प्रतिवसित । तस्यया । म्-ग[92b]वानर्पतिसंघचौरचएउ।लाः प्रतिवसत्ति ' न च ते श्रमणग्णासमन्वागता भवति ' ь म्रपि तु खलु पुनर्कं परयार्थापार्एये प्रतिवसामि स मया ऽर्थः परिपूर्पितव्यो पद्धत मा-मणयार्थः ॥ पे ॥ पुनरपरं गृक्षते प्रत्रज्ञितेन बोधिसबेनारणये विक्रता रवमुपपरीतित-व्यं । किमर्थमक्मर्गयमागतः । तेनैवं मीमांत्तिव्यं । भवभीतोऽसम्यक्मर्गयमागतः । क्तो भवभीतः । संगणिकाभवभीतः । संसर्गभवभीतो रागद्वेषमोक्भवभीतो मानमद्घतविः दाक्भयभीतो लोभेष्यामात्मर्यभयभीतः द्वपशब्दगन्धरमस्पष्टव्यभयभीतः । सो उक्तार-10 मनकार्भपभीतः । स्रीहत्यविचिकित्साभपभीतः । स्कन्धमार्भपभीतः । क्रेज्ञामार्भपभी-तो । मृत्युमार्भयभीतो । देवपुत्रमार्भयभोतः । ब्रनित्ये नित्य इति विपर्याप्तभयभीतो उना-त्मन्यात्मेति विपर्याप्तभवभीतो अश्रुचौ श्रुचिरिति विपर्याप्तभवभीतो । इब्बे सुखमिति विपर्यासभयभीतः । चित्तमनोविज्ञानभयभीतो । निवरणावरणपर्यत्यानभयभीतः । सत्कायदः ष्टिभयभीतः पापित्रभयभीतो । लाभसत्कारभयभीतो अकालमस्रभयभीतो अदृष्टे दृष्टिमिति 15 भवभोतो अयुते युतमिति भवभोतो अमते मत्तमिति भवभीतो अविज्ञाते विज्ञातिमिति भव-भीतो ४ श्रमणे श्रमणमदभयभोतो ४ न्योन्यविद्वेषणभयभीतः कामधातुत्रपधात्रत्रप्यान्य पोतुभयभीतः सर्वभवगत्युपपत्तिभयभीतो निर्यतिर्परयोनिपित्विषयभयभीतः संने-पेण सर्वेभ्यो अनुशलोभ्यो मनसिनारिभ्यो भवभीत रुभ्यो खुक्मेवंद्वपेभ्यो भवभीर्वेभ्यो भीतोऽर्गयावासम्पगतः ॥ वे ॥ प्नर्परं गृरुपते प्रत्रजितन बोधिसबेनार्गयवासस्यितेन 20 भीतेन वा त्रस्तेन वा एवं शित्तितव्यं। यानि कानिचिद्रयान्युत्पखत्ते सर्वाणि तान्यात्म-याक्त उत्पद्यते ॥ पे ॥ सचेत्पुनर्रुपर्णये प्रतिवसन्नात्मयाकं परित्यतेषं नात्माभिनि-वेशं नात्मपरियकं नात्मनिदानं नात्मत्ष्णां नात्मसंज्ञां नात्मवादोपादानं नात्म[93 a] इ-

<sup>1)</sup> See M. Vyutp. § 155 and Ch. s. v. dhatu.

ष्ट्रिं नात्माधिष्ठानं नात्मपरिकल्पनां नात्मरत्तां परित्यत्तेयं । निर्र्यको मेऽरएयवामः स्याद् । म्रपि तु खलु पुनर्ग्रुपते नास्त्यात्मसंज्ञिनो ४ राग्यवासो । नास्ति परसंज्ञिनः ॥ वे ॥ म्रर-एयवासो नाम गृक्पते उच्यते सर्वधर्मेष्ठसंभववासः सर्वधर्मेष्ठसंगवासः ॥ पे ॥ तस्यथा गृक्-पते ४ राग्ये तणगृत्मीषधिवनस्पतयः प्रतिवसत्तो न बिभ्यति नोन्नस्यति न संत्रस्यति न संत्रासमापद्यते । रवमेव गुरुपते प्रत्रितिन बोधिसबेनारुएये विक्रता तुणगुल्मीषधि- ह वनस्पतिकाष्ठकञ्चवदात्मप्रतिभासवत्संज्ञा कापे उत्पाद्यितव्या । मापासमता चित्तस्यो-त्पार्पितव्या । कोऽत्र बिभेति । कोऽस्मिन्त्रस्यति । तेन भवभीतेन वा त्रस्तेन वा रवं योनिशः काय उपपरीक्तितव्यः। नास्त्यत्र काये म्रात्मा वा सत्नोवा जीवो वा पोषो वा प्-द्रलो वा मनुज्ञो वा मानवो वा । अभूतपिकत्त्य एष पद्वत भयं नाम । स मया ५भूतपिर-कल्पो न परिकल्पियतव्यः । तेन यद्यार्गये तृषागुल्मीषिधवनस्पतयः प्रतिवसत्ति स्रममा 10 म्रपियकाः ' एवमेवाममेनापिरयकेणारणयमेव सर्वधर्मा इति ज्ञाता उपसम्पर्धा विकर्त-व्यं। तत्कस्य केतोः। रणोक्दो ४रएयवासो अममो ४परियकः॥ पे॥ प्नरपरं गुरुपते प्र-व्रजितेन बोधिसबेन ब्रहानुज्ञातोश्राप्यवास इति ज्ञाबाश्राप्ये वस्तव्यं। स्रत्र कि मृक्तध-र्मपरिपूरिर्भवति । उपस्तब्धकुशलमूलः पश्चाद्वामनगर्गनगमराष्ट्रराजधानी खनतीर्प धर्म देशियष्यामि ॥ पे ॥ सचेत्पूर्नाकृपते प्रत्रिज्ञतो बोधिसत्व उद्देशस्वाध्यायार्थं गणमवतर् 15 ति । तेन तत्र सगीरवेण भवितव्यं सप्रतीसेनाचार्योपाध्यापेषु स्थविरमध्यनवकेषु भितृषु प्रदृतिणभिवतंव्यमनलसेन स्वयंकारिणा उपरोपतापिना न च तेनोपस्थानगुरुकेण भः वितव्यं । एवं चानेनोपपरो त्तितव्यं । तथागतोऽप्यर्कन्सम्यकसंबद्धः सदेवस्य लोकस्य स-

<sup>1)</sup> Probably there is another lacuna here, not however greatly affecting the sense. (Tib. 124 a. 1-6).

<sup>2)</sup> A prakritic form not hitherto found in literature; see however M. Vyutp. § 207 — a section founded in part on this passage or on another closely resembling it.

<sup>3)</sup> Apparently a stock-phrase in Buddhist books: see Saddh.-p. cited by B. & R. s. v. nigama; also Lal.-v. 571. 19.

<sup>4)</sup> pra added in margin (cf. pradakshinīya Vajracch. 34.11); but the addition is not required, cf. dakshinīya infra.

मार्कस्य सब्रह्मकस्य सम्ममणब्राह्मणिकायाः प्रज्ञायाः पूजितो द्विणीयः सर्वसवानां । सोऽपि तावव कस्यचित्सेकाशाद्धपस्थानं स्वीकरोति । कि [936] पुनर्माभिर्शितितैः शितितुकामैः। म्रपि तु वयमेव सर्वसवानामुपस्थापका भविष्यामः। वयमेव परेषामुपस्थानपरिचर्या करिष्यामो न च पुनः कस्यचित्सकाशाद्धपस्थानपरिचर्या स्वीकरिष्यामः। त- तकस्य हेतोः। उपस्थानगुरुकस्य हि गृरुपते भित्तोर्गुणधर्मानुप्रहो नश्यति। पेषां च संग्रहं करोति तेषामेवं भवति। उपस्थानहेतोरेषो ऽस्माकं संग्रहं करोति॥

पुनर् त्रवाक् । सचेत्पुनर्गृक्ष्पते ब्रार्णयको बोधिसत्नो धर्मश्रवणार्थिक ब्राचार्थी-पाध्यायदर्शनार्थिको वा ग्लानपरिष्ट्क्को वा प्रामात्तिकं श्रयनासनमागट्केतेन सायमागम-नाय प्रक्रमणाय च चित्तमुत्पाद्यितव्यं । सचेत्पुनर्स्य पर्प्रतिबद्ध उद्देशः स्वाध्यायो वा 10 तेन विक्रि प्रतिवसता ४२एयप्रवणचित्तेन भवितव्यं । एष एव तस्यार्ण्यवासो यत्सर्व-वस्तुष्वर्ण्यसंज्ञा धर्मपर्येष्ट्या चातृप्ततेति ॥

श्चारं स्वराशिम्त्रे उप्युक्तं। यदि पुनरस्य तत्रारणयायतने विक्रतो उप्राप्तपत्वपृथग्ननस्य व्याउम्मा श्चामच्छेयुः ' तेन तत्र न भयं न त्राम उत्पाद्यितव्यः ' एवं च चित्तमुत्पाद्यितव्यं। पूर्वभेवाक्मुत्मृष्टकायबोवितो उर्णयवाम्मुपमतो ' न मयात्र भेतव्यं। नोक्वामितव्यं। श्चिप तु मैत्रोमुत्पाद्यिवा दोषं विवर्जयिष्यामि भयमपनिषयामि। यख्येवमिप कृत्वा ते व्याउम्मा मां बोविताद्यपरोप्य भुद्धीरन् ' तेन मेपैवं चित्तमृत्पाद्यितव्यं।
लाभा मे मुलब्धा यस्य मे उमारात्कायात्मार्माद्तं भविष्यति। न पुनिर्मे व्याउमृमाः शक्वा मयामिषेण तोषयितुं मम मांसं भत्तियता मुखर्पर्शं विक्रिष्यति॥ पे॥ यदि पुनस्तत्रार्णयायतने विक्रतो उमनुष्या उपसंक्रमिष्यत्ति मुवर्णा वा द्वर्णा वा ' तेन न त20 त्रानुनेतव्यं न प्रतिकृतव्यं। यदि पूर्वबृद्धर्शिन्यो देवता श्चारण्यकं भित्नुप्रसंक्रम्य

<sup>1) °</sup>cicchakāçād MS.

<sup>2)</sup> notra° MS; cf. Pali forms, J.P.T.S. 1887, p. 116.

<sup>3)</sup> Last syllable obliterated; for the form see 113.13, 130.18 above, and compare Whitney § 990 ad fin.

<sup>4)</sup> Cf. Senart, Mhv. I. 623 and Lal.-v. 357. 12.

प्रश्नं परिष्ट्केयः । तत्र तेनार्णयकेन भिनुणा यथाशिक्त यथाबलं यथाधर्माधिगमाय तासां देवतानां [१४६] धर्माः देशियतव्यः । यदि पुनस्तावङ्गम्भीरान् प्रश्नान् परिष्ट्केयुर्यान् स बार्णयको भिनुनं शक्नुयाहिसर्शयितुं । तेन निर्मानेन भूवा वाग्भाषितव्या ऽशितितो न परिभवितव्यः । युङ्जिप्यामि घरिष्ये बुद्धशासने । भविष्यति स कालः स समयो यदा ऽधिगतान्धर्मान् श्रुवा सर्वकथा विसर्शयिष्यामि । श्रिष तु प्रतिभातु ते । वयं धार्मश्रवणिका इति ॥ ये ॥ तेन तत्रार्णयायतने प्रतिवसता तृणगुल्मीषधिवनस्पतीनां निमित्तं यक्तीनव्यां । कथमेते भवित्त । यथैषां भावनामस्वामिकानाममानामपरियक्षणामेवं निर्वेश्वेष्टानां निर्व्यापाराणां भवत्युत्पादी भङ्गश्च । न चैषां किश्चिद्वत्पाद्यिता । न निरोधियता । एवमेनवायं कायस्तृणकाष्ठकुञ्जप्रतिभासीपमो अस्वामिको अममो अपरियक्ते निश्चेष्टा निर्व्यापाराणे केतुप्रत्यययुक्तया उत्प्यते । केतुप्रत्ययवैकल्याविक्थिते । न पुनर्त्र कश्चिद्धर्मः 10 परिमार्थत उत्प्यते वा निरुध्यते वेति ॥

पुनश्चोतं । तेन तत्रार्णयायतने विक्रता एवं चित्तमुत्पार्यितव्यं । यद्यव्यक्मरण्यमागत एको ४ दितीयो । न मे कश्चित्सक्षयो यो मां मुकृतं डप्कृतं वा चोर्येत् । स्रिप तु खलु पुनः सत्तीमे देवनागयता बुद्धाद्य भगवतो ये मम चित्ताश्यं ज्ञानित । ते मम साित्ताः । सो ४कृमिक्षरण्यायतने प्रतिवसम्बकुशलचित्तस्य वशं गच्कामि । यदि पुनर्क्मियहू । 15 रमागत एको ४ दितीयो ४ संस्तब्धो ४ ममो ४ परियक्षः कामवितर्के वा वितर्कयेयं । व्यापादं विक्तिसािवतर्के वा वितर्कयेयमन्यं वा ४ कुशलवितर्के वितर्कयेयं । निर्विशेषो भवेयं संसर्गसंगणिकाभिरेतैः सत्तैः । ते च मे देवनागयता विसंवादिताः बुद्धाद्य भगवतो ४ निर्मर्रां भविष्यतीति ॥ ॥

इति शितासमुच्चये घर्णयसंवर्णनो नामैकादशः परिच्छेरः॥

20

<sup>1)</sup> Cf. Dh.-pada 281.5. Both form and usage savour rather of Pali than of Sanskrit origin.

<sup>2)</sup> This word is added in the margin with the previous three epithets; compare Bodhicary.-tikā p. 310 ad fin.

<sup>3)</sup> In the margin apparently referring to this place the following words occur: buddhāç ca bhagavanto 'nāttamanasah syuh | tat tathāham karishyāmi yathā me devatā nāvadhāyishyanti. According to the Tib., this sentence or one like it should form the last words of the chapter.

<sup>4)</sup> The negative syllable has been wrongly deleted in the MS. A A TO N'A! Tib.

#### XII.

## चित्तपरिकर्म दादशः परिच्छेदः ॥

तदेवमर्गये वसन् समाधानाय पुज्यते ॥

उक्तं क् भगवत्यां। म तेषामेव सत्वानामर्थाय ध्यानपारमितायां चर्चवित्तिप्तचित्तो म्वति। तत्कस्य केतोः। [94b] तथा स्वस्यैवं भवति। सौिकिकी ध्यानोपपित्तरपि तावद्वि-तिप्तचित्तस्य द्वर्सभा। कः पुनर्वारो अनुत्तरा सम्यक्संबोधिः। तस्मान्मपा अवित्तिप्तचित्तेन भवितव्यम्। याववानुत्तरां सम्यक्संबोधिमभिसंबुद्धेयमिति॥

पुनरस्यामुक्तं । पुनर्परं सुभूते बोधिसत्नो मक्तासत्नः प्रथमचिक्तोत्पारमुपाराय ध्यानपार्शमतायां चरन् सर्वाकार् ज्ञताप्रतिसंयुक्तेर्मनिसकारिध्यानं समापद्यते । स चनुषा द्रपाणि

रिष्ट्वा न निमित्त्रयाक्तो भवति नानुव्यञ्चनयाक्तो । यतो अधिकरणमस्य चनुरिन्द्रियेणासंवरसंवृतस्य विक्रतो अभिध्यादौर्मनस्ये श्रन्ये वा पापका श्रकुशला धर्माश्चित्तमनुप्राप्रुयुः । तेषां संवराय प्रतिपद्यते । रत्नित चनुरिन्द्रियम् । एवं श्रोत्रेण शब्दान् श्रुत्वा । प्राणेन गन्धान् प्राला । जिक्क्षया रसानास्वाद्य । कायेन स्प्रष्ट्व्यानि स्पृष्ट्वा । मनसा धर्मान्विज्ञाय न
निमित्त्रयाक्ते भवति । नानुव्यञ्चनयाक्ते । यतो अधिकरणमस्य मन इन्द्रियेणासंवरसंवृतस्य

पपकाश्चित्तमनुप्राप्रुयुः । तेषां संवराय प्रतिपद्यते । रत्नित मन इन्द्रिये । स गव्क्विपि तिश्वति निषक्षोअपि श्रयानोअपि भाषमाणोअपि समाक्तित्रावस्थानसमाक्तित्रावस्थां [न] विजक्ति । स भवत्यक्ततलोलः । श्रपादलोलो अमुखलोलो अप्रकीर्णवाक् । श्रवितिहोन्द्रयो अनुद्रतो अनुत्रतो अचपलो अनलसो असंभातकायो असंभात्तिवतः । शात्तकायः शात्तवाक्
शात्तिचतः । रक्त्यरक्ति वा कत्तिपतेर्यापद्यः संतुष्टः ॥ पे ॥ सुभरः सुपोषः । सूपास्यः

कत्त्याणाचारगोचरः । संगणिकया अपि विवेकगोचरः । लाभे अलाभे च समो निर्विकारः।

<sup>1)</sup> Tib. ਐ'੨੨੍ਰੈੱੜ'ੜੋਂ (126. b. s.)

5

10

15

म्रनुवतोऽनवनतः। एवं सुखे उष्खे ' स्तुतौ निन्दायां ' यशस्ययशित ' जीविते मर्गो च समो निर्विकारो ऽनुवतो ऽनवनतः। एवं शत्रौ मित्रे च ' मनापवर्तिनि \*\*\* ' म्रार्वेष्ठना-र्येषु ' शब्देषु संकीर्णेष्ठसंकीर्णेषु ' प्रियाप्रियेषु च द्वयेषु समो निर्विकारः ' म्रनुवतोऽनव-नतः ' म्रनुरोधविरोधापगतः। तत्कस्य केतोः। तथा [95 a] कि स स्वलत्तणमून्यानसंभूता-ननिष्पवाननभिनिर्वृत्तान् सर्वधर्मान्यश्यतीति विस्तरः॥

तत्र लीने मनिस मुद्तिता भावनयोत्तेत्रनं कुर्यात् । उद्देते त्नित्यतामनिसकारैः प्रशमः॥

उभवप्रतिपतार्थं चार्पराष्ट्रपालोक्तां गाथां स्मरेत्।

बक्ज कल्पकोरीभि कराचि बुद्धो उत्पर्यते लोकक्तिो मक्षि ।

लब्धोऽधुना स प्रवरः नणोऽख त्यन्नति प्रमादं यदि मोक्तुकाम । इति ॥

तथा ' मयोपमं वितथमेततस्वप्रोपमं च संस्कृतमवेत्य न चिराद्वविष्यति वियोगः स-र्वप्रियैः । न नित्यमिक् किश्चत् ' उखुद्य पथा घरत नित्यं पार्गितासु भूमिषु बलेषु । मा बातु स्रंसय वीर्यं पावन बुध्यथा प्रवर्रबोधिम् । इति ॥

म्रार्यललितविह्तरेऽप्युक्तं । ज्ञुलितं त्रिभुवं जर्द्याधिडेखिर्मरणाग्निप्रदीप्तमनाथिमरम् । भवनिःशर्णो सद् मूढ जगद्गमति अमरो यथा कुम्भगतः ॥

<sup>1)</sup> The second and contrary word (amana-āpa°?) has been lost. Tib. שֶׁלָץ בָּיָּ מֹבִי קֹלְיִלְץ בִּיּאַיִּקְלִיץ בִּיּיִלְן (127. a. 2.)

<sup>2)</sup> Tib. 新スペスエッガス、Cf. p. 120, n. 2.

<sup>3)</sup> The subjoined extract has been collated with the MS. Hodgson № 7 (H.) of the R. As. Soc. (London), f. 130. a, with which Camb. Add. 2195 (C.) f. 85. b practically agrees; and with the printed edition of Rājendralāla Mitra (R.) p. 204. s. Obvious corruptions are not recorded, especially where Rāj. Mitra has printed in defiance of the metre — here the simple anapaestic Toṭaka.

<sup>4)</sup> Our MS. (A.) quite unmetrically:  $jv\bar{a}litam\ tribhuvanam\ .\ .\ dushkhair.$ 

<sup>5)</sup> na ca nihso R; but bhava is supported by the Tib. Lal.-v. (Foucaux, i. 155, ii. 169).

म्रध्वं त्रिभ्वं शरद्धिनिभं नटर्ङ्गसमा त्रिम तन्मच्यतिः। गिरिनम्बसमं लघ्शीष्रज्ञवं त्रजताय जगे यथ विष्यु नमे॥ भवि देवपुरे त्रिम्नपायपथे भवतष्णम्रविश्ववशा जनता । परिवर्त्तिष् पञ्चगतिष्ठब्धा यथ कम्भकरस्य कि चक्र भ्रमी॥ प्रियत्रपवरेः सर स्निग्धरुतैः श्रभगन्धरुतैर्वरूरपर्शसुबैः। 5 परिषिक्तमिदं कलिपाश नगत् मृगल्ब्धकपाशि यथैव कपि।। सभयाः सर्पाः सर वैरकराः बक्कशोकउपद्रव कामगणाः। म्रितिधारसमा विषयस्रितिभाः बिह्तितार्यबनिर्यय मीढघरः॥ स्मतिनोषकरास्तमतीकर्षा भयहेतुकरा डाखमूल सदा। भवतृष्णलताय विवृद्धिकराः सभयाः सर्णां सर् कामग्णाः ॥ 10 यय म्रिप्राख्राः व्वलिताः सभयाः तय काम उमे विदितार्यजनैः। मक्पङ्कसमा मशिष्रलसमा मध्दिम्ध इव त्रधारसमा ॥ यथ सर्पशिरो यथ मीढघटः तथ काम इमे विदिता विद्वषाम्। तथ शूलसमा दिन्नपेशिसमा पथ श्वानकरं किशवैर तथीं-द्कचन्द्रिनभा इमि कामगुणाः प्रतिबिम्ब इवा गिरिघोष यया । 15 प्रतिभाससमा नटरङ्गनिभा तथ स्वप्नसमा विदितार्यजनैः॥

<sup>1)</sup> Cf. 54, note 4.

<sup>2)</sup> yathaiva hi baddha kapi H., with an extra anapaest; okapmi A. R.'s reading is neither metre nor sense.

<sup>3)</sup> Our text (A.) alone agrees with the Tib.; all the Skt. texts of the Lal.-v. (cf. Foucaux ii. 170, n. 1.) being corrupt here.

<sup>4)</sup> caranāh (!) R.; above he reads the same form maranā.

<sup>5) &#</sup>x27;Höllenofen', Böhtl. WKF. (quoting Kāraṇḍa-vy.); but Tib. ਨੂੰ ਨੂੰ 'ਜ਼ਿਲ-pits' (Jäschke; cf. Foucaux), as if from Vkhan. Compare Prākṛt khaḍḍā, khaya from the same root. The agikha(ṃ)dha of Açoka's fourth edict is probably distinct.

<sup>6)</sup> tathā | daka A; udakac° R. udac° H.

<sup>7)</sup> So H and A a sec. m., originally ovikshya.

त्तर्णिकाव[95b]सिका इमि कामगणाः तथ मायमरीचिसमा खर्लिकी-दक्कबद्धरेपानसमा वितथाः परिकल्पसमृतिथत बद्ध बुधैः॥ प्रथमे वपसे वर्द्वपधरः प्रिय रूष्टमतो रूप बालचरो । त्राच्याधिडु बैर्हततेत्रवपं वित्रकृति मृगा इव शब्कनदीम् ॥ धनधान्यवरो बङ्कद्रव्यबली प्रिय रुष्टमतो रय बालचरी । 5 परिकोणधनं पुन कुच्छुगतं विजक्ति नरा इव शुन्यरवीम् ॥ यथ पृष्पद्रमो सफलो व दुमो नक्त्रानरतः तथ प्रीतिकरः। धनकीन् तरार्दित् याचनको भवते तद् स्रप्रियग्धसमः॥ प्रभुद्गञ्चबली वरृद्धपधरः प्रियसङ्गमनेन्द्रियप्रीतिकरः। बराज्याधिडुर्खार्दत् तीणधनो भवते तर् म्रप्रियमृत्युसमः॥ 10 त्राया त्रारतः समतीतवयो हुम विष्युक्तो व यथा भवति । बरबीर्ण म्रगार यथा सभयो बर्निःशरणं लघु ब्रूव्हि मुने ॥ बर् शोषयते नरनारिगणं यथ मालुलता घन शालवनम् । तर् वीर्वपराक्रमवेगक्रो तर पङ्कतिमग्र यथा पर्रापो ॥ तर द्वप सद्वपविद्वपकरी तर तेत्रकरी बलस्थामकरी। 15 सद सीष्ट्यक्री परिभावकरी तर मृत्यकरी तर मोतक्री॥ बक्रिगोगशतैर्घनव्याधिडुबैः उपसृष्ट तगज्जुलनेव मृगाः। जर् व्याधिगतं प्रसमीस्य जगत् **ड**खनिःशर्णं लघ् देशय की ॥

<sup>1)</sup> alika as in Pali and elsewhere (M hv. II. 71.2) in  $g\bar{a}th\bar{a}s$ .

<sup>2)</sup> Cf. Dhammapada, 162.

<sup>3)</sup> balam, H.

<sup>4)</sup> Our Tib. version has カロスティット showing the same corruption (mi for me) noted by Foucaux in his Tibetan text of the Lal.-v. (ii. 171, note 3).

<sup>5)</sup> A. is corrupt here reading  $vy\bar{a}dhi$ -sukh $\bar{a}$  çasam $\bar{i}kshya$ ; °dhiçatam H. The text before the Tib. translator apparently read °jitam.

5

10

शिशिरेक् यथा क्तिमधातु गकं तृषागुल्मवनीषधि म्रोजक्रो ।
तथ म्रोजक्रो म्रेषु व्याधि जमे पिरकोषति इन्द्रिपद्मप्बलम् ॥
धनधान्यमकार्थन्नयात्तकरः पिरभावकरः सद् व्याधि जमे ॥
प्रतिधातकरः प्रियद्वेषकरः परिभावकरः सद् व्याधि जमे ॥
मर्षां च्यवनं च्युति कालक्रिया प्रियद्गव्यज्ञनेन वियोगु सदा ।
मर्षां विशतान्वशीकुरुते मर्षां क्रते नदि दारु यथा ॥
मर्षां विशतान्वशीकुरुते मर्षां क्रते नदि दारु यथा ॥
मर्षां यसते बक्ज प्राणिशतान् मकरो व जलाकिरि भूतमणान् ।
मर्षां प्रसते बक्ज प्राणिशतान् मकरो व तलाकिरि भूतमणान् ।
मर्षां प्रसते बक्ज प्राणिशतान् वलाने व तृणीषिधभूतमणम् । इति ॥

राजाववादक्षेत्रत्रेश्याक् । तस्त्रया महाराज चतम्भ्यो दिग्भ्यश्वारः पर्वता म्राग-च्हेपुर्रहाः। [१६६] तारवत्तो श्वारा मिच्ह्रा म्रमुषिराः मुमंवृता एकपना नभ[ः] स्पृशत्तः पृथिवं वे चोिक्ठावतः मर्वतृणकाष्ठशाखापर्णपलाशादि मर्वमवप्राणिभूतािन निर्मष्रत-स्तेभ्यो न मुकरं ज्ञवेन वा पलाियतुं बलेन वा स्व्यम्ब्रीषिधिभिवा निवर्तयितुम् एवमेव 15 महाराज च्वारोमािन महाभयान्यागच्क्रति येषां न मुकरं ज्ञवेन वा पलाियतुं बलेन

<sup>1)</sup> ayu for ayam. Tib.  $(3\overline{\zeta}; bahu ... jar\overline{a} R., ahu ... jaro H.$ 

<sup>2)</sup> So also Tib. paritāpa R. C.

<sup>3)</sup> jarā R.

<sup>4) °</sup>tāmav' A. C. °ta na v° R.

<sup>, 5)</sup>  $^{\circ}t\bar{\imath}yah$  MSS. and text. Cf. Mhv. II. 134.7 where several MSS. give the unmetrical Sanskrit form.

<sup>6) °</sup>āhari H. R.

<sup>7)</sup> A dialogue (cf. 9. 12) between Buddha and Prasenajit, king of Koçala; Nanjio 988, KF. 263. Cf. M. Vyutp. 65. 105; Minaev quotes part of this extract (Recherches, p. 88) in illustration of the phrase anagātabhayāni of the Bhabra edict of Açoka. A portion of the present extract is also cited in the Bodhicary.-tikā pp. 385 sqq. (ed. Poussin), cited below as 'B'.

द्रव्यमस्त्रीपधैर्वा निवर्तनं कर्तुम् । कतमानि चवारि । बरा व्याधिर्मरणं विपत्तिश्च ॥ बरा मक्राग्तत म्रागच्कृति यौवनं प्रमथमाना । व्याधिर्मक्राग्तत म्रागच्कृत्यार्गेग्यं प्रमथमानः । मर्गामागच्कति जीवितं प्रमथमानं । विपत्तिर्मकाराजागच्कति सर्वाः संपत्तीः प्रमथमाना । तत्कस्य केतोः । तत्वया मकाराज मिको मगराजो द्रपमंपन्नो जवमंपनः मुजातनखदं झाक-रालो मृगगणमनुप्रविश्य मृगं गृङ्गीला यथाकामकरणीयं करोति । स च मृगो ऽतिबलं **5** व्याउम्बमासाय विवशो भवति। एवमेव मङ्गराज विद्वस्य मृत्युशल्येनापगतमद्स्यापरा-यणस्य मर्मम् क्रियमानेषु मुच्यमानेषु मन्धिषु मांसशोणिते परिष्णुध्यमाणे परितप्तत्वितिन क्रलवदनस्य करचरणवित्तेपाभिग्रतस्याकर्मएयस्यासमर्थस्य लालामिङ्गाणकपूपम्त्रप्री-षोपत्तिप्तस्य ईषज्जीवितावशेषस्य कर्मभवात्पुनर्भवमात्तम्बानस्य पमप्रूषभपभीतस्य का-लरात्रिवशगतस्य चरमाश्रामप्रश्चामेषूपरूध्यमानेषु एकाकिनो ४दितीयस्यामक्।यस्येमं 10 लोकं बक्तः परलोकमाक्रामतो मक्षपं त्रवतो मक्षकात्तारं प्रविशतो मक्षागक्नं सम-वगाक्मानस्य मक्तान्धकारं प्रतिपद्ममानस्य मक्तार्णवेनोर्च्यमानस्य कर्मवायुनाक्रियमाण-स्यानिमित्तीकृतां दिशं गच्कृतो नान्यन्नाणं नान्यच्क्ररणं नान्यत्परापणमृते धर्मात् । धर्मी क्ति मकाराज तस्मिन्समये त्राणं लयनं शरणं परायणं भवति । तस्मया शीतार्तस्याग्रिप्र-तापः । म्राग्निमपगतस्यानिर्वापणां । उष्णार्त्तस्य शैत्यं । म्रधानं प्रतिपन्नस्य शी(96b)तत्तं 15 क्रायोपवनं । पिपासितस्य शीतलंबलं । बुभुत्तितस्य वा प्रणीतमनं । व्याधितस्य वैद्योष-धिपरिचारकाः ' भयभीतस्य बलवतः सक्।याः ' साधवः प्रतिशरणा भवति । एवमेव म-क्राराज विद्वस्य मृत्युशल्येनापगतमद्स्यात्राणस्याशर्णस्यापरायणस्य नान्यत्नाणं नान्यः त्परापणामन्यत्र धर्मात् । तस्मात्तर्न्हि ते मङ्गराज्ञानित्यतान्द्रिर्शना भवितव्यं त्तपव्ययान्-दर्श्विना भवितव्यं मरूणभयभीतेन । धर्मेषीव ते मकुाराज राज्यं कार्रायतव्यं नाधर्मेण । 20

<sup>1)</sup> Cf. Aüguttaran. II. 121 (§ 119).

<sup>2) °</sup>ohya° B.

<sup>3)</sup> Cf. supra 70. 15. ona niyao B.

<sup>4)</sup> cā MS.

तत्कस्यकेतोः । म्रस्यापि ते मक्।राज्ञात्मभावस्यैत्रं मृचिर्मपि परिर्वितस्य मुचिर्मपि मुचिना प्रणीतेन खार्नीयभोजनीयास्वार्नीयेन संतर्धितस्य संप्रवारितस्य । तृत्यिपा-मापरिगतस्य कालिक्रया भविष्यति । एवं काशिकौशेयह् कूलपत्नोर्णातौमादिभिर्वस्त्रवि-शेषैराच्कादितस्य चरमशयनावस्थितस्य विविधस्वेदाम्बुक्तित्रमिलनवसनावृतस्य काल-5 क्रिया भविष्यति । व्वमिष ते मक्। राज स्त्रानानुलेपनवास्यूपपुष्पमुर्भिगन्धस्यात्मभाव-स्य न चिरेण डुर्गन्धता भविष्यति । एवं ह्यागारमध्यगतस्यापि ते स्त्रीगणपरिवृतस्य नानावाखगीततूर्यनाखैरूपगीयमानस्य सुमनसः क्रीउतो रममाणस्य परिचार्यतो मरणभ-यभीतस्यातीव डुब्बरीर्मनस्याभ्यां कालिक्रया भविष्यति । एवमि ते मकाराज गृहेषूप-लेपनोपालिप्तेषु मुस्यापितार्गलेषु मुपिक्तिवातायनेषु बक्कगन्धधूपपृष्पतैलवर्तिप्रज्वालि-10 तेष्ठासक्तपर्दामकलापेषु मुक्तकुसुमावकीर्षेषु गन्धघरिकानिर्धूपितेषु धन्यस्तपादपीठप-रिकास्तर्णगोणिकास्तर्णकाचिलन्दिकप्रावर्णसात्तरोक्दपरिकोभयकृते।पधानेषु पर्य-ङ्केषु शिवता । पुनश्च शृगालकाकगृधमृतकडेवरमांसास्थिकेशक्तिधरवशाकुले परमबीभ-त्से एमशाने गतचेष्टस्यात्मभावः पृथिट्यामवशः शेष्यते । एवमपि ते मक्ताराज गजस्कन्धा-म्रपृष्ठर्थाभिद्रहस्य शङ्कपरकेषाक्त्यमानेषु इत्रेण धार्यमाणेन बालव्यन्ननेन वीन्धान्। 15 [972]मानस्यानेकक्स्त्यश्चर्यपदातिभिर्नुपातस्याञ्चलिशतसक् मिर्नमस्त्रियमाणस्य । नि-र्गमनमन्भूय न चिरान्निश्चेष्टस्य मृतशयनाभिद्वहस्य चत्भिः पुरुषैकृत्वित्तसस्य द्विणेन न-गरद्वारेण निर्णातिस्य मातापित्थात्भगिनीभाषीपुत्र इक्त्वयस्यदासीदासकर्मकर्पीक् षेपैः शोकगतॡर्यैर्वितिप्तकेशैकृत्तिप्तभुतैः सोरस्ताउं परमककृषां । कृ। पुत्र कृ। नाथ क्। तात क्। स्वामित्रित्याक्रन्दमानैः पौर्जानपदैः सपरिभावदृश्यमानस्य श्मशानं नीतस्य 20 प्नः काकगृधश्रम्गालादिभिर्भतितस्य तान्यस्थीन्यग्रिना वा दग्धानि पृथिव्यां वा निषा-

<sup>1)</sup> Cf. Senart, Mhv. I. 303.4 and note.

<sup>2)</sup> Name of a kind of down. Cf. Lal.-v. cited by B. & R. s. v. kākaciñcika.

<sup>3) =</sup> cadaver. Divy. 39.11.

नितानि म्रिडिवी क्तिन्नानि वातातपर्वर्षेवी चूर्णीकृतानि दिग्विदिनु प्रतिप्तानि तत्रैव पूतभवमायास्यत्ति । एवमनित्याः सर्वसंस्कारा एवमधुवा इति विस्तरः ॥

तत्र क्लेशः प्राधान्येन रागद्वेषमाका यस्यैषामेकतरस्य तावतप्रतिपत्तमारी भात्रयेत-विदानं च वर्जयेत्॥

तत्रार्यरुत्तमेघे तावद्दाक् । स रागस्य प्रतिपत्तं भवते । रागोत्पत्तिप्रत्यपाश्च वर्षय- वि ति । कतमश्च स रागस्य प्रतिपत्तः । कतमे च ते रागोत्पत्तिप्रत्यपाः । अशुभाभावनारागस्य प्रतिपत्तः । वत्तपद्कत्याणीरागोत्पत्तिप्रत्यपः । कतमा च सा अशुभाभावना । यद्वत सिन्य- स्मिन्कापे केशा रोमाणि नखा दत्ता रवो मलं वक् मांसास्थि स्नायुः शिरा वृक्कों कृद्यं स्नोक्कः क्लोमकः । श्रव्लाणयन्त्रगुण श्वामाशयः पक्काशयः । श्रीद्र्यकं पकृत्पुरीषमश्च स्वेदः खेटः सिङ्गाणकं वसा लसोका मद्धा मेदः पित्तं सेष्मा पूर्य शोणितं मस्तकं मस्तकलुङ्गं 10 प्रस्नावः । एषु च वस्तुषु बोधिसत्व उपपरीत्तणांतीयो भवति । तस्यैवमुपपरीत्तमाण- स्यैवं भवति । योअपि तावत्स्याद्वालो मूढः श्रभव्यो अनुश्चः सोअपि तावदेतानि वस्तूनि

<sup>1)..1)</sup> This passage is quoted in the Bodhicaryavatara-tīka (p. 295) as if from the main work (uktaṃ Çikshāsamuccaye). It is, however, a stock-list; cf. M. Vyutp. § 189 and Buddh. Triglotte f. 32.

<sup>2)</sup> Compare the list of 32 ākāras in Khuddaka Pāṭha § 3 (J.R.A.S. 1869, p. 311, 326); pṛkkā MS. (cf. 114. n. 1 supra); Tib. རྡོང།ང།་རྡོ་ང།་ང།་ང།་ឧ

— a reading due apparently to the corruption of Bengali MSS. In the corresponding Pali text vakkam immediately precedes hadayam.

<sup>3)</sup> audarīyakam (?), M. Vyutp.; audārī Trigl. The meaning is doubtless 'bladder' («Wasserbauch»); cf. B. & R. s. v. udara. Our Tib. version (132 a 3) however has  $\widehat{A} \subset \widehat{A}$  (= linga).

<sup>4)</sup> sakrit MS.

<sup>5)</sup> vaçā MS., a form elsewhere found; B<sup>2</sup> s. v. vaçā (3).

<sup>6)</sup> So Bodhic.-tika; okshamanajao MS.

<sup>7)</sup> Tib. 최고적이지 'an incurable fool (?)'. Compare the French usage of 'impossible' of persons.

ज्ञाता रागचित्तं नोत्पार्येत् । प्रागेव सप्रज्ञज्ञातीयः । एवं कि बोधिमत्नो ऽश्रुभाभावनाब-क्रलो भवतीति ॥

भगवत्यामप्युक्तं। पुनर्परं सुभूते बोधिसत्नो मक्तासतः प्रज्ञापार्(१७४)मितायां चर् विममेवं कायं यद्याभूतं प्रज्ञानाति । तद्यद्यापि नाम सुभूते गोधातको वा गोधातकात्तेवासी वा गां क्ता तीव्योन शिल्लेण चत्नारि फलकानि कृत्वा प्रत्यवेत्तते स्थितो ऽथवा निषमः। एवमेव सुभूते बोधिसत्नः प्रज्ञापार्रमितायां चर्त्विममेव कायं धातुशो यथाभूतं प्रज्ञानाति । ग्रस्त्यस्मिन्काये पृथिवीधातुर्ब्धातुर्ि तेज्ञोधातुर्ि वाय्धातुर्पिति । पे ॥

पुनर्प्याक् । तथ्यवापि नाम सुभूते कर्षकस्य मूता उनि पूर्णा नानाधान्यानां शालीनां व्रीकृषां तिलानां तएडुलानां मुद्रानां माषाणां यवानां गोधूमानां मश्रूराणां सर्षपाणां । तानेतान् चतुष्मान्पुरुषः प्रत्यवेत्तमाणः । एवं वातीपाद्यं शालिर्यं त्रोक्रिस्मी तिला श्र-मी तएडुला स्रमी मुद्रा स्रमी माषा यवा स्रमी गोधूमा स्रमी मश्रूरा स्रमी सर्षपा इति ॥ एवमेव बोधिसत्तो मकृतसत्तः प्रज्ञापार् मितायां चर् विममेव कायम् र्ह्वं पार्तलाद्धः केशमस्तकन्त्रस्त्रम् रोमपर्यतं पूर्णं नानाप्रकारस्याश्चेर्यवाभूतं प्रत्यवेत्तते । सत्यित्मन् काये केशा रोमाणि नेषा यावन्मस्तकं मस्तकलुङ्गमित्रगृष्टं कर्णगृष्टमिति ॥ ये ॥ पुनर्रिपरं सुभिते बोधिसत्तः श्मशानगतः प्रस्यति नानाद्वपाणि मृतशरीराणि श्मशाने प्रविद्वानि शवश्रयने उद्यितानि रकाकृमृतानि वा द्यकृमृतानि वा च्यकृमृतानि वा चतुरकृमृतानि वा प्र

<sup>1)</sup> See my note in J.R.A.S. 1898, p. 870, where it is shown that the present extract is closely related to a passage of the (Mahā-) Satipatṭhāna-sutta contained in two nikāyas. See Majjh.-n. I. p. 57 = Dīgha-n., sutta 22 (ed. Colombo, 1883, with Sinh. sanna, and translated in Warren's Buddhism, p. 360).

<sup>2)</sup> Cf. Mahāsatip. s. p. 25 med. (= Warren 359 fin).

<sup>3)</sup> Tib.  $\xi \tilde{\gamma}$  'store-room'. Warren (l. c.) translates the corresponding Pali  $m\bar{u}tol\bar{\iota}$  'vessel'. The meaning is probably a (two-mouthed) bag (malla) as the Sinhalese sanna on the passage explains it. Possibly the Vedic  $m\bar{u}ta$  'basket' is cognate. The word occurs again at 104. b where the Tib. rendering is the same.

<sup>4)</sup> See Mahāsatip. sutta, p. 30.6 (= Warren Buddhism, 360).

स्वारुम्तानि वा व्याध्मातकानि विनोस्तकानि विपूयकानि विपय्यकानि भे इममेव कायं तत्रोपसंक्रित । स्रयमिप काय एवंधमी एवंस्वभावः । एता धर्मतामव्यतिवृत्त इति ॥ एवं कि सुभूते बोधिसत्तो मकासत्तः प्रसापार्मितायां चर्न् बिरुधा काये कायानुद्र्शी विक्र्-ति ॥ ये ॥ पुनर्पर् यदा मृतशरीराणि श्मशाने उत्सृष्टानि पश्यति । षत्रात्रमृतानि काकिर्वा खाय्यमानानि कुररैवा गृधेवा स्वभिवा मृगालेवा ततोऽन्येवा नानाविधेः प्राणकत्रातेः कि खाय्यमानानि [988] स इममेव कायं तत्रोपसंक्रित । स्रयमिप काय एवंधमी एवंस्वभावः । एतां धर्मतां न व्यतिवृत्त इति ॥ पुनर्परं यदा मृतशरीराणि पश्यति श्मशाने उत्सृष्टानि विखादितान्यश्रुचीनि दुर्गन्धानि । स इममेव कायं तत्रोपसंक्रितीति पूर्ववत् ॥ ये ॥ पुनर्परं यदा पश्यति मृतशरीराणि शिवपधिकायामिस्थसंकालिकां मासशोणितम्रतितां स्नायु-विनिबद्धां । स तत्रेममेव कायमिति पूर्ववत् ॥ पुनर्परं यदा मृतशरीराणि पश्यति शिव- 10 पिषकायामिस्थसंकलोभूतानि स्रयगतमांसशोणितस्नायुवन्धनानि । स इममेव कायमिति पूर्ववत् ॥ पुनर्परं यदा पश्यति शिव- विवादितान्यप्रे यदा पश्यति शिव- विवादितान्यप्रे यदा पश्यति शिव- विवादितान्य विवादितानि । यद्ववत् ॥ पुनर्परं यदा पश्यति शिव- विवादितानि । यद्ववत् ॥ पुनर्परं यदा पश्यति शिव- विवादितानि । विवादितानि । यद्ववत् ॥ पुनर्परं यदा पश्यति शिव- विवादितानि । यद्ववत् ॥ पुनर्परं यदा पश्यति शिवपधिकायामस्थीनि दिग्विदिनु तिप्तानि । यद्व-तान्येन पादास्थीनि । सन्येन स्रोणिकरीकां ।

<sup>1)</sup> These four adjectives clearly form part of a stock-description of a corpse in Buddhist works; see M. Vyutp. § 52. 1—4; vinīlaka-samjāā \ vipūyaka-s. \ vipadumaka (v. l. °padu°)-s. \ vyādhmātaka-s. With this the Tib. (132. b. 6) partly agrees: 첫러'리트리'리티' (for 리러'리' 'rotten'?) | 축도 (黃러'리트) 리틴티' (exactly = vinīlaka 'quite livid') | 돛러'리트리티' (putrid'?) | 돛러'리트리티' (exactly = vinīlaka 'quite livid') | 돛러'리트리티' (putrid'?) | 돗리'리트리티' (exactly = vinīlaka 'quite livid') | 돗리'리트리티' (putrid'?) | 돗리'리트리티' (exactly = vinīlaka 'quite livid') | 독리'리트리티' (putrid'?) | 돗리'리트리티' (exactly = vinīlaka 'quite livid') | 국리'리트리티' (exactly = vinīlaka 'quite livid') | 국리'리트' (exactly = vinīlaka 'quite livid') | 국리' (exactly = vinīlaka 'quite livid') | 국리'리

<sup>2)</sup> The Pali is  $s\bar{i}vathik\bar{a}$ , occurring at  $P\bar{a}r\bar{a}j$ . I. 10.13, a passage which otherwise illustrates the present. See also J.R.A.S. sup. cit., p. 873, n. 3.

<sup>3)</sup> See Senart Mhv. I. 387. The form  $samkal\bar{\imath}bh\bar{\imath}ta$  below, not hitherto found, confirms Senart's derivation and his observation as to the want of genuineness in the equivalent Pali form  $samkhalik\bar{a}$ .

<sup>4)</sup> Tib. (133. a. 6) ( ) ( ) ( ) a form not in lexx., but prob. equiv. to Pali kaṭa (cunnus). The Sinh. version of the corresponding Pali however (ed. cit. p. 36.11) renders by (Sinh.) kaṭē, which means 'hip' like Sk. kaṭa.

मन्येन पृष्ठवंशमन्येन पार्श्वकास्थीनि । मन्येन यीवास्थीनि । मन्येन बाह्वस्थीनि । स इममेव कायमुपसंक्रितीति पूर्ववत् ॥ पे ॥ पुनर्रपरं यदा पश्यति शिवपिधकायामस्थीन्य-नेकवार्षिकाणि वातानुपिशोषितानि शङ्कमिन्नभानि । इममेव कायं तत्रोपसंक्रितीति पूर्ववत् । म्रयमि काय एवंधमी एवंस्वभाव एतां धर्मतां न व्यतिवृत्त इति ॥ पुनर्रपरं सु-भूते बोधिसबो मक्तासबः प्रज्ञापार्रमितायां चर्न् यदा पश्यित शिवपिधकायामस्थीन्यने-कवार्षिकाणि तिरोभूतानि नीलानि कपोतवर्णानि पूर्तीनि चूर्णकज्ञातानि पृथिव्यां पांसु-नासमसमीभूतानि स इममेव कायं तत्रोपसंक्रिति म्रयमि काय एवंधमी एवंस्वभावः । एतां धर्मतां न व्यतिवृत्ते इति ॥

रष तावत्समासतो रागस्य समुदाचारप्रतिपतः। देषस्य मैत्रो प्रतिपतः। घप्रियस-10 बार्द्शनं च । तेन वा सक् भोजनाखेकार्थतपाप्रीत्युत्पाद्नं तत्र परमुखस्याशंसा प्रार्थना तृ-ष्णाश्मिनन्दनं मैत्री । कामरागप्रत्युपकार्रकेतुभ्यामिक्कष्टः स्रोक् इत्यर्थः ॥

सा त्रिविधा ऽर्यातयमितसूत्रे ऽभिक्तिता। सलारम्बणा मै[98b]त्री प्रथमचित्तोत्पादि-कानां बोधिसत्नानां। धर्मारम्बणा चर्याप्रतिपन्नानां बोधिसत्नानां। श्रनारम्बणा मैत्री श्र-नुत्पत्तिकधर्मतात्तिप्रतिलब्धानां बोधिसत्नानामिति॥

पुनर्बुद्धारम्बणा बोधिसत्वारम्बणा स्रावकप्रत्येकबुद्धारम्बणा सत्वारम्बणा च । तत्र सत्वारम्बणायाः पूर्व प्रिये सत्वे क्तिमुखोपसंकारात्र ध्यानमभ्यस्य । तत्समे मैत्रोमुपर्स-क्रेत् । ततः परिचितेषु । तत उदासीनेषु । ततः समीपवासिषु । ततः स्वयामवासिषु ।

<sup>1)</sup> The MS. adds another anyena, but no word appears to be missing.

<sup>2) =</sup> Mahāsatip. sutta, p. 38, Warren p. 362.

एवं परमामे च । एवं यावदेकां दिशमधिमुच्य स्फरिबोपसंपस्य विक्रिति। एवं दशमु दिनु । बुद्धास्यारम्बनायास्वयं प्रयोसो नास्ति ॥

सा च वब्रधनपरिणामनायीमुक्ता। स बोधिसत्वचर्यायां चर्न् यावित कानिचिदृश्यते व्रयाणि मनोज्ञानि वा प्रतिकूलानि वा 'एवं शब्दा गन्धा रसा स्प्रष्टव्या धर्मा मनोज्ञा वा प्रतिकूला वा ' स्रनवस्या विषुद्धाः कल्याणोदारप्रभास्वरा वा येन सौमनस्यं जायते ' कि सुखमवक्रामित ' प्रसादो जायते ' प्रीतिः संभवति ' प्रामोखं संतिष्ठते ' कृषः प्राडर्भवति ' दौर्मनस्यं निवर्तते ' चित्तकल्यता प्राडर्भवति ' चित्तं कर्मण्यं भवति ' स्राश्यो मृडभवति ' इन्द्रियाणि प्रक्लादं गच्क्ति । सततमुखं संवेदयमान एवं परिणामयति ' सर्वबुद्धानामेत-या परिणामनया भूयस्या मात्रया ते बुद्धा भगवत्तो अचित्रयेन बुद्धविक्रारमुखेन समन्वागः ता भवत्वतुल्येन बुद्धतमाधिमुखेन सुसंगृक्तेता भवत्वनत्तसुखेन भूयस्या मात्रयोपस्तब्धा भः 10 वत्तु ' स्रप्रमाणेन बुद्धविमोत्तसुखेन समन्वागता भवतु ' स्रप्रमाणेन बुद्धविमोत्तसुखेन समन्वागता भवतु ' स्रप्रमाणेन बुद्धविमोत्तसुखेन समन्वागता भवतु ' स्रप्रमेवेण बुद्धप्रीतिक्रार्यसुखेन सुसंगृक्तेता भवतु ' स्रचित्येन बुद्धासंगविक्रारसुखेन सुपरिगृक्तेता भवतु । द्वरासदेन बुस्संगृक्तेता भवतु । द्वरासदेन बुस्संगृक्तेता भवतु । द्वरासदेन बुस्संग्रीक्षेत्रस्व स्वति ।

<sup>1)</sup> The whole clause forms part of a Buddhistic locus communis on maitrī; see M. Vyutp. lxix. 5 (where read with Böhtlingk W.K.F., Nachtr. 7, sphāritvā 'sich verbreiten über').

<sup>2) °</sup>ālamb° (here only) MS.

<sup>3)</sup>  $\widetilde{\mathcal{A}}$   $\widetilde{\mathcal{A}}$  'procedure' (prayāma?).

<sup>4)</sup> K.F. 211 (30), a Tibetan title only, with which however our Tib. version substantially agrees. Regarding the conjectured identity of the work cited above p. 22.5, it should be noted that here the Tib. title ends with  $\widetilde{\mathsf{U}} \subseteq \widetilde{\mathsf{N}}' = s \overline{u} t r a$ .

<sup>5)</sup> The MS here reads:  $v\bar{a}$  evam | pe | evam. I have deleted the first evam (in margin only) and the  $pey\bar{a}lam$ , which break the sense and have no equivalent in the Tib. (134, a. 3).

<sup>6)</sup> Dh.-s. § 133.

<sup>7)</sup> Cf. Senart, Mhv. I. 399.

इव्षभित्तेषुवेनाभिक्ता भवत्। म्रप्रमेषेण बुद्धबलमुखेनात्यत्तम् खिता भवत्। सर्ववेदि-तशालेनानुत्पत्तिम्खेनाधिकार्म्खा भवत् । स्रमंगविकार्मततसमाक्तिन तथागतम्खेना-दयसमुदा[१९१ 🏿] चारे णाविकोपितमुखा भवतु ॥ एवं बोधिसबस्तत्कुशलमुलं तथागतेषु प-रिणमय्य बोधिसबेषु परिणमयति । यदिदमपरिपूर्णानामभिप्रायाणां परिप्रणाय परिण-5 मयति । म्रपरिश्रहानां सर्वज्ञताध्याज्ञयानां परिश्रह्ये । म्रपरिनिष्पन्नानां सर्वपारिमितानां परिनिष्पत्तये । वज्रोपमस्य बोधिचित्तोत्पादस्याधिष्ठानाय । स्रानवर्त्यस्य सर्वज्ञतासंनाक्-स्याप्रतिप्रम्नब्ध्ये । बोधिसत्नानां कुशलमुलानां मार्गणताये । सर्वत्रगत्समतास्थितस्य म-क्।प्रणिधानस्य परिपुर्ये । सर्वबोधिसत्विक्।राणामधिगमाय । सर्वबोधिसत्वेन्द्रियाणां तोहणाभिज्ञतायै । सर्वबोधिमवकुशलमूलानां सर्वज्ञतास्पर्शनतायै ॥ स एवं तत्कुशलमूलं 10 बोधिसत्नानामर्थाय परिणमय्य बुद्धशासनावचरेषु सर्वश्रावकप्रत्येकबुद्धेषु तत्कुशलमूल-मेवं परिणागयति । ये केचित्सवा एकाच्क्टांसंकातमात्रमपि बुद्दशब्दं श्पवति । धर्मशब्दं वा ऽर्यसंघपर्यपासनं वा कुर्वत्ति तेषां तत्कुशलमूलमन्तरायै सम्यकसंबोधये परिणामपति बुद्धानुस्मृतिपरिपूर्ये परिणामयति । धर्मानुस्मृतिप्रयोगतावै परिणामयति । स्रार्यसंघगी-रवाय परिणामयति । म्रचिरिक्तबुद्धर्शनतायै परिणामयति । चित्तपरिमुद्धये परिणाम-15 यति । बुद्धधर्मप्रतिवेधीय परिणामयति । श्रप्रमेवगुणप्रतिपत्तये परिणामयति । सर्वाभिज्ञा-कुशलपरिशृद्धपे परिणामयति । धर्मविमतिविनिवर्तनाय परिणामयति । यथा बुद्धशास-नावचरेष् परिणामपति: श्रावकप्रत्येकब्रेष् च तथा स बोधिसतः सर्वसत्वेष् तत्कुशल-

<sup>1)</sup> vṛishabhita (°tā MS.) occurs only in Mhv. II. 277.8, in the sense of a «deed of bull-like prowess». Tib. ਭੂੰਸਲੀ ਨੂੰ ਸੂਸ਼ਨੀਨੀਨੀਨ «the joy of becoming the leader of the herd».

<sup>2)</sup> sukhānām MS.; but the Tib. has the unvarying equivalent of bodhisattva.

<sup>3) &#</sup>x27;Abiding in the commands..' a somewhat extended usage of avacara; cf. Senart, Mhv. I. 397.

<sup>4)</sup> Divy. 142.11.

<sup>5) &#</sup>x27;penetration' Senart, Mhv. I. 443.

मूलं परिणामयति ॥ यदिदं नैर्षिकमार्गविनिवर्तनाय परिणामयति । तिर्यग्योनिव्यवच्छे-दाय परिणामयति । यमलोकोपच्छेदसुबाय परिणामयति । निरुवशेषसर्वापायगत्युपपत्ति-व्यवच्छेदाय परिणामयति ॥ तेषां च मर्वमतानामन्तरबोधिकन्दविवर्धनतायै परि-णा[99b]मयति । स्रध्याशयसर्वज्ञताचित्तलाभाय परिणामयति । सर्वबृद्धधर्माप्रतितेषाय प-रिणानपति । त्रत्यत्तस्खमर्वज्ञताभूमिसंवर्तनीय परिणानपति । त्रत्यत्तसर्वसर्वावशृङ्घे 5 परिणानपति । सर्वसत्नानाननत्तज्ञानाधिगनाय परिणानपति । पे ॥ तस्य पत्किञ्चिचीः वर्षिएउपातशयनासनगुनिप्रत्ययभैषज्यगमनागमनशर्ीरोपस्थानिषयादिनिषेवणायत-नानां प्रवर्तनकर्म ईर्यापथाधिष्ठानमीर्यापथस्याविकोपनं कापकर्म वाक्कर्म मनस्कर्म सुच-रितं षषामिन्द्रियाणां संबरः स्वशरीराक्वादनमईनस्नानकर्म । स्रशितपीतखादितं संमिन ञ्चितप्रसारितावलोकितविलोकितमुप्तज्ञागरितस्वशरीरगतोपस्थानं सर्वमेतद्बोधिसवस्य 10 सर्वज्ञतालम्बनप्रयुक्तस्य न किञ्चिरपरिणामितं सर्वज्ञतायां सर्वसविक्तसुखचितस्य ॥ षे ॥ सर्वज्ञगत्परित्राणमनसो नित्योद्युक्तकुशलमूलस्य मद्रप्रमाद्व्यतिवृत्तस्य॥ पे॥ सर्व-क्तेशपराञ्च्वस्य सर्वबोधिसवानुशित्तणचेतसः सर्वज्ञतामार्गाप्रतिकृतस्य ज्ञानभूमिनिषे-वणस्य पण्डितसंवासाभिरतस्य। पे॥ मध्कर् इव कुशलमृलसंभर्णस्य सर्वजगङ्जचलि-तसत्तानस्यानभिनिविष्टसर्वसंस्कारस्य । पे ॥ श्रत्तशः श्रस्विप तदन्येष्वपि तिर्परयोनिगते- 15 घेकीर्नोन्मिञ्जितमेकालोपं वा परित्यन्नति । सुगतावुपपत्तिषु तत्सर्वे तेषामेव किताय तेषामेव परिमोचनाय परिणामयति । तस्यास्तिर्यग्योनेस्तस्माद्ष्खार्पावात्तस्माद्ष्खो-पादानात्तस्मादुष्खस्त्रन्धात्तस्मादुष्खावेदनायाः । तस्मादुष्खोपचयात्तस्मादुष्खाभिसंस्त्रा-

<sup>1)</sup> From this point onwards the MS. reads parinamayati.

<sup>2)</sup> The noun-form is new in this sense: for samvartate ('conduce to') in connexion with the  $bh\bar{u}mis$  cf. Mhv. I. 77. 3—5.

<sup>3)</sup> Cf. Trenckner, Majjh.-n. I. p. 533.2 and Divy. 473. 6-8; ominjata MS.

<sup>4)</sup> odana MS.

<sup>5)</sup> M. Vyutp. § 33.24.

<sup>6)</sup> oshkayā vo marg.

रात्तरमादुष्वितिदानात्ततो द्वष्वमूलात्तरमादुष्वायतनातेषां सवानां विनिवर्तनाय परि-णानयति तदारम्बणेन च सर्वसवारम्बणीकरोति मनसिकरोति । तत्र कुशलमूले पूर्वङ्ग-मीकरोति । यदिदं सर्वज्ञतायां परिणामयति । [100a] बोधिचित्तोत्पदिन प्रतिमृह्णाति । तत्र कुशलमूलमुपनयति । संसारकात्तारादिनिवर्तयति । स्रनावरणेन बुद्दसुखेनाभिमुखी-करोति । संसारसागराद्वन्मज्ञयति । बुद्धधर्मप्रयुक्तया मैच्या स्कर्तोत्यादि ॥

इमाद्य सुवर्षाभासोक्ता मैत्रोकरूणागर्भा गायाः सर्वा बार्रतः समन्वाव्हत्य भावपित-व्या ब्रत्तशो वचर्तापि ॥

मुर्वणभामोत्तमद्वन्द्वभेन शाम्यतु दुष्वास्त्रिमेक्स्सलोके ।

श्रवायद्वष्वा यमलोकदुष्वा दारिद्यदुष्वाश्च इक् त्रिलोके ॥

श्रवन चो द्वन्द्वभिघोषनादिना शाम्यतु मर्वव्यमनानि लोके ।

भवतु मत्ना क्यभैयाकृता तर्णं यथाभयाः शात्तभयाः मुनीन्द्राः ॥

यथैव मर्वार्यगुणोपपनाः संमारमर्वन्नमकाममुद्राः ।

तथैव भोत्त्रं गुणमागराः प्रनाः ममाधिबोध्यङ्गगुणैरुपेताः ॥

श्रवेन चो द्वन्द्वभिघोषनादिना भवतु ब्रव्सन्वर मर्वमत्नाः ।

स्वनेन चो द्वन्द्वभिघोषनादिना भवतु ब्रव्सन्वर मर्वमत्नाः ।

रप्शतु ब्रद्धववरायबोध्यं प्रवर्तयन् शुभधर्मचक्रम् ॥

<sup>1)</sup> Transitive here (intrans. 98.b. supra). Tib. (357'717'). Pali pharati has a similar double usage,

<sup>2)</sup> The following extract is selected from the beginning (pp. 9-11) and end (pp. 18-21) of the same chapter (4) from which a quotation was made above p. 160. Cf. *ibid.* note 5.

<sup>3)</sup> See p. 9 fin. of the printed edition (P.).

<sup>4) °</sup>sāh° A.

<sup>5)..5)</sup> These five aksharas are deleted in A.; I have restored them from B. and P., which reads: samasta satvā hṛdayāharā yathā tathā tayā çāntabhayā munīndra.

<sup>6)</sup> bhāntu P.

<sup>7)</sup> so A.B.; omeçvara P.

<sup>8)</sup> cakradharmam A. For  $\tilde{u}$  final elongated, cf. bhont $\tilde{u}$  above, and daças $\tilde{u}$  below.

तिष्ठत् कल्पानि म्रचित्तियानि देशेत् धर्मे बगतो हिताय। क्नत क्लेशान विधमत् डब्बान् समेत् रागं तथ दोष मोक्म्॥ ये सत्त तिष्ठति स्रपायभूमौ स्रादीप्तसंप्रज्वलितास्थिगात्राः। श्एवत् ते इन्ड्रिभसंप्रवादितं नमोऽस्तु ब्रह्मय भणत् वाचम् ॥ ्यातिस्मराः सवा भवत् सर्वे ज्ञातीशतं ज्ञातिसक्स्नकोव्यः । 5 थे बनुस्मरृत्तू सततं मुनीन्द्रान् शृंगवतु तेषां वचनं ऋुदारं ॥ <sup>अ</sup>नेन चो डुन्डुभिघोषनादिना लभत्तु बुढेक्टि समागमं सदा । विवर्जयत् खल् पापकर्म चर्तु कुशलानि श्राक्रियाणि॥ सर्वत्र तेत्रेषु च सर्वप्राणिनां सर्वे च डुष्वाः प्रशमत् लोके । ये सब विकलेन्द्रिय घङ्ककीनाः ते सर्वि सकलेन्द्रिय भोत्त सांप्रतम् ॥ 10 ये व्याधिता **डर्ब**लतीणगात्रा निस्त्राणभूताः शयिता दिशांतु । ते सर्वि मुच्यत् च व्याधितो लघु लभत्त चारोग्य बलेन्द्रियाणि॥ पे राजचीरभटे तर्जित वध्यप्राप्ता नानाविधैर्भपश्रतिर्व्यमनोपपन्नाः । ते स[100b]र्वि सब व्यसनागतडु ब्बिता कि मुच्यत्तु तैर्भवशतैः पर्मैः सुघोरैः॥

<sup>1)</sup> See p. 18.17 of the edition = f. 11. b. 5 of B (see p. 160, n. 5) = 10. b of the MS., a fragmentary palm-leaf copy, cited at p. 162 n. 2 and hereinafter called D.

<sup>2)</sup> B. and P. have first persons (anusmareyam, çṛṇvīya, etc.) throughout this passage.

<sup>3)</sup> anena cāham kuçalena karmaṇā labheya buddhehi° B.

<sup>4) -</sup> resolved to  $\sim$ , here and below, 218, 1. 2.

<sup>5)</sup> So A. D.;  $p\bar{a}p\bar{a}h$  B.;  $rog\bar{a}h$  P.

<sup>6)</sup> kuçalendr° B.

<sup>7)</sup> So A. sec. man.; the original reading was çayita daça (?) dikṣu; niçrāṇa° daça diçāsu P.; nistrāṇabhuktāç ca daça diçāsu D.

<sup>8)</sup> Metre for this stanza Vasantatilaka.

<sup>9) °</sup>samatarj° P.; satha D.

<sup>10)</sup> opadhānā D.

5

ये ताडिता बन्धनबद्धपीडिता विविधेषु व्यसनेषु च संस्थितािह । मनेक म्रापाससङ्ख्र म्राकुला विचित्रभपर्। रूणशोकप्राप्ताः ॥ ते सर्वि मृच्यित्वरू बन्धनेभ्यः संताउिता मृच्यिष् ताउनेभ्यः। वध्याश्च संपुड्यिषु जीवितेन व्यसनागता निर्भय भोत्त सर्वे ॥ ये सत्न त्तर्षिपपासपीडिता लभत्तु ते भोजनपानिचत्रम्। म्रन्धाञ्च पश्यत् विचित्रद्वपां बिधराश्च श्रावत् मनोज्ञघोषान् ॥ नग्राश्च वस्त्राणि लभत् चित्रां दिहरमबाश्च निधिं लभत्। प्रभृतधनधान्यविचित्रगृतैः सर्वे च सत्वाः सृष्टिनो भवत् ॥ मा कस्यचिद्रावत् डुब्बवेदनाः सौख्यान्विताः सत्व भवत सर्वे । म्रिभित्रपप्राप्तादिकासीम्यद्भपा भनेक सुख संचित नित्य भीत्।। 10 मनसान्नपानाः सुसमृद्धपुगयाः सक् चित्तमात्रेण भवतु तेषा । वीणा मदङ्गाः पणवाः सुघोषकाः उत्सा सराः पुष्करिणी तडागाः॥ ला सुवर्णपद्मोत्पलपद्मिनीश्च सक् चित्तमात्रेण भवत् तेषाम् । गन्धं च माल्यं च विलेपनं च वासश्च चर्णं कसुमं विचित्रम्।। त्रिष्कालवृत्तेभि प्रवर्षयतु गह्मत् ते सव भवत् ऋषाः । 15 कुर्वत् पूतां दशस दिशास् ऋचित्तियां सर्वतयागतानाम् ॥

<sup>1)</sup> daça sthitāni P.

<sup>2)</sup> vyākulā P.; āyāsabhayasamākulā D.

<sup>3)</sup> For the termination cf. 92.12; mucyantu ca tādanānte D.

<sup>4) °</sup>pān dhīrā D.

<sup>5)</sup> sudarçanāh P.

<sup>6)</sup> manaçanta pārāh P.

<sup>7)</sup> The text shows considerable variation and abridgement compared with that of P., 20.11 and 21.1.

<sup>8)</sup> So D.P.; oksāhi A.

<sup>9)</sup> tushtāh P.

<sup>10)</sup> osu libri omnes; but cf. p. 216, note 12, and 217. s above.

स बोधिसत्नानय श्रावकाणां धर्मस्य बोधि प्रतिमृष्टि तस्ये ।
नोचां गितं सत्न विवर्ज्ञयत्तु भवतु श्रष्टात्तण्योतिवृत्ताः ॥
श्रासादयत् जिनराज्ञमुत्तमं लभतु बुद्धेत्ति समागमं सदा ।
सर्वा स्त्रियो नित्य नर्रा भवतु श्रूराश्च वीरा विद्वपिष्ठताश्च ॥
ते सर्वि बोधाय चरतु नित्यं चरतु ते पारमितासु षट्सु ।

पश्यतु बुद्धान्द्शसू दिशासु रत्नद्रमेन्द्रेषु सुक्षोपविष्टान् ।
वैद्र्यरत्नासनसंनिषसान् धर्माश्च शृणवत्तु प्रकाश्यमानीन् । इति ॥
एषा संत्तेपतो मैत्री ॥ द्वेषसमुदाचारप्रतिपत्तः ॥
मोत्रानुशयस्य प्रतीत्यसमुत्याददर्शनं प्रतिपत्तः ॥
तत्र प्रतीत्यसमुत्पादः शास्तिस्तम्बसूत्रेऽभिक्तिः । तत्राध्यात्मिकस्य प्रतीत्यसमु- 10

<sup>1)</sup> This is the reading of P., with which B. (v. l. pratisanshti) agrees; bodhi raja nirmala susthitasya A.: onirma su || sthit D.

<sup>3)</sup> Tib. ਨ੍ਧ'ਕਕੇ ਜ਼ੁਕ'ਪੌ'ਨ੍ਮ'ਪ' kṣaṇarājam° A.; jinarājamūrtim P. B.

<sup>4)</sup> otyaratā P.

<sup>5)</sup> ratnottama[-]vṛkshasukho B. P.; dānāditoyaiḥ suçodhayitvā D.

<sup>6)</sup> So P. (p. 21, fin); te dharma prakāçayantu D.

<sup>7) °</sup>stambhasūtre MS. I adopt the form which agrees with the Tib. (137. b. 5) NGC ACC. Compare KF. 261 'riz verdoyant'. In M. Vyutp. lxv. 77, two of Minaev's authorities read °stambaka. The Bodhicar.-ṭīkā pp. 257, 309 (cf. 239. 15 369. 11.) cites portions of this passage calling the work at p. 309 Çālistamba-puñja. Nanjio mentions a Çāli-'saṃbhava'-s.° 280 (tr. before A.D. 420) etc. But '-saṃbhava' is apparently an error in the Chinese 'authorized' list; for so-tān-mo (Nanjio 867) represents stamba. In the Mādhyamikā-vṛitti Ch. XVI, p. 209 (ed. B.T.S.I.) the present passage is cited at length. The more important variants of that text (M.) are cited below.

त्पाद्स्य [101a] केतूपिनबन्धीः कतमः ॥ यिद्द्मिविद्याप्रत्ययाः संस्कारा यावङ्यातिप्रत्ययं अरामर्णिमिति । स्रविद्या चेत्राभविष्यत्नैव संस्काराः प्राज्ञास्यतः । एवं यावद्यदि ज्ञातिर्माभविष्यत्ते ज्ञास्यतः । स्रवः सत्यामविद्यायां संस्काराणामिनिर्वृत्तिर्भवितः । एवं यावङ्यात्यां सत्यां ज्ञरामर्णस्याभिनिर्वृत्तिर्भवितः । तत्राविद्यायां नैवं भवितः । स्रकं संस्कारानिभिनिर्वर्त्तयामिति । संस्काराणामप्येवं न भवितः । वयमविद्ययाभिनिर्वृत्ताः इति । एवं यावङ्यात्या नैवं भवितः । स्रकं ज्ञरामर्णमिभिनिर्वर्त्तयामिति । ज्ञरामर्णस्यापि नैवं भवितः । स्रकं ज्ञात्या निर्वृत्त इति । स्रवः च सत्यामविद्यायां संस्कार्णाणामिभिनिर्वृत्तिर्भवितः प्राद्वर्भावः ॥ एवं यावङ्यात्यां सत्यां ज्ञरामर्णस्याभिनिर्वृत्तिर्भवितः प्राद्वर्भावः ॥ एवं यावङ्यात्यां सत्यां ज्ञरामर्णस्याभिनिर्वृत्तिर्भवितः प्राद्वर्भावः ॥ एवं माध्यात्मिकस्य प्रतीत्यसमुत्पाद्स्य कृतूपिनबन्धो क्रष्टव्यः ॥ क्षयमाध्यात्मिकस्य प्रतीत्यसमुत्पाद्स्य प्रत्ययोपिनबन्धो क्रष्टव्यः ॥ तत्राध्यात्मिकस्य प्रतीत्यसमुत्पाद्स्य प्रतियसमुत्पाद्स्य प्रत्ययोपिनिबन्धो क्रष्टव्यः ॥ तत्राध्यात्मिकस्य प्रतीत्यसमुत्पाद्स्य पृथ्विवीधातुः कतम इति । योऽयं कायस्य संश्लेषतः कठिनभावंभिनिर्वर्त्तपत्यपमुच्यते पृथ्विवोधातुः । यः कायस्यामुपरिर्धकं कृत्यं करोति स्रयमुच्यते ऽब्धातुः । यः कायस्याम्प्रश्लासः विवापस्याशितपोतभितितं परिपाचपिति स्रयमुच्यते तेत्रोधातुः । यः कायस्याम्रासप्रश्लासः

<sup>1)</sup> The attachment of cause to cause (in the chain); Tib. এইবি'ম.

<sup>2)</sup> Çāntideva, as shown by the readings of both A. and Tib., cites the opening clause with undue brevity. The exordium in M. runs more clearly thus: evam ādhyātmiko (°ke edition) 'pi pratītyasamutpādo dvābhyām eva kāranābhyām utpadyate | katamābhyām dvābhyām | hetūpanibandhataḥ pratyayopanibandhataç ca | tatrādhyātmikasya pratītyasamutpādasya hetūpanibandhaḥ katamaḥ | yad idam avidyāpratyayāḥ saṃskarāḥ saṃskārapr° vijnānam, — and so on, going through the chain.

<sup>3)</sup> This clause omitted in A., is supplied from M. and Tib. (138. a. 2).

<sup>4)</sup> Dh.-s. § 58; cf. Pitaputrasamagama ap. Bodhic.-ţīk. 327.3 and infra ff. 108-9.

<sup>6)</sup> A new form. Tib. (138. a. 5) 민칙 전 '전 'body-aggregation'.

कृत्यं करोत्ययमुच्यते वायुधातुः। यः कायस्यात्तःसौषिर्यभावमभिनिर्वर्तययमुच्यते न्नाकाशधातुः। यो नामद्रपमभिनिर्वर्तयति नेउकलापयोगेन पञ्चविद्यानकायसंप्रयुक्तं सीम्रवं च मनोविद्यानम् स्रयमुच्यते विद्यानधातुः॥ स्रतत्मु प्रत्ययेषु कायस्योत्पत्तिर्न भवति। यद्ध्यात्मिकः पृष्टिवीधातुर्शवकलो भवत्येवमप्तेत्रोवाय्वाकाशविद्यानधातवश्चाविकला भवति। ततः सर्वेषां समवायात्कायस्योत्पत्तिर्भवति॥ तत्र पृष्टिवीधातोर्नेवं भवति। स्रवं कायस्य कठिनभावभिनिर्वर्तयामीति। स्रव्धातोर्नेवं भवति। स्रवं कायस्यानुपरियक्कृत्यं करोमीति। तेत्रोधातो[1016]र्नेवं भवति। स्रवं कायस्याश्चितपोत्तवादितं परिपाच्यामिति। वायुधातोर्नेवं भवति। स्रवं कायस्याश्चासप्रश्चासकृत्यं करोमीति। स्राकाशधानितेवं भवति। स्रवं कायस्यातः सौर्षिर्यं करोमीति। विद्यानधातोर्नेवं भवति। स्रवं कायस्यातः सौर्षिर्यं करोमीति। विद्यानधातोर्नेवं भवति। स्रवं निर्मानेवं भवति। स्रवं कायस्यातः सौर्षिर्यं करोमीति। विद्यानधातोर्नेवं भवति। स्रवं निर्मानेवं भवति। स्रवं वायस्यातः सौर्षिर्यं करोमीति। विद्यानधातोर्नेवं भवति। स्रवं निर्मानेवं भवति। स्रवं वायस्यातः सौर्वेषं निर्मानेवित्। तत्र पिष्ट्यविधा- पित्रित्तान सत्योन त्रवित्। स्रवं च सत्यवित्। स्रवं वायस्ययेषु कायस्योत्पत्तिर्भवति। तत्र पिष्ट्यविधा- पित्रवित्या कस्यवित्। स्रवं मनुत्रो न मानवो न स्त्रो न पुमान नपुंसकं न चाकं न मम न चाय्यन्यस्य कस्यचित्॥ तेत्रीविद्या कतमाः। पि स्रवं वयस्य धत्रवेकसंत्रा पिप्रवेक्तसंत्रा नित्यसंत्रा ध्रवसंत्रा स्रवसंत्रा स

<sup>1)</sup> Tib. (138. a. 7)  $\bigcirc$  'reed'. Doubtless the arteries are meant; cf.  $n\bar{a}d\bar{i}$ . In M. this whole sentence is chaotic.

<sup>2)</sup> New to literature; but see Mahendra on Hemac. Anekārthas. II. 253: āsravah karmabandhahetuh kriyāhimsādih I tena saha vartate yah skandhah çarīrabhavāpanno rūparasādisamūhah sa sāsravaskandhah.

<sup>3)</sup> Falsa lectio repeated in M.

<sup>4)</sup> The following passage is cited in Bodhic.-țīkā p. 258 (cited as 'B').

<sup>5)</sup> karma M.

<sup>6)</sup> eshām eva shannām dhātūnām B. M.

<sup>7)</sup> aikyas° B.

<sup>8)</sup> So too the Tib.: LAL. susaminā M. (which I do not understand); om. B.

मंज्ञा ' एवमादिविविध[म]ज्ञानम् इयमुच्यते ऽविद्योति । एवमविद्यायां सत्यां विषयेषु रागद्वेषमोक्तः प्रवर्तते । तत्र ये रागद्वेषमोक्ता विषयेष्ठमो उच्यते संस्कारा इति । वस्तुप्रतिविज्ञतिर्विज्ञानं । विज्ञानसक्तांश्चेत्वारो ऽद्विषण उपादानस्कन्धास्तवाम [-द्वयं] । चैत्वारि
च मक्तभूतानि चोपादाय उपादाय द्वयमैकध्यमभिसंतिष्य तव्नामद्वयं । नामद्वयसंनिष्टिः
क तानीन्द्रियाणि षडायतनं । त्रयाणां धर्माणां संनिपातः स्पर्धः । स्पर्धानुभवना वेदनां ।
वेदनाध्यवसानं तृष्णा । तृष्णा वेपुल्यमुपादानं । उपादानिर्न्ञातं पुनर्भवज्ञनकं कर्म '
भवः । तद्वेतकस्कन्धप्राडर्भावो ज्ञातिः । स्वन्धपरिपाको जरा विनाशो मरणं । म्रियमाणस्य मृह्स्य स्वाभिष्ठङ्गस्यात्तदाकः शोकः । लाल्प्यनं परिदेवः । पञ्चविज्ञानकायसंप्रयुक्तमशातानुभवनं डष्वं । मनिसिकारसंप्रयुक्तं मानसं डष्वं दीर्मनस्यम् । ये चान्य एवमाद्य
10 उपक्रिशास्त उपायासाः ॥ पे ॥

पुनर्परं तत्ने उप्रतिपत्तिः मिष्ट्या प्रतिपत्तिः स्रज्ञानमविष्या । एवमविष्यापां सत्यां

<sup>1) °</sup>  $dhaj\bar{n}\bar{a}$ ° MS.; but (m)  $aj\bar{n}\bar{a}$  must be restored from B. and the Tib.  $\vec{A}$ '  $\vec{P}$ A''  $\vec{A}$  (139. a. 2).

<sup>2)</sup> sahetaras M.

<sup>3)</sup> supplied from B. and M. and Tib.

<sup>4)...4)</sup> This clause is omitted in B. and Tib. After copādāya M. reads: rūpam tac ca nāma | ekamadhyam [sic] abhiso.

<sup>5)</sup> The same word is used and also illustrated in Mil.-P. 60.10-24.

<sup>6)</sup> op. cit. 60.25.

<sup>7)</sup> tat punarbhave janakakarmabhave hetukah ska° M.

<sup>8)</sup> jātyabhinirvṛttānām skandhānām parip. B.

<sup>9)</sup> jīrņasya skandhasya vino M.

<sup>10)</sup> Noun-form new. I do not undertand M.'s reading: cokocchamālopamam paridevah. The Tib. (139. a. 6) seems to have had some form like lālapyana. I understand the rendering to mean: «the uttering of lamentation is the telling to oneself  $\mathbb{R}^{3}$  [5]  $\mathbb{R}^{3}$  one's state arising from sorrow». cokārthalapanam B.

<sup>11)</sup> Cf. Senart, Mhv. I. 373, and B. R. s. v. 3. शात.

<sup>12)</sup> dushkamanasiko MS. The Tib. separates the sentences (139. a. 7).

<sup>13) &#</sup>x27;ein kleiner kleça' B²; but the Tib. 경'지경'경화 제도하다 and the explanation of  $up\bar{a}y\bar{a}sa$  by Buddhaghosa in Vis.-M. xvii (ap. Warren, Buddhism 191) suggest nearness and intensity as the force of upa-.

<sup>14)</sup> For the omission see B. 259. 3-10 (= M. p. 210).

<sup>15)</sup> The following passage is also quoted in B. at pp. 309 sqq.

त्रिवधाः संस्काराः श्रिभिनर्वर्तते । पुण्योपमा श्रप्ण्यापेमा श्रानिङ्यो[1022]पमाश्रेम उच्यते अविद्याप्रत्ययाः संस्कारा इति । पुण्योपमानां संस्काराणां पुण्योपमेव विद्यानं भवति । श्र्पुण्योपमानं संस्काराणामपुण्योपमेव विद्यानं भवति । श्र्पेनिङ्योपमानं संस्काराणामपुण्योपमेव विद्यानं भवति । श्र्पेनिङ्योपमानं संस्काराणामानिङ्योपममेव विद्यानं भवति । इरमुच्यते संस्कारप्रत्यपं विद्यानमिति । एवं नामद्वपं । नामद्वपविव्द्या षञ्जिरायतनद्वारेः कृत्यिक्रियाः प्रवर्तते । तन्नामद्वपप्रत्यपं व्यापतनिमत्युच्यते । षञ्चय श्रायतनिभ्यः षट् स्पर्शकायाः प्रवर्तते । यं षडायतनप्रत्यपः स्पर्श इत्युच्यते । पञ्चातीयः स्पर्शे भवति तञ्चातीया वेरना प्रवर्तते । उपं स्पर्शप्रत्यपा वेरनेत्युच्यते । यस्तां वेरपति विशेषेणास्वार्यति । श्रिभनन्दत्यध्यवस्यत्यधितिष्ठिति । सा वेरनाप्रत्यपा तृष्णुत्युच्यते । श्रास्वार्नाभिनन्दनाध्यवसानं । मा मे प्रियद्वप्रशातद्वपै- वियोगो भविवित । श्रीपित्यागो भूयो भूपश्च प्रार्थना । इरं तृष्णाप्रत्ययमुपार्नित्यु- 10 च्यते । एवं प्रार्थयमानः पुनर्भवजनकं कर्म समुद्वापपित कापेन वाचा मनसा । श्रयमुपार्नित्रययो भव इत्युच्यते । या कर्मनिर्जाता । स्कन्धानामपित्र्वृत्तिः सा भवप्रत्यपा जानिरित्युच्यते । यो जात्यभिनिर्वृत्तानां स्कन्धानामुपव्यपरिणाकादिनाशो भवति । तरिरं

<sup>1)</sup> For this form (= Pali ānejja) cf. Senart Mhv. I. 399; Lal.-v. cited in B<sup>2</sup>. anaṃhyop<sup>o</sup> M.; ānandopa<sup>o</sup> B. With this triple division compare the classes of karma cited from Buddhaghosa (Vis.· M. xvii.) by Warren, Buddhism, 179—80.

<sup>2) . . . 2)</sup> Here MS. ănio.

<sup>3)</sup> tad eva vijnānapratyayam nāmar° B. and so M. Here M. (p. 211.1) adds the following clause which doubtless occurs in the original (Çālistamba-) sūtra, but, as the Tib. (139. b. 6) shows, was not quoted by our author from it: vedanādayo 'rūpinaç cattāraḥ [sic] [,] samskārās tatra tatra bhave nāmayantīti nāma' saha rūpaskandhena ca 'nāmarūpam' ceti nāmarūpam ucyate.

<sup>4)</sup> adhyavasāye tishthati M.

<sup>5) °</sup>vasāyasthāna ¹ ātmapriya° mā bhavatu B.

<sup>6)</sup> nityam aparityāgo bhaved M.

<sup>7)</sup> The clause: yatra vastuni ... prārthayate sa here added in M. (211. s, 9.) is not reproduced in the Tib.

<sup>8)</sup>  $k\bar{a}ryam\ utth\bar{a}^{\circ}$  B.

<sup>9)</sup> So B.

<sup>10)</sup> 디디디디 (140. a. 4) 'increase, development'; upanayana M.; upaparipākād [sic] B.

त्रातिप्रत्ययं जारामर्णामुच्यते ॥ पे ॥ (एवमयं द्वारणाङ्गः प्रतोत्यसमृत्पादो उन्योन्यकेतुको उन्योन्यप्रत्यपतो । नैवानित्यो न नित्यो । न संस्कृतो नासंस्कृतो । न वेद्ियता ।
न नप्यमें न निर्रोघधर्मी । न विर्णिपधर्मी । म्रनादिकार् प्रवृत्तो उनुद्वित्तो उनुप्रवर्तते नदीस्त्रोतवत् ॥ म्रय चेमान्यस्य द्वादणाङ्गस्य प्रतीत्यसमतुपादस्य चलारि म्रङ्गानि संघातिकयि केतुत्वेन प्रवर्तते । कतमानि चलारि । यद्वत । म्रविया तृष्णा कर्म विज्ञानं च ॥ तत्र
विज्ञानं बीतस्वभावत्वेन केतुः । कर्म तेत्रस्वभावत्वेन केतुः । म्रविया तृष्णा च क्रिणस्वभावत्वेन केतुः । कर्मक्रिणा विज्ञानबीतं सेत्रमान्यति । तत्र कर्म विज्ञानबीतस्य तेत्रकार्यं करोति । तृष्णा विज्ञानबीतं स्रोक्यति । म्रविया विज्ञानबीतम्यति । म्रक्तां येषां प्रत्ययानां बीतस्याभिनिवृत्तिनं भवति ॥ तत्र कर्मणो नैवं भवति । म्रक् विज्ञानबीतस्य
विज्ञकार्यं करोमीति । तृष्णाया म्रिप नैवं भवति । म्रक् विज्ञानबीतं स्त्रेक्पामीति । म्रवियाया म्रिप नैवं भवति । म्रक् विज्ञानबीतं स्त्रेक्णासित । म्रवियाया म्रिप नैवं भवति । म्रक् विज्ञानबीतं स्त्रेक्णासित्यापि नैवं भवति । म्रवियाया म्रवि नैवं भवति । म्रवियाया मित्रि । विज्ञानबीति स्थासिक्पासिक्याया मित्रि । विज्ञानविति । विज्ञानविति स्थासिक्पासिक्यायक्पासिक्षिते तृष्णासिक्पासिक्यायक्पासिक्पायायतिस्यायायतिस्याया । मित्रः मुत्री विर्रोक्ति । नाम-

<sup>1)</sup> Here both A. and B. have peyālam, omitting the passage in brackets. The omission, however cannot be due to Çāntideva, as the Tib. (140. a. 4—6) in this case reproduces the text preserved in M. (211.12), which I accordingly print, taking of course the former as my chief guide here.

<sup>2)</sup> nāsaṃsk° not in M.; but the Tib. has ਕਤੂ ਕਾਰੂਕਾਸਾਪੀਰ 'ਕਤੂਕਾਸ' ਹੈਰ 'ਸ਼ਤਾ ਸਾਹਿਰ 'ਸ਼ਤ 'ਸ਼

<sup>3)</sup> तर्गोग'रापुःर्क्चेश

<sup>4)</sup> kshayasvo M.

<sup>5) . . . 5)</sup> Om. B.  $avidy\bar{a}\ v\bar{a}yu\ jala\ trshn\bar{a}\ A$ .

<sup>6) . . . 6)</sup> Supplied from Tib. and M.

<sup>7)</sup> The first part of this clause is somewhat shortened from the text as given in M. (211. 25—26). °bījam . . . °kīrṇam virohati. B.

<sup>8)</sup> prati [sandhau] marg. Cf. M.

द्रपाङ्कर्म्याभिनिर्वृत्तिर्भवति । स च नामद्रपाङ्कर्गे न स्वयंकृतो न पर्कृतो ने।भयकृतो नेश्चरादिनिर्मितो न कालपरिणामितो न चैककारणाधीनो नाप्यकेतुत्तमुत्पनः । म्रय च मातापितृमंयोगादतुममवायाद्न्येषां च प्रत्ययानां समवापादास्वादानुप्रविद्धं विज्ञानबीजं मातुःकुत्तौ नामत्रपाङ्करबोजमभिनिर्वर्तपति । म्रस्वामिकेषु धर्मेघममेघपरियदेघप्रत्य-र्थिकेष्ठाकाशसमेषु मायालतणस्त्रभावेष् केत्प्रत्ययानामवैकल्यात् ॥ तथ्या पञ्चभिः ६ कार्**णैश्चत्**र्विज्ञानमृत्पस्यते । कतमैः पञ्चभिः ॥ चतुश्च प्रतोत्य द्वपं चालोकं चाकाशं तन्त्र च मनिसकारं च प्रतीत्योत्पचते चतुर्विज्ञानं ॥ तत्र चतुर्विज्ञानस्य चतुराश्रपकृत्यं करोति । द्रपमारम्बणकृतयं करोति । मालोको अवभासकृतयं करोति । माकाशमनावर-णकृत्यं करोति । तन्त्रमनिसकारः समन्वाकारकृत्यं करोति । ग्रसत्स्वेषु प्रत्येषेषु चतु-विज्ञानं नोत्पर्यते ॥ यदा चत्राध्यात्मिकमायतनमिकलं भवति । एवं त्रपालोकाका- 10 शतन्त्रमनसिकाराश्चाविकला भवति । ततः मर्वसमवायाञ्चत् विज्ञानस्योत्पत्तिर्भव-ति ॥ तत्र चन्षो नैवं भवति । म्रक्ं चन् विज्ञानस्याम्ययकृत्यं कर्गमीति । द्वपस्यापि नैवं भवति । म्रक्ं चतुर्विज्ञानस्यारम्बणकृत्यं करोमीति । म्रालोकस्यापि नैवं भवति । म्रक्-मवभासकृतयं कर्गेमीति । म्राकाशस्यापि नैवं भवति । म्रहं चतुर्विज्ञानस्यानावर्णाकृतयं करोमीति । तज्जमनिसकारस्यापि नैवं भवति । स्रक्ं चतुर्विज्ञानस्य समन्वाकारकृत्यं 15 करोमीति । चतुर्विज्ञानस्यापि नैवं भवति । म्रक्मिभिः प्रत्यपैर्जनित इति । म्रथ च पुनः सत्स्वेषु प्रत्ययेषु चत्र्विज्ञानस्योत्पत्तिर्भवति प्राड्डभावः। एवं शेषाणामिन्द्रियाणां यथा-योगं कर्तव्यं ॥ तत्र न कश्चिद्धमाँ अस्माद्योकात्परं लोकं संक्रामित । म्रस्ति च कर्मफल-

<sup>1) °</sup>baddham B.

<sup>2)</sup> This word, attested by the Tib. ANG TO THE TWO has been mutilated by the copyist of the text of B.; cf. Poussin p. 311, n. 1.

<sup>3)</sup> The text from here down to kartavyam, l. 18 below omitted by the peyālam of B. p. 311.1.

<sup>4)</sup> avaranahetutvam marg.; v. infra.

asamanvāhāra occurs in Divyāvad.; the present noun-form is new, though the verb is common in Buddh. Sk.

प्रतिविज्ञप्तिः (1) क्तुप्रत्ययानामवैकल्यात् । यथा [103 a] ग्रिप्त्यादानवैकल्याव इव-लित । एवमेव कर्मक्तेश्वतितं विज्ञानबीजं तत्र तत्रोत्पत्त्यायतनप्रतिमन्धी मातुः कृती नामद्रपाङ्कुर्मभिनिर्वर्तपति । स्रस्वामिकेषु धर्मेष्ठममेष्ठपर्रियकेष्ठप्रत्यर्थिकेष्ठाकाशसमेषु मायालज्ञणस्वभावेषु केतुप्रत्ययानामवैकल्यात् ॥ तत्राध्यात्मिकः प्रतीत्यसमृत्यादः पश्च
5 भिः कार्गीर्वष्टव्यः ॥ कतमैः पश्चभिः । न शाश्चततो नोच्छेर्तो न संक्रात्तितः । परित्तकेतुतो विपुल्जपलाभिनिर्वृत्तितस्तत्मदृशानुप्रवन्धतश्चित ॥ कथं न शाश्चततः । यस्माद्त्ये
मार्गात्तिकाः स्कन्धा स्रन्य स्रीपपत्यंशिकाः । न तु य एव मार्गात्तिकाः स्कन्धास्त एवीपपत्त्यंशिकाः स्कन्धा भ्रत्ये तु मार्गात्तिकाश्च स्कन्धा निरुध्यमाना स्रीपपत्त्यंशिकाः
स्कन्धीश्च प्राडर्भवित । स्रतो न शाश्चततः ॥ कथं नोच्छेरतः । न च निरुद्धेषु स्कन्धेषु

10 स्रीपपत्त्यंशिकाः स्कन्धाः प्राडर्भवित नाप्यानिरुद्धेषु । स्रपि तु मार्गातिकाश्च स्कन्धा
निरुध्यत्ते स्रीपपत्त्यंशिकाश्च प्राडर्भवित नाप्यिनरुद्धेषु । स्रपि तु मार्गातिकाश्च स्कन्धा
निरुध्यत्ते स्रीपपत्त्यंशिकाश्च प्राडर्भवित नेत्वाद्यज्ञिनामावनामवत् । स्रतो नोच्छेर्तः ॥

[कथं न संत्रात्तितः । । विमदृशात्मव्रतिकाणाद्धि सभागाः स्कन्धा ज्ञात्यत्तरे अभिनिवर्तते । स्रतो न संक्रात्तितः ॥ (कथं परित्तकेतुतो विप्लप्रलाभिनिर्वृतितः) परितं कर्म

<sup>1)</sup> asti ca karmaphalam asti ca vijñaptir hetu° B.

<sup>2)</sup> So B., supported by Tib. (141. b. 5); evam ekakarma A.

<sup>3)</sup> Here B. adds: evam ādhyātmikasya pratītyasamutpādasya pratyayopanibandho drastavyah, for which the Tib. has no equivalent. In the next sentence I have added ādhyātmikah from B. confirmed by Tib. 55 (141. b. 7).

<sup>4) . . . 4)</sup> This passage is omitted by B., but rendered in the Tib. (142. a. 2).

<sup>5)</sup> pūrvanio B.

<sup>6)</sup> Inserted from B. and Tib. ( $\widetilde{\alpha \mathcal{A}}$ ). Saṃkrānti 'transition' [of the pudgala from one world to another] gave its name to a Buddhistic school, according to Wassiljev 232 (256).

<sup>7)</sup>  $shabh\bar{a}^\circ$  A. My correction is founded on the Tib. (142 a.4)  $\mathbb{Z}^{[2]}$   $\mathbb{Z}^{[3]}$  and on the reading of B.:  $^\circ y\bar{a}d$   $visabh\bar{a}g\bar{a}h$ , which must be corrected similarly. ddhi and dvi are very easily confused in Nepalese MSS. The clause in M. runs:  $visadr_c\bar{a}h$   $sattvanik\bar{a}y\bar{a}h$   $sabh\bar{a}gat\bar{a}y\bar{a}m$   $saty\bar{a}m$   $j\bar{a}tim$  abhinivartayati ( $^\circ anti?$ ).

<sup>8) . . . 8)</sup> Sic Tib. B.

क्रियते । विपुत्तः फलविपाकोऽनुभूयते । यतः पर्तत्तक्तुतो विपुत्तफलाभिनिवृत्तिः ॥ [क्रियं तत्मार्शानुप्रबन्धतः ॥ यथा वेर्नीयं कर्म क्रियते । तथा वेर्नीयो विपाकोऽनुभूयते । यत्मारत्मर्शानुप्रबन्धति ॥ यः क्रियद्वर्त्त शारिपुत्रेमं प्रतोत्यममृत्पारं भगवता सम्यक्प्रणीतमेवं पथाभूतं सम्यक्प्रज्ञया सततसमितमज्ञीवं निर्जावं यथावर् विप्रीतमज्ञान्तमभूतमकृतममंस्कृतमप्रतिधमनावर्णां शिवमभयमकृर्णमव्ययमेव्युपशममस्वभावं पश्य- ६ ति । स्रसत्यतस्तुच्क्त स्रक्तितो उसारतो उधतो उनित्यतो द्वष्वतः शून्यतो उनात्मनश्च समनुपश्यति । स न पूर्वात्तं प्रतिसर्ति । किमकृमभूवमतोते उधन्याको स्विवाभूवमतीनतेअधिन । सप्रात्तं वा पुनर्न प्रतिसर्ति । किं नु भविष्याम्यनागतेऽधिन । को नु भविष्यामीति । प्रत्युत्पन्नं वा पुनर्न प्रतिसर्ति । किं निविष्याम्यनागतेऽधिन । को नु भविष्यामीति । प्रत्युत्पन्नं वा पुनर्न प्रतिसर्ति । किं स्विद्रं कथं स्विद्रं । के सत्तः के भविष्या[1036]म इति ॥ स्वर्यस्थान्ति । किं स्विद्रं कथं स्विद्रं । के सत्तः के भविष्या[1036]म इति ॥ स्वर्यस्थान्तेऽप्युक्तं। तत्राविष्यानृष्णोपार्गनं च क्रिश्वत्मेनो उच्यवच्छेरः । संस्कारा

म्रार्यर्शभूमकेऽप्युक्तं।तत्राविद्यातृष्णोपारानं च क्तेशवर्तमनो ऽव्यवच्हेरः। संस्कारा भवश कर्मवर्त्मनो ऽव्यवच्हेरः। परिशेषं डब्बवर्त्मनो ऽव्यवच्हेरः। म्रपि तु खलु पुन-

<sup>1)</sup> Sic M. B.

<sup>2)</sup> Here the quotation ends in B. In M., though the opening phrase of the next chapter (Ch. 17, p. 213.5) contains a reminiscence of the following sentence, the quotation is only resumed at the end of the whole work (p. 222.7). The following passage has been collated with a MS. of the Madhy.-vritti (Cambr. Add. 1483) called M<sup>2</sup>.

<sup>3)</sup> ājīvam nirjīvam A. with marginal gloss nirātmakam; but the Tib. has merely  $\widetilde{\mathfrak{A}}$   $\widetilde{\mathfrak{A}}$ 

<sup>4)</sup> So M.; the letters are nearly eaten away in our MS., but the Tib. A A A Makes the reading certain.

<sup>5) °</sup>tā 'sārato M2.

<sup>6)</sup> cvid A. hic et infra.

<sup>7)</sup> In the Tib. the question is somewhat extended, corresponding to the text of the Çālistamba as quoted in M. and M<sup>2</sup> (= Cambridge MS. of Madhy-vr.) kva santah kva bhavishyāmah | ayam satvah kuta āgatah sa itah cyutah [ityacyu° M.].

र्यंडच्यते ऽविद्याप्रत्ययाः संस्कारा इति । एषा पूर्वात्तिक्यपेता ॥ विज्ञानं यावद्वेदनेति । एषा प्रत्युत्पनापेता । तृष्णा यावद्वव इति । एषा ऽपरात्तिक्यपेता । उत्र्वं मस्य प्रवृत्ति । रिति । पे ॥ तस्यैवं भवति । संयोगात्संस्कृतं प्रवर्तते । विसंयोगात्र प्रवर्तते । सामप्र्याः संस्कृतं प्रवर्तते । विसामप्र्या न प्रवर्तते । कृत वयमेवं बद्धदोषड्रष्टं संस्कृतं विद्वाशस्य संयोगस्यास्याश्च सामग्र्या व्यवच्छेदं किर्ष्यामा । न चात्यत्तोपशमं सर्वसंस्काराणामिध-गिम्ध्यामः सवपरिपाचनतायै । इति ॥ इदं संतेपान्मोक्शोधनं ॥

॥ इति शितासमुच्चेये चित्तपिर्कामपिरिच्केरो द्वादशमः॥ १२॥

### XIII.

## स्मृत्युपस्थानपरिच्हेदः त्रयोदशः ।

10 रवं कर्मणयचित्तः स्मृत्युपस्यानान्यवतरेत् ॥ तत्राष्ट्रभप्रस्तावेन कापस्मृत्युपस्यानमुक्तम् ॥

तदेव च भेरलेशेन धर्मसंगीतिमूत्रे अभिक्ति । पुनर्परं कुलपुत्र बोधिसत एवं काये स्मृतिमुपस्यापयति । स्रयं कायः पार्पाराङ्गुलिबङ्गोरुत्रिकोर्र्रनाभिपृष्ठवंशक्ट्रपपार्श्वपार्ध्या-र्ध्यकाक्ट्रस्तकलाचीबाद्धंशयीवाक्नुललाटशिर्ःकपालमात्रसमूकः कर्मभवकारकोपचितो

<sup>1)</sup> A new form, but attested by the Tib. র্ফ্রিট্রামহাম'না'বার্নুরামা' (142. b. 5).

<sup>2)</sup> The present chapter follows the regular four-fold division of the subject; cf. Dh.-s. § 44 and to the authorities there quoted (p. 44) add the Pali sutta on the subject (Mahāsatipatthāna-s., Dīghan. № 22; tr. Warren, 353 sq. = Majjh-n. № 10 (i. p. 55 ed. P.T. S).

<sup>3) °</sup>bhāpra° MS; Tib. মী'মুন্'ম্ন'ম্ন্র্ন্

<sup>4)</sup> The two following extracts occur also in Bodhic. tīkā IX. pp. 324-5.

<sup>5)</sup> kāyasmṛ B-ţ. (but see p. 401 note).

<sup>6)</sup> So MS.; pārṣukā (?) B-ṭ.; cf. Poussin's note 7. The Tib. translates pārçva-pārçvakā 충건'연회장'주도 | 전기건' (143 a 4): 'rib and scapula'; but in the Buddh.

नानाक्तेशमंत्रत्पविकत्प्यश्वसहस्राणामावीसभूतो । बद्धिन चात्र द्रव्याणि समविक्ताः नि । यद्वैत । केशरोमनखर्त्वास्थिचमंपिशितवपास्नापुमेरोवशालमोकापकृत्मूत्रपुरोषा-माश्यरुधिरखेटिपत्तपूपिसङ्गाणकमस्तकलुङ्गानि । एवम्बङ्जद्रव्यसमूरुः । तत्कोऽत्र का-यः । तस्य प्रत्यवेतनाणस्यैवं भवति । स्राकाशमा । उपं कायः । स स्राकाशवत् काये स्मृ-तिमुपस्थापपति । सर्वमेतराकाशिमिति पश्चिति । तस्य कापपिरृज्ञानकेतोर्न भूयः क्वचि- विस्तृतिः प्रसर्ति । न विसर्ति । न प्रतिसर्तीति ॥

पुन्रुक्तं । ययं कायो न पूर्वात्तादागतो । न पराते संक्रातो न पूर्वातापरात्ताविस्थितो अन्यत्रासिद्द[104 व)पर्याससंभूतः कार्य्ववेदकरिक्तो नाम्यत्तमध्ये प्रतिष्ठितमूलः । यस्वासिकः अममः । यपरियकः । यागतुकैर्व्यवक्रियंवक्रियते काय इति देक इति भोग
इति स्राय्यय इति शरीर्मिति कुणाप इति स्रायतनिर्मित । यसार्को ४ यं कायो मातापि- 10
तृशोणितशुक्रसंभूतो अशुचिपूतिद्वर्गन्धस्वभावो रागद्वेषमोक्षभपविषादतस्कराकुलो नित्यं शतनपतनभेदनविकिर्णविधन्सनधर्मा । नानाव्याधिशतसक्स्मनोत इति ॥

म्रार्य्स्त्रचुंडे अप्याक् । म्रिनित्यो वतायं कायो अचिर्स्थितको मर्पापर्यवसान इति ज्ञाला न कायकेतोर्विषमर्यो जीवति । सारं चैवारते । स त्रीणि साराएयारते । कतमानि

Trigl. f. 33 b  $p\bar{a}rcvika\dot{p}$  ( $\dot{m}$ ) is rendered  $E^{7}E^{7}$  'rib'.  $p\bar{a}rcvak\bar{a}$  as a fem. though irreg. in form is supported by the Pali  $ph\bar{a}suk\bar{a}$ . But taking into account the similarity of cva and cu in MSS.,  $p\bar{a}rcuk\bar{a}$  seems to me a probable reading, though Senart (Mhv. II. 520) appears to object to the byform  $p\bar{a}rcuk\bar{a}$  which is better attested.

<sup>1)</sup> avaso B-t.

<sup>2)</sup> This list differs somewhat from the similar series at 209.8 supra. It begins and ends like the Pali list there cited, and like it consists of 32 numbers.

<sup>3) . . . 3)</sup> cf. 225. 4. supra.

<sup>4)</sup> vikaraṇa MS.; but cf. Tib. 黃레'지지되고 (143. b. 5), and Divyāv. 180. 23 and 281. 30 where the compound is closely similar.

<sup>5)</sup> So MS. Read vishamatayā (cf. Divy. 384.19)? Tib. ਕੀ'ਸ਼ਬ੍ਰ'ਧਨੇ'ਨਲੋਂ ਮੈਂ ਬੁੱਤ੍ 'does not lead a life of inharmoniousness'.

त्रोणि । कापसारं भोगसारं जोवितसारं च । सो जित्यः काप इति सर्वसत्तानां दासवशिष्यत्वमभ्युपगम्य किङ्करणीयतीय उत्सुको भवति । स्रिन्त्यः काप इति सर्वकाप दोषवङ्कर्शात्वकुरुनां न करोति । स्रिन्त्यः काप इति बोवितनाश्चासप्राप्तो बीवितकेतोरिप
पापं कर्म न करोति । स्रिन्त्यः काप इति भोगेषु तृष्णाध्यवसानं न करोति । सर्वस्वपरित्यागीव भवतोति ॥ पुनर्परं कुलपुत्र बोधिसत्तः कापे कापानुदर्शनस्मृत्युपस्थानं भावयन् सर्वसत्वकापांस्तत्र स्वकाप उपनिबद्धाति । एवं चास्य भवति । सर्वसत्वकापा मया
बुद्धकापप्रतिष्ठानप्रतिष्ठिताः कर्तव्याः । यथा च तथागतकापे नाम्रवस् तथा स्वकापधर्मतां प्रत्यवेत्तते । सो नाम्रवधर्मताकुशलः सर्वसत्वकापानिप तद्धत्वणानेव प्रजानातीत्यादि ॥

10 वीर्दत्तपरिपृच्कार्यामय्युक्तम् । यद्वतायं कायो ४नुपूर्वसमुदागतो ४नुपूर्वविनाशो पर्माणुसंचयः गुषिर उन्नामावनामौ नवन्नपामुखरोमकूपस्नावो वल्मीकवदासोविषिनवासः ।
प्रज्ञातशत्रुः । मर्करविन्मन्नद्रोहो । कुमिन्नविद्यसंवादनात्मकः । प्रेनिपएउवत्प्रकृतिदुर्वतः । उदक्कवुद्धद्वद्वत्पन्नभग्नवित्तीनः । मरीचिविद्यप्तन्मात्मकः । कदलीविन्नभुद्यमानासार्कः । मायावद्वचनात्मकः । राजवदाज्ञाबकुलः । शत्रुवद्वतार्प्रेतो । चोर्वद्विग्रस15 नीयः । वध्यपातकवदननुवातः । स्रमिन्नवदिक्तिषो । वधकवत् [104b] प्रज्ञाजीवितातः

<sup>1)</sup> Senart, Mhv. i. 450.

<sup>2)</sup> 및 작'- 한 는 '짓'- 근', anudarçana (with falsa lect. onā) is added in marg.

<sup>3)</sup>  $k\bar{a}yo$  MS.

<sup>4)</sup> Cf. 34. 16 supra.

<sup>5)</sup> Cf. the navadvāro mahāvaņo of the verse cited in Mil. 74.16; navadvāra of the body is pre-Buddhistic.

<sup>6)</sup> The Tib. appears to have read ocatror markatao.

<sup>7)...7)</sup> These two similes occur together at Dhammap. st. 170; cf. Buddhaghosa ad loc. (Fausb. p. 336).

<sup>8)</sup>  $m\bar{a}nushye$  kadalistambhanihs $\bar{a}re$  . . jalabudbudasannibhe Y  $\bar{a}j\bar{n}$ . III. 8.

<sup>9)</sup> Read probably anunītal. Tib.  $\stackrel{?}{\in} [ ^{N}] ^{N} \stackrel{?}{\otimes} ^{7} \stackrel{?}{\sim} ^{1} \stackrel$ 

रायकरः ' श्रून्ययामवदातमिवर् क्तिः ' कुलालभाएउवद्वेदनपर्यतः ' मूतोउविन्नानाशुचिपरिपूर्णः ' मेर्कस्थालीवर्शुचिम्नावी ॥ पे ॥ त्रणवद्वरृनासिक्ष्णुः ' शल्यवतुर्देनात्मकः '
बीर्णगृरुवतप्रतिसंस्कार्धार्यः । बीर्णयानपात्रवतप्रतिसंस्कारवाद्यः । म्रामकुम्भवस्यत्नानुपालयः ॥ पे ॥ नदीत्रव्वत्वच्चलाचलः ' मक्तनदीम्नोतोवन्मरणसमुद्रपर्यवसानः ' म्रामतुकागार्वतसर्वड्डष्विनिवासः ' म्रनाधशालावद्यरिगृरुतिः ' चार्कपालवद्यत्कोचसाध्यः ॥ ठ
पे ॥ बालदारुकववत्सततपरिपालयः ॥

### पुनराक् ।

एवंविधं कायमचौत्तराणिं ' द्वपाभिमानो बक्ज मन्यते यः ।
प्रज्ञायमानः स क् बालबुद्धिः विष्ठाघरं पाति वर्कोन्वचेताः ।।
पूपप्रकारं वरुतेऽस्य नासा ' वक्तं कुगन्धं वरुते सदा च । 10
चिक्कास्तथाह्मणोः क्रिमिवच्च बत्तोः ' कस्तत्र रागो बक्जमानता वा ॥
स्रङ्गारमादाय यथा कि बालो ' घृष्येदयं पास्यति शुक्तभावम् ।
याति तयं नैत्र तु शुक्तभावं बालस्य बुद्धिवितथाभिमाना ॥
एवं कि यः चौत्तमतिर्मनुष्यः चौतं करिष्येऽकृमिदं शरीरम् ।
सूद्यर्तितं तीर्थशताभिषिक्तं पाति तयं मृत्युवशादचौतम् ॥

<sup>1)</sup> See p. 210, note 3.

<sup>2)</sup> Cf. S. Paul's σχόλοψ τῆ σαρχὶ ἵνα . . χολαφίζη 2 Cor. xii. 7.

<sup>3)</sup> The Kāçikā on Pāņ. II. 4.24 cites without explanation the forms anātha-sabhā and anāthakuṭī, which would seem to be analogous.

<sup>4)</sup> jāti MS.; but Tib. (144. b. 5)  $\vec{A}$ 

<sup>5)</sup> Cf. B<sup>2</sup> and Apte s. v. cikkaṇa. चिपका occurs in Marathi in the sense of the 'gum' of the eyes; and the Chinese version of the sūtra (as Mr. Watters tells me) speaks of 'bleared eyes' in this passage.

<sup>6)</sup> The original sutra, as Mr. Watters informs me from an examination of the Chinese version, passes at this point into prose, and gives a list of 44 ways of regarding the body.

तया प्रभङ्गरः । प्रस्नवन्बोधिसत्नेन कायः प्रत्यवेत्तित्वयो नव त्रणमुर्खिर्यावत् । म्रा-वासो बोधिसत्नेन कायः प्रत्यवेत्तितव्यः । म्रशोतिकिमिकुलसङ्ख्राणाम् ॥ पे ॥ परभोतनो बोधिसत्नेन कायः प्रत्यवेत्तितव्यः । वृक्षमृगाालम्बिपिशिताशिनां । यन्नोपमो बोधिसत्नेन कायः प्रत्यवेत्तितव्यः । मस्यिस्तायुपन्नसंघातिविनिबद्धः । मस्वाधीनो बोधिसत्नेन कायः प्रत्यवेत्तितव्यः म्रवपानसंभूतं इति विस्तरः ॥

तत्रैव श्रेषं । वेद्ना स्मृत्युपस्थानं तु यथा तात्रदार्यर लच्छसूत्रे । इक कुलपुत्र बोधिस्ता वेदनामु वेदनानुपश्यनास्मृत्युपस्थानं भावयन् वेदितमुखाश्रितेषु सत्नेषु मकाकरणां प्रतिलभते । रवं च प्रतिमंशित्ते । तत्मुखं यत्र वेदितं नास्ति स सर्वसत्ववेदितप्रकृाणाय वेदनामु वेदनास्मृत्युपस्थानं भावयति । वेदितिनिरोधाय च सत्नानां संनाक् संनक्यति । यात्मना च वेदि [105 व]तिनिरोधं नार्पयति । स यां कांचिद्देदनां वेदयते तां सर्वां मक्तकर्णापिरगृक्तीतां वेदयते । स यदा सुखां वेदनां वेदयते तदा रागचरितेषु सत्नेषु मक्तकर्णां प्रतिलभते चात्मनश्च रागानुर्वं प्रतिज्ञकाति । यदा उडण्डामुखां वेदनां सत्वेषु मक्तकर्णां प्रतिलभते चात्मनश्च रोषानुश्वयं प्रतक्ति । यदा उडण्डामुखां वेदनां मोक्चिरितेषु सत्येषु मक्तकर्णां प्रतिलभते चात्मनश्च रोषानुश्वयं प्रतक्ति। यदा उडण्डामुखां वेदनां मोक्चिरितेषु सत्येषु मक्तकर्णां प्रतिलभते चार्त्वभते । चार्निश्च मोक्तनुश्वयं प्रतक्ति। स सुखायां वेदनायां नान्नोयते । चन्त्रपसमृद्धातं चार्त्वभिति । डण्ड्वायां वेदनायां न प्रतिक्त्यते प्रति-

<sup>1)</sup> This form is cited by B. & R. from [M.-] Vyutp. In Mhv. III. 338. 1 Senart prefers (cf. contra varr. lectt., p. 337 ad fin.) the form prabhanguna' comparing Pali pabhanguna (also ongu).

<sup>2)</sup> This indicates the passing over of fourteen similitudes (nos. 16-28) in the original list.

<sup>3)</sup> This similitude, which recalls the famous «man ist was man isst» is no. 32 only in the full list.

<sup>4)</sup> With this extract compare and contrast (in respect of Mahāyāna-teaching) M. Satipp. s. § 17 = Majjh. i. 59.

<sup>5)</sup> For the parasmaip. v. Mhv. II. 314.16.

<sup>6)</sup> 직기'디'7)디'지, cf. Wassiljev p. 241 (265) n. 2 'propensity', as in Pali.

<sup>7) &#</sup>x27;Removal' as in Pali, M. Vyutp. 82.6.

<sup>8) °</sup>ārpyayati MS., a sec. m.

5

10

घसमुद्धातं चार्तपति । म्रडण्डामुखायां वेर्नायां नाविष्यागतो भवति । म्रविष्यासमुद्धातं चार्तपति । स यां काञ्चिद्देनां वेति सर्वां तामित्रित्यवेदितां वेति । सवां तां डण्डवेदितां वेति । सवां तामित्रित्यवेदितां वेति । सवां तां डण्डविद्तां वेति । मिष्ठायां वेद्नायामित्र्यवेदितो भवति । इष्डायां वेद्नायां शल्यवेदितो भवति । इति कि यत्मुखं तद्नित्यं यदुष्वं मुखमेव तत् । यद्डण्डामुखं तद्नातमकमित्यााद ॥

श्रार्यात्तयमित्तमूत्रेश्ट्युक्तं । डुष्खया वेदनया स्पृष्टः सर्वपापात्तणोपपनेषु सत्तेषु मरूा-कृत्तणामुत्पादपति ॥ पे ॥ श्रीप तु खलु पुनर्शिनिवेशो वेदना परिस्को वेदनोपादानं वेदनोपलम्भो वेदना विपर्यासो वेदना विकल्पो वेदनेत्यादि ॥

धर्मसंगीतिसूत्रेऽप्युक्तं॥

वेदको वेदनादन्यः पृथ्यभूतो न विश्वते॥

एवं स्मृतिरूपस्थेया वेदनायां विचत्तर्णैः।

यथा बोधिस्तथा ऋषा शाता शुद्धा प्रभास्वरा ॥

ष्ट्रतत्समासतो वेदनास्मृत्युपस्थानम् ॥

चित्तस्मृत्युपस्थानं तु यथार्यर्स्नकूटे । स एवं चित्तं परिगवेषते ' कतरत् चित्तं । 15 रुद्यति वा डुष्यति वा मुक्सति वा ' किमतीतमनागतं प्रत्युत्पनं वेति । तत्र यद्तीतं

<sup>1)</sup> aryayati MS.; see below.

<sup>2)</sup> This clause is also quoted in Bodhic. · țīkā (IX.) 336. 3.

<sup>3)</sup> Cf. Bodhic.-ţ., ibid.

<sup>4)</sup> vedanā vedyā Bţ.; but our reading is supported by the Tib. (145 b. — 146). For vedanād (masc. or neutr.) comp. Mhv. III. 448. 13 (var. lect.) and the Pali vedanam.

<sup>5)</sup> svabhāvataḥ Bṭ.; but Tib. বিঁব্'শাস্থা'.

<sup>6)</sup> This extract is quoted in Bodhic. tikā 338. s sqq. with the introductory phrase  $\bar{A}ryaratnak\bar{u}t\bar{a}dishv$  abhihitam, as if to mark a quotation from a sutra of the Ratnakuṭa-class, possibly the Ratnacuḍa.. See p. 235 note 1 below.

<sup>7)</sup> gavesho Bt.

<sup>8)</sup> cittam sarāgam ... sadosam ... samoham. M. Satipp.s. § 18; Majjh. i, 59 ad fin.

तत्त्रीणं। यदनागतं तदसंप्राप्तं । प्रत्युत्यन्नस्य स्थितिर्नास्ति। चित्तं क् नाश्यप नाध्या-त्मं न बक्धिं। नोभयमत्तरेणोपलभ्यते । चित्तं कि काश्यपाद्यपमिनदर्शनमप्रतिषमिवज्ञप्ति-कमप्रतिष्ठम[105 b]निकेतं। चित्तं कि काश्यप सर्वबुँदैर्न दृष्टं । न पश्यित न द्रह्यति यत्सर्वब्हिनं दृष्टं । न पश्यित न द्रह्यति । कीदृशस्तस्य प्रचारो द्रष्ट्व्यः । ब्रन्यत्र वित-<sup>5</sup> घपतितया संज्ञया धर्माः प्रवर्तते । चित्तं कि काश्यप मायासरशमभूतपिकत्त्पन्या वि-विधाम्पर्पति परिगृङ्खाति ॥ पे ॥ चित्तं कि काश्यप नदीस्रोतःसदृशमनवस्थितमृत्यव्यभ-ग्रविलीनं । चित्तं कि काश्यप दीपार्चिःसदशं केतप्रत्यपतया प्रवर्तते । चित्तं कि काश्यप विख्तसदृशं तप्रभिङ्गानवस्थितम् । चित्तं कि काश्यपाकाशसदृशमागत्त्रकैः क्रोशिकपिक्ता-श्यते । पे ॥ चित्तं कि काश्यप पापिमत्रसदशं सर्वडुब्खसंजननतया । पे । चित्तं कि काश्यप 10 मत्स्यबिङ्शसर्शं डुब्बे स्वसंज्ञया । तथा नीलमित्तकासर्शमश्ची श्चिसंज्ञया। चित्तं क्ति काश्यप प्रत्योधिकसदशं विविधकारणाकरणतया । चित्तं कि स्रोजोकार्यतसदशं सदा विवर्गवेषणातया । एवं चोरसद्शं सर्वकुशलमूलमुषणातया । चितं कि काश्यप त्रपारामं पतङ्गनेत्रसद्शम् । चित्तं कि काश्यप शब्दारामं संघामभेरीसदशं। चित्तं कि काश्यप गन्धारामं वराक् इवाम् चिमध्ये । चित्तं कि काश्यप रसारामं रयावशेषभोक्त 16 चेटीसदशं । चित्तं क्ति काश्यप स्पर्शारामं मित्तकेव तैलपात्रे । चित्तं कि काश्यप परिगवे-ष्यमाणं न लभ्यते। यत्र लभ्यते तत्रोपलभ्यते। यत्रोपलभ्यते तत्रीवातीतं नानागतं न प्रत्युत्पन्नं । यनैवातीतं नानागतं न प्रत्युत्पन्नं तत् च्याधममितिकात्तं । यच्याधममितिकात्तं तनेवास्ति न नास्तीत्यादि॥

<sup>1) . . . 1)</sup> M. Vyutp. § 101. 51-53. 76.

<sup>2) °</sup>panatayā Bţ.

<sup>3)</sup> 취'지' (re-)birth, as in Pali.

<sup>4)</sup> cf. Jñānaçrī ap. Sarvadarç. p. 15 (tr. Cowell p. 20).

<sup>5)</sup> kleçopakleçair upalipyate Bţ.

<sup>6)</sup> 하다'다' (146. b. 4) Pali paccatthika 'enemy'.

<sup>7)</sup> cf. Mhv. I. 253 1-8.

<sup>8)</sup> See also the somewhat abbreviated quotation in Madhy-vr. 11. 17.

श्रार्यस्त्र सूत्र प्रेट्स से चित्तं परिगवेषमाणो नाध्यात्मं चित्तं समनुपश्यति। न बकिर्धा चित्तं समनुपश्यति। न स्कन्धेषु चित्तं समनुपश्यति। न धातुषु चित्तं समनुपश्यति। नापतनेषु चित्तं समनुपश्यति। स चित्तमसमनुपश्यित्तधारां पर्येषते। कुतः चित्तस्योत्पत्तिरिति। तस्यैवं भवति श्रालम्बने सितं चित्तमुत्पग्यते। तित्कमन्यदालम्बनम्
। श्रथ पदेवालम्बनं तदेव चित्तं। यदि तावदन्यदालम्बनमन्यचित्तं। तिद्विचित्तता भविष्यति। श्रथ पदेवालम्बनं तदेव चित्तं। तत्कथं चित्तं चित्तं समनुपश्यति। न कि चित्तं चित्तं
समनुपश्यति। तत्वथा न तपैवासिधार्या [106a] सैवासिधारा शक्यते केतुम्। न तेनैवाङ्गल्यप्रेण तदेवाङ्गल्यपं स्प्रष्टुं शक्यते। नैव चित्तेन तदेव चित्तं शक्यते द्रष्टुम्॥ पे॥ पुनरपरं कुलपुत्र यद्वपद्गतप्रदुतानवस्थितप्रचारस्य वानरमारुतसदशस्य। पे। द्वरंगमचारिणो अश्ररीरस्य लघुपरिवर्तिनो विषयलोलस्य षडायतनगोचरस्यापरापरसंप्रपुक्तस्य 10
चित्तस्यावस्थानामेकाप्रताऽशरणमविश्ररेणं शम्थेकाप्रताऽवित्तेप इयमुच्यते चित्तस्य स्म्तिरिति॥

<sup>1)</sup> This passage is quoted in Bodhic. tikā p. 261, where the 'ratnabhūta' of La V.-Poussin's transcript (v. note 3) should probably be corrected to 'cūdā'. Though similar in style, as we see from the foregoing extract, the Ratnakūṭa and Ratnacūda are distinct works, and the latter is doubtless the same as the Ratnacūda paripṛcchā (cf. Abhidh.-koça ap. Poussin l. c.), though here called by the Tib. Kont GN. It should however be noted that Ratnakūṭa is not only the name of one or more sūtras, but also of the division or class of sūtras to which the Ratnacūda belongs (K. F. 212—14, 218; Nanjio 23, 23(47)).

<sup>2)</sup> svaco Bt.

<sup>3)</sup> As to the spelling of this difficult word I have decided, since our text is composed of elements varying in their origin, to follow the MS. in each passage. The Tib. equivalent is unvarying, viz.  $\sqrt{3}\sqrt{3}\sqrt{3}$ . The MSS. of the Mhv. give little help; see esp. I. 120. 10 and II. 260. 15 with the notes thereon. For the reading compare Tathāgataguhya-sūtra ap. Madhy-vr. pp. 128-9. At p. 129. 22 of that text read apparently: evam evālambanataç cittam jvalati anālambanataḥ cāmyati.

<sup>4)</sup> tadvio MS.; but cf. Bt. and Tib. (147. a. 6).

<sup>5)</sup> The Tib. (147. b. 1) preserves two further similes: of a river-current and of an oil-lamp.

<sup>6)</sup> So MS.; but Tib. भै'वर्से'य | इस्यायस्भै'वर्सेय', as if from सर्णा. Cf. infra निःसर 236.7.

श्रायां तयमित्रमूत्रेऽट्युक्तं । विठयनायां मया योगः कर्णायः । इयं च चित्तधर्मता न विक्रातव्या । तत्र कतमा चित्तधर्मता । कतमा विठयना । मायोपमं चित्तमियमुच्यते चित्तधर्मता । यत्पुनः सर्वस्वं परित्यज्य सर्वबुद्धतेत्रपरिष्रुद्धये परिणामय[त]तियमुच्यते विठयनेत्यादि ॥

## धर्मस्मृत्युपस्थानं तु ॥

पया तावर्श्वाह । धर्में धर्मानुर्द्शी विक्रु-बोधिसत्नो न कश्चिद्धमें समुनपश्यित । यतो न बुद्धधर्मा यतो न बोधिः । यतो न मार्गो । यतो न निःसर्गा । स सर्वधर्मानिःसर्-गिमित विदित्ना उनावर्गां नाम महाकर्णासमाधि समाप्बते । स सर्वधर्मेषु सर्वक्तेशेषु च कृत्रिमसंज्ञां प्रतिलभते । निःक्तेशा एते धर्मा । नैते सक्तेशाः । तत्कस्य हेतोः । तथा विदेते नीतार्थे समवसर्त्ति । नास्ति क्तेशानां संचयो । न राशीभावः । न रागभावो न देष-भावो न मोक्भाव । एषामेव क्तेशानामवबोधाद्वोधिः । यत्स्वभावाश्च क्तेशास्तत्स्वभावा बोधिरित्येवं स्मृतिमुपस्थापयतीति ॥

श्रार्धर त्रब्दे अप्युक्तम् । इक् कुलपुत्र बोधिसत्तस्य धर्मे धर्मानुपश्यना स्मृत्युपस्थानेन विक्रत एवं भवति । धर्मा एवोत्पद्यमाना उत्पद्यते । धर्मा एव निरुध्यमाना निरु-15 ध्यत्ते ॥ न पुनर्त्र कश्चिदात्मभावे सत्तो वा जीवो वा जनुर्वा पोषो वा पुरुषो वा पुद्रलो वा मनुजो वा यो जायते वा जीर्यते वा च्यवते वोत्पद्यते वा । एषा धर्माणां धर्मता । यदि समुदानीयते । समुदागच्किति । श्रष्ट न समुदानीयते न समुदागच्किति । यदिशाः समुदानी-

<sup>1)</sup> nīyam MS.

<sup>2)</sup> For atraiva; i. e. in the same sūtra 국가 기자 기자. The same passage is quoted in Bodhic. tīkā (IX.) 339. 3-11.

<sup>3) °</sup>ānupaçyī Bţ.

<sup>4)</sup> om. Bt.

<sup>5)</sup> pratilabhate Bt.

<sup>6)</sup> This form occurs in the similar enumeration at M. Vyutp. § 207.

यत्ते तादशाः ममुदागाच्क्ति कुशला वा ऽकुशला वा [106년] ब्रीनिज्ञ्या वा । नास्ति धर्मा-णां ममुदानेता । न चाकेतुकानां धर्माणां काचिड्डत्पत्तिरित्यादि ॥

तत्रैवाक् । स कियदम्भीरानिष धर्मान्प्रत्यवेत्तमाणस्ता सर्वज्ञताबोधिचित्तानुस्मृति न विज्ञकाति॥

## म्रार्यललितविस्तरमूत्रेऽप्युक्तम्।

5

मंस्कार् म्रनित्य मधुवा मामकुम्भोपमभेरनात्मकाः । परकेलिकपाचितोपमाः पामुनगरोपमता च कालिका ॥ संस्कार् प्रलोप धर्मिमे वर्षकालि चलितं विलेपनं । निद्कूल इवा सवालुकं प्रत्ययाधीन स्वभावडुर्बलाः ॥ संस्कार् प्रदीप म्रचिवत् तिप्रउत्पत्ति निरोधधर्मकाः । मनवस्थितमाकृतोपमाः फेनिपएडावरसार्ड्बलाः ॥

10

<sup>1)</sup> I preserve the  $\bar{a}$  of the MS. (cf.  $\bar{a}ningya$ ) though in Mhv.  $\bar{a}ninja$  and  $\bar{a}ninjya$  occur as adj.

<sup>2)</sup> This extract has been collated with two Cambridge MSS., Add. 2195 (the oldest MS. known, called C) fol. 86. b. and Add. 2194 (D.) f. 83. c. It has also been compared with Foucaux's text (p. 158) and translation (p. 172), with the printed text (P.) p. 209. 2 and with the extracts in the Bodhic.-tīkā (Bt) 341.

<sup>3)</sup> Metre: Vaitāliya with the first syllable of the second  $p\bar{a}da$  regarded as common  $(\bar{a}m\bar{a}k\bar{u}mbh^{\circ}, s\bar{a}rv\bar{a}s\bar{a}msk^{\circ})$ .

<sup>4)</sup> So C. P. keraka A. Tib. (148. b. 7) with which Foucaux's text agrees)  $\mathbb{Z}^{\mathbb{N}}$ . Possibly the meaning is 'trick' or 'charm; 'la fortune empruntée à un autre' Foucaux.

<sup>5)</sup> i. e. dharm' ime; cf. p. 47, n. 4.

<sup>6)</sup> lepane A. After the caesura ---- for the more usual ----.  $k\bar{a}li$   $t\bar{a}\bar{n}ca$  lepan $\bar{a}m$  C.

<sup>7)</sup> So all the MSS.

<sup>8)</sup> Compare Bodhic. țikā 341. 15 sqq. (cf. p. 402).

<sup>9)</sup> Scan phēna. The reading phalapinda in Mdhy.-vr. 205. 3, 10 cited by Poussin p. 402 is erroneous; cf. M.-Vyutp. p. 43, n. 2. A similar corruption (phana<sup>o</sup>) is found also in C.

संस्कार निरीक् शून्यकाः करलीस्कन्धसमा निरोत्ततः ।

मायोपम चित्तमोक्ता बालोछापनिरिक्तमुष्टिवत् ॥

केतूमि च प्रत्ययेभि वा सर्व संस्कार्गतं प्रवर्तते ।

ग्रन्योन्यप्रतीत्यक्तुतः तिर्दं बालवनो न बुध्यते ॥

यथ मुञ्ज प्रतीत्य बल्बवं रुज्जु व्यापामबलेन वर्तिता ।

घियस्र सचक्र वर्तते तेष्ठेकैक्ष्णुं नास्ति वर्तना ॥

तथ सर्वभवाङ्गवर्तनी ग्रन्योन्योपचयेन निःश्रिता ।

एकेक्षणुं तेष्णं वर्तनी पूर्वापरास्तो नोपलभ्यते ॥

बीवस्य सतो पथाङ्करो न च यो बीव से ग्रङ्करो ।

विवस्य सतो पथाङ्करो न च यो बीव से ग्रङ्करो ।

न च ग्रन्य ततो न चैव तत् । एवमन्द्देर ग्रशाग्रत धर्मता ॥

<sup>1)</sup> So A. a sec. manu, a reading greatly preferable to that of Raj. Mitra w(ith wh. C. agrees) or of Poussin, as it corresponds with the Tib. 지方기지경 «quand on l'examine».

<sup>2)</sup> See Poussin p. 341, n. 12. C.'s reading  $-ukt\bar{\alpha}$  (for  $rikt\bar{\alpha}$  or  $rkt\bar{\alpha}$ ) explains the origin of  $ulk\bar{\alpha}$  in P.

<sup>3)</sup> So rightly (for metre) C.; for lengthened u (in finals, however) compare p. 216, n. 8 above.

<sup>4)</sup> So A; for var. lectt. cf. B t. C. with P.

<sup>5)</sup> All the MSS. have  ${}^{\circ}n\bar{\imath}$  ( ${}^{\circ}in\bar{\imath}$  C. Bt.), here and below, as contrasted with  ${}^{\circ}n\bar{a}$  above; cf. contra Poussin, p. 342, n. 2.

<sup>6)</sup> any amany opa C. P. Poussin's correction to opposage is not supported by the Tib., wh. has  $\widetilde{\mathfrak{G}}^{q} | \mathfrak{N} | \mathfrak{I}$ .

<sup>7)</sup> So A. C.; cf. Poussin p. 342, n. 1. teshu P. D.

<sup>8) ---</sup> for --- (normally ---; see above); scan tato or read tata with C.; orantanta D. orantam P.

<sup>9)</sup> The two following stanzas and also the three (239.6-10) caksuc ca° are marked for omission (but not obliterated) in the MS.(A.), and are accordingly omitted in the transcript. Possibly their exclusion was due to some reader of the Bodh. $t\bar{t}k\bar{a}$ , where (with many others) they are omitted. Their omission is however not sanctioned by our Tib. version (148. b. 5), which agrees throughout with Foucaux's Tib. text of the Lal.-v. As to an omission in the Tib., see below, p. 240.

<sup>10)</sup> sati syāt marg.

<sup>11)</sup> so vijasya A.

<sup>12)</sup> samkramas tu na cintyah marg.

<sup>13)</sup> All the texts of the Lal.-v. omit anya, and are otherwise corrupt. The

संस्कार् श्रविखप्रत्ययाः ते च संस्कार् न सित तवतः ।
संस्कार् श्रविख चैविक् श्रून्य एते प्रकृती किरोक्ताः ॥
मुद्रात्प्रतिमुद्र दृश्यते मुद्रसंक्ताित न चोपलभ्यते ।
न च तत्र न चैव सान्यतो एवं संस्कार् नुच्छेरशाश्वताः ॥
चतुश्च प्रतोत्य द्वपतः चतु विज्ञानिमक्रोपतायते ।
न च चतुषि द्वपनिश्चितं द्वपसंक्राित न चैव चतुषि ॥
नैरात्म्यशुभाश्च धर्मिने ते पुनरात्मेति श्रुभाश्च कल्पिताः ।
विपरीतमसद्दिकल्पितं चतुर्विज्ञान ततोपतायते ॥
विज्ञान निरोधसंभवं विज्ञ उत्पार्व्ययं विपश्यति ।
श्रिक्तिश्च गतमनागतं श्रन्य मायोपन पोगि पश्यति ॥

10

5

above reading of A. is fully confirmed by the sense, and by the Tib. texts, which have: ਤੋਂ 'ਪਾਨ' ਸਾਰਕ ਨੇ ਦੇ ਪਾਨ ਸਾਂਘੇ ਤੋਂ ਨੇ. In the second pāda scan evam (~~~for ~~~).

<sup>1)</sup> tě; te samsk° C. D. P.

<sup>2)</sup> So C.; cett. (contra metrum) oti.

<sup>3)</sup> So A., Bt. (342.4) and Tib.; all the Lal.-v. texts are corrupt.

<sup>4)</sup> The reading of Bt. eva(m) samskāra u(c)cheda çāçvatāh is metrical justifiable, but is unsupported by the Tib., which implies anuccho and a-çaçvo. If the above reading be accepted, we must read and scan: eva(m) samskār' anu(c)ched' ăçāçvo. The reading of C. D. osamskārānuo becomes thus the unmetrical correction of a scribe who did not understand the Pali-Prakritic elision.

<sup>5)</sup> pratirūpatah sadā A.

<sup>6)</sup> cakshur MSS.

<sup>7)</sup> i. e. nairātmya-açubhāç ca (cf. Tib.) dharmā ime. dharmi ye C. D. P.

<sup>8)</sup> Scan tě (--- for ---). For this reading (confirmed by Tib.), C. D. P. have na punaro.

<sup>9)</sup> na vijñāna virodho A.

<sup>10)</sup> vijnanotpada° C. A.

<sup>11)</sup> akahangatam A.

<sup>12)</sup> So A., with Tib.; C. D. P. have the corruption yo vipo.

श्रश्णां पथ [107 a] चोत्तरार्णां क्स्तव्यायामत्रयेभि संगति।
इति प्रत्ययतो अग्नि जायते जातु कृतुकार्यु लियू निरुध्यते ॥
श्रथ पण्डितु कश्चि मार्गते कुत पमागतु कुत्र पाति वा ।
विदिशो दिशि सर्व मार्गतो नै गतिनीप्यगतिश्च लभ्यते ॥
किस्मापतनानि धातवः तृष्ण श्चविद्या इति कर्मप्रत्ययाः ।
सामिय तु सत्तमूचना सा च परमार्थतु नोपलभ्यते ॥
कण्ठोष्ठ प्रतीत्य तालुकं जिन्ह्य परिवर्त्तर्वित्तं श्रत्या ।
न च कण्ठगता न तालुकेः श्रतीरे के तु नोपलभ्यते ॥
सामियप्रतीत्यतश्च सा वाचमनबुद्धिवशेन निश्चरी ।
मनवाच श्रदश्यत्रपिणी बाल्यतोअभ्यत्तिर नोपलभ्यते ॥
उत्पाद्व्ययं विपश्यतो वाचरुत्वोपस्वरूप पण्डिताः ।
विणाकां विशिकां तदीदृशीं स्ववाचेः प्रतिश्वतकोपमाः ॥

<sup>1)...1)</sup> Accusatives governed by paçyati in last stanza; unless pratyayato is to be understood as equivalent to pratītya in the similar passage below (l. 7).

<sup>2)</sup> laghu C. P.; oghur Bt., corrected by Poussin to oghum. Cf. 216, n. 8.

<sup>3)</sup> yam for ayam; Tib. (both versions)  $\Box \zeta \dot{\zeta} \dot{\zeta}$  Poussin's  $yo = v\bar{a}yu$  seems far-fetched.

<sup>4)</sup> So A.; nāgati nāsya gatiç ca C.P Bṭ The Tib. must have had some reading nāgatir (translated as if na āgatir) nāpi gatio.

<sup>5)</sup> avidyă ti Poussin, for metre; but trīshnă ăvi° (----) is not more irregular for --- than --- noted above. With vidy° compare ădv° at 195. 16.

<sup>6)</sup> Poussin, omits this word for metre; but see last note.

<sup>7)</sup> At this point ends chapter XIII in our Tib. version; and also the citation from Lal.-v. in Bt.

<sup>8)</sup> avartti (omitted in defiance of metre by C. P.) apparently stands for āvartate. Foucaux: 頁5 'naît'.

<sup>9) °</sup>kas tu MSS. P.

<sup>10)</sup>  $B^2$  quotes the meaning 'empty' for this. Foucaux's Tib. translator appears to have read  $kshanik\bar{a}$ -rasik $\bar{a}m$ .

<sup>11)</sup> sarvārthāç ca A.

5

10

15

यद्य तिल्ली प्रतीत्य दार् च क्स्तव्यायामत्रयेभि संगतिम् ।
तुणवीणमुघोषकादिभिः शब्दो निश्चर्ते तद्वद्भवः ॥
स्रय पण्डितु किश्च मार्गते कुतो अपमागतु कुत्र याति वा ।
विदिशो दिश सर्वमार्गतः शब्दमनागमनं न लभ्यते ॥
तय केतुभि प्रत्यपेभि च सर्वसंस्कार्गतं प्रवर्तते ।
योगी पुन भूतदर्शनात् शून्य संस्कार निर्रोक् पश्यति ॥
स्कन्धायतनानि धाततः शून्यस्रध्यात्मिक सून्यबाक्यकाः ।
सवात्मविविक्तनालयाः धर्माकाशस्वभावलत्याः ॥

लोकनाथव्याकर्षोऽट्युक्तम् ॥

शून्या श्रनामका धर्माः नाम किं परिपृच्क्सि । श्रून्यता न क्वचिद्देवा न नागा नापि रात्तसाः ॥ मनुष्या वाऽमनुष्या वा सर्वे तु एष विखते । नामा कि नामता श्रून्या नामि नाम न विखते ॥ श्रनामकाः सर्वे धर्माः नामा तु परिदीपिताः ॥ यो कि स्वभावो नामो वै न स दृष्टो न च श्रुतः । न चोत्पन्नो निरुद्धो वा कस्य नामेक् पृच्क्सि ॥ व्यवक्रार्कृतं नाम प्रज्ञप्तिनीमदिश्विता । रस्नचित्रो क्ययं नामा रस्नोत्तमपर इति ॥

॥ इति शितासमुचये स्मृत्युपस्थानपरिच्के्ट्स्त्रयोदशः॥

<sup>1)</sup> ontra C. P. ontrī A.

<sup>2)</sup> cf. note 21 supra.

<sup>3)</sup> satvā viviktam anālayāh C. D. P.; the Tib. (Foucaux, text 160.13) implies a reading like ours, which must be understood: sarv' ātmavivikt' anālayāh.

<sup>4)</sup> This quotation is not reproduced in the Tib. version, in which the Chapter ends at the point above noted. The work now cited is apparently not known, unless it be identical with the original of K. F. p. 256, no. 3.

### XIV.

# म्रात्मभावपरिष्युद्धिः परिच्छेदश्चतुर्दशः ॥

उक्तानि स्मृत्युपस्थानानि । एवं योग्यचित्तो देशमु दित्तु शेष[107 b]स्य तगतो डब्ब-मागरोद्धरणाभिमंबोध्युपायो व्योमेपर्यत्तत्रैकाल्यमर्वधर्मवशवर्तित्वायेव तु पुनः सर्वधर्म-इ शून्यतामवतरेत् । एवं कि पुद्रलश्रून्यता सिद्धा भवति । ततश्च क्वित्रमूलवात् क्लेशा न ममुदाचरित्त ॥

यथोक्तमार्यतथागतगुन्धमूत्रे । तथायापि नाम शात्तमते वृत्तस्य मूलिक्वित्रस्य सर्वशाः खा पत्रपलाशीः षुष्यति । एवमेव शात्तमते सत्कायदृष्युपशमात्सर्वक्तेशा उपशाम्य-त्तीति ॥

10 श्रून्यताभावनानुशंसास्त्रपर्यताः ॥

यद्या तावच्चन्द्रप्रदीपसूत्रे ।

सो असी शित न बातु त्रशती सुगतानां।

सोऽसी श्रुह न जात् इस्त्रिणां वशमेती।

<sup>1...1)</sup> The Tib. (149.a.6) seems to imply a reading like yogyacittatay $\bar{a}$   $c\bar{u}n$ -yat $\bar{a}m$ , omitting the intervening and rather complicated phrase.

<sup>2) °</sup>mā.

<sup>3)</sup> This passage is also quoted in the Bodhic.-tīkā(IX.)317.21 and Mādhy.-vrtti 129.7.

<sup>4)</sup> So A. The word is both neuter (as in Skt.: cf. Bodhic.-t., l. c., note 8) and masc. in Pali.

<sup>5)</sup> Metre  $\varpi$ -----| co--| not identified, but corresponding with the first pāda of Upasthitapracupita. As to the sūtra see Tārānātha, tr. Schiefner, p. 156.

<sup>6)</sup> sikshāsu (?) marg. (gloss.).

<sup>7)</sup> Tib. 🏋 મ 'reject'. qu. correct trasyate?

Б

10

सो ४सी सार्सान प्रीति विन्द्ते सुगतानां ।

योऽसी धर्मस्वभाव जानती सुप्रशातं ॥

सोऽसी नेक् चिरेण भेष्यते द्वावदाता ।

सोऽसी वैद्यभिषक् भेष्यते सुखदाता ।

सोऽसी उद्घरि शल्य सर्वशो डिंग्बितानां ।

योऽसी धर्मस्वभाव जानती सुप्रशातं ॥

सोऽसी तात्तिबलेन उद्गतो नरचन्द्रः ।

सोऽसी लोष्टकद्णउ ताउितो न च कुप्यो ।

सोऽसी क्वियति श्रङ्गमङ्गशो न च तुभ्यो ।

योऽसी धर्मस्वभाव जानती सुप्रशातं ॥

नासी द्वर्गतिषू पतिष्यती श्रनुव्यञ्चन ।

नित्यं लत्तणधारि भेष्यती श्रभिद्यः ।

पञ्च्यो तस्य श्रभित्त भाविता इमि नित्यं ।

पुरतः सो सुगतान स्थास्यती स च श्रर ' इत्यादि ॥

भगवत्यामप्युक्तं । पुनर्परं शारिपुत्र बोधिसत्तेन मरुासत्तेन बुद्धकायं निष्पाद्पि- 15

<sup>1)</sup> So the MS. (which has been corrected here) against metre and sandhi. A short syllable such as ca has dropped out.

<sup>2)</sup> MS., as usual, dushkho.

<sup>3)</sup> kshubhī or kshusī MS. The Tib., both here in and at the end of the previous line represents some form equivalent to kshubhyati — འབྲུན་མ་འམུ་ར་་.

<sup>4)</sup> i.e. nityam anuvyañjana lakshaṇadhārī The Tib. has (149. b. 4) | તે ત્રેન્સમાપાર પ્રત્યો માં મુખ્ય માં મુખ્ય માં મુખ્ય મુખ્ય માં મુખ્ય માં મુખ્ય માં મુખ્ય માં મુખ્ય મુખ્ય માં મુખ્ય મુખ્ય માં મુખ્ય મ

<sup>5)</sup> མོདུན 'conspicuous' (149.b.5.). A derivative from V pac 'vyaktikaraṇe' (Dhp.), a root not hitherto found uncompounded.

<sup>6)</sup> Compare the closely similar language of the extract from the Mahatī Prajnāpāramitā, f. 120a infra.

तुकामेन द्वात्रिंशन्मक्षपुरूषलतणान्यशीति चानुच्यञ्जनानि प्रतिलब्धुकामेन सर्वत्र जा-तौ जातिस्मरतां बोधिचिताविप्रणाशतां बोधिसत्वचर्याऽसंप्रमोषतां प्रतिलब्धुकामेन सर्वपापिमत्रपापसक्षापान् विवर्जयितुकामेन सर्वबुद्धबोधिसत्वकल्याणिमत्र।एयारागियितु-कामेन सर्वमारमारकापिकदेवतानिर्जेतुकामेन सर्वावरणीयानि शोधियतुकामेन सर्वध-क मीनावरणातां प्रतिलब्धुकामेन प्रज्ञापार्गितायां शित्तितच्यं। पुनर्परं शारिपुत्र बोधिस-तेन मक्षासत्वेन ये दशसु दिनु बुद्धा भगवत्तस्तिष्ठित्त ते मे वर्ण भाषेर् [108a] विति प्रज्ञा-पार्गितायां शित्तितच्यं। पुनर्परं शारिपुत्र बोधिसत्वेन मक्षासत्वेनैकचित्तोत्पादेन पूर्व-स्यां दिशि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधातून्समितिक्रमितुकामेन । ये। एवं सर्विद्तु प्रज्ञापार्गितायां शित्तितच्यंमित्यास्यति विस्तरः॥

तत्र यथा निर्तत्मानश्च सर्वधर्माः ' कर्मफलसंबन्धाविरोधश्च निःस्वभावता च यथादश्चर्सवधर्माविरोधश्चः ' तथा पितृपुत्रसमागमे दर्शितम् । षर्ध्धातुर्यं मरुारात पुरुषः
षर्म्पर्शायतनः ' ग्रष्टादशमनउपविचारः । षर्धातुर्यं मरुारात पुरुष इति । न खलु पुनरेतखुक्तं । किं वैतत्प्रतीत्योक्तं षाउमे मरुारात धातवः । कतमे षर् । तख्यथा पृथिवीधातुरब्धातुस्तेत्रोधातुर्वायुधातुराकाशधातुर्विज्ञानधातुश्च । इमे मरुारात षर्धातवः ॥ यावत्

ग्रिब्धात् मर्नेत्रात्मात्म स्पर्शायतनानि । कतमानि षर् । चतुः स्पर्शायतनं द्वपाणां दर्शनाय ।
श्रीत्रं स्पर्शायतनं शब्दानां स्पर्वणाय । प्राणं स्पर्शायतनं गन्धारामाप्राणाय । तिद्धा स्पर्शापतनं रसानामास्वादनाय । कायस्पर्शायतनं स्प्रष्टव्यानां स्पर्शनाय । मनःस्पर्शायतनं धर्माणां विज्ञानाय । इमानि च मरुारात षर् स्पर्शायतनानि ॥ ये ॥ श्रष्टादशेमे मरुारात मनउपविचाराः । कतमे प्रष्टादश । इरु पुरुषश्चतुषा द्वपाणि दृष्ट्वा । सीमनस्यदीर्मनस्योपेतास्थानी20 यान्युपविचर्ति । एवं स्रोत्रादिषु वाच्यं । तेन प्रत्येकिमिन्द्रियषद्वेन सीमनस्यादित्रयाणां

<sup>1)</sup> cf. 30. n. 3 supra, also Senart, Mhv. III. 472. The Tib. has 리견지기자 닷지' 'to give pleasure to'.

<sup>2)</sup> This passage is cited in Bodhic.-țīkā ('B') 326 fin — 328.

<sup>3) . . . 3)</sup> The readings of B. are defective throughout these clauses.

भेदा(इ) ष्टारश मनउपविचारा भवति । पे । कतमञ्च मकाराज्ञाध्यात्मिकः पृथिवीधातुः । यत्किञ्चिर्हिमन्काये ऽध्यात्मं ककखंटैलं खर्गतमुपात्तं।तत्पुनः कतमत् । तस्यथा । केशा रोमाणि नखा दत्ता इत्यादि । म्रयम्च्यते ऽध्यात्मिकः पृथिवीधातुः ॥ कतमश्च मक्ताराज बाह्यः पृथिवीधात्ः। पित्कञ्चिद् बाह्यं ककखरतं खरगतमनुपात्तमपम्च्यते बाह्यः पृथिवी-धातः। तत्र मक्। राजाध्यात्मिकः पृथिवीधात् कृतप्यमानो न कृतश्चिदागच्छिति निकृध्य- 5 मानो न क्वाचित्संनिचयं गच्कृति । भर्वात मक्। राज स समयो [108b] यतस्त्री मध्यातममक् स्त्रीति कल्पयति । साध्यात्ममकं स्त्रीति कल्पयिता बिक्धी पुरुषं पुरुष इति कल्प-यति। सा बिरुधी पुरुषं पुरुष इति कल्पियता संरक्ता सती बिरुधी पुरुषेण सार्ध संयोगमाकाङ्कते । पुरुषो अध्यादमं पुरुषो अस्मीति कल्पपतीति पूर्ववत् । तयोः संयोगा-काङुपा संयोगो भवति । संयोगप्रत्ययात्कललं जापते । तत्र मक्तराज्ञ यद्य संकल्पो पद्य 10 संकल्पियता । उभयमेतन संविग्वते । स्त्रियां स्त्री न संविग्वते । पुरुषे पुरुषो न संवि-खते । इति स्थाननसदूतः संकल्पो बातः। सो ४पि संकल्पास्वभावेन न संविखते। पथा संकल्पस्तया संपोगो ४पि कललमपि स्वभावेन न संविद्यते । यद्य स्वभावतो न संविद्यते तत्कारं कक्खरतं जनियण्यति । इति कि मक्तिराज संकल्पं ज्ञाला कक्खरतं वैदितन्यं [पर्या] ककखरत्वमुत्पय्यमानं न कुतश्चिदागच्कृति । निरुध्यमानं न क्वचित्संनिचयं गच्कृ- 15 तीति । भवति मक्त्राग्ना समयो यर्यं कायः श्मशानपर्यवसानो भवति । तस्य तत्ककखरतं संक्रियमानं निरुध्यमानं न पूर्वा दिशं गच्कृति । न द्विणां । न पश्चिमां । नोत्तरां । नोर्धे । नाघो । न त् विदिशं गच्छति । एवं मङ्गाराबाध्यात्मिकः पृथिवोधातुर्रष्ट्रच्यः। भवति मङ्गा-

<sup>1)</sup> supplied from B.

<sup>2)</sup> khakkho Poussin, who compares the kharatvam of Pancakrama I. 61 and M. Vyutp. ci. 6. Cf. et. Mhv. I. 339.16 (where both kakkhatatva and kharatva occur), Divy. 518.2 (khakkho) and Pali kakkhala (Dh.-sni § 648). In non-Buddhistic Sanskrit the word appears to occur only in Harsha-c. (Thomas, JRAS. '99. p. 494).

<sup>3)</sup> yaç ca samkalpate B.

<sup>4)</sup> omitted in A.

<sup>5) . . 5)</sup> This clause is omitted in B. and Tib.

राज स समयो पदाकाशीभूते लोकसंनिवेशे ब्राव्सं विमानं संतिष्ठते मक्तरत्नमयं । तन्मका-राज क्रक्लाख्यम्त्पस्यमानं न कृतिश्चिद्गमच्कृति । चन्नवाडमक् विस्तावाडाः संतिष्ठते दृष्ठाः सारा एकघना वञ्जमयास्तेषामपि ककखरत्वमुत्पयमानं न कुतश्चिदागच्कृति । सुमेरवः पर्वतराजानो युगेधरा निर्मिधरा ईशाधारा पावत्कालपर्वताः सन्तिष्ठते । सर्वश्च त्रिमाक्-5 स्रमक्रामाक्स्रो लोकधातुः संतिष्ठते । चत्र्शीतिर्योजनसक्स्नाएयद्वेधेन । मध्ये चाष्ट्रषिष्ठ योजनशतसक्स्रं मक्षपृथिवो संतिष्ठते । तद्पि मक्षाराज कक्खरतं समुदागच्क्त् कृतिश्च-दागच्कृति । भवति मक्रागाज स समयो यदा ४ यं लोकः संवर्तते । तरेयं मक्रापृष्टिवो [109a] म्रियाना वा रस्त्राते ऽद्विर्वा क्लिम्यते वापना वा विकोर्पते। तस्या म्रियाना रस्यमानापा मिषरिप न प्रतापते तस्त्रया अपि नाम सिर्फिषो वा तैलस्य वा अग्रिना दृक्तमानस्य न म-10 षिर्न क्वीपिका प्रज्ञायते एवमेवास्यास्त्रिसाक्स्रगक्तासाक्स्राया लोकधातोर्राप्रना दक्तामा-नाया नैव मर्षिर्न क्रायिकावशिष्टा प्रज्ञायते । एवमद्भिलवणविलयवदायुना वैर्म्भवाता-भिक्तशक्तवत्पृथिव्यां न किञ्चिदवशिष्टं प्रज्ञायत इति पद्मते । तत्र मक्।राज पृथिवी-धातोक्तत्पादो अपि श्रुन्यः व्ययो अपि श्रुन्य उत्पन्नो अपि पृष्टिवीधातुः स्वभावश्रुन्य । इति क्ति मकाराज पृथिवीधातुः पृथिवीधातुत्वेन नोपत्तभ्यते ४न्यत्र व्यवकारातु । सो ४पि व्य-15 वक्तारो न स्त्रो न पुरुषः । एवमेवैतन्मक्ताराज प्रधाभूतं सम्यकप्रज्ञपा इष्टव्यं । तत्र कत-मो ऽब्धातुः । यदिदमस्मिन् काये ऽध्यात्मं प्रत्यात्ममापः । ब्रब्गतं । स्रत्वं स्रेक्ः । स्नेक्-गतं स्नेक्तं द्रवत्नम्पगतम्पातं ॥ तत्प्नः कतमत् । तस्यवा । ऋष् स्वेदः खेरः सिङ्गाणकं

<sup>1)</sup> The exact form seems doubtful. See M.-Vyutp. § 194. 5 and Minaev's crit. note ad loc. with the whole passage. Compare also Mhv. II. 300. 17—19 and Jāt. VI. 125. 13.

<sup>2)</sup> Mhv. I. 196. 2.; Pali ubbedha.

<sup>3) °</sup>an MS.

<sup>4)</sup> The form  $ch\bar{a}rik\bar{a}$  (from  $ksh\bar{a}ra$ ) occurs in Pali and at Mhv. II. 325. 9 (mashim  $ch\bar{a}rik\bar{a}m$   $v\bar{a}$ ) ubi varr. lectt.  $cch\bar{a}yi$   $v\bar{a}$ ,  $cch\bar{a}$   $ik\bar{a}$   $v\bar{a}$ .

<sup>5)</sup> Divy. 105. 26. The Pali form is Verambha (Jāt. III. 255. 6 or (si vera lect.) °ba (ibid. III. 484. 10, 30). Cf. J. P. T. S. 1884. p. 101.

<sup>6)</sup> Cf. 209. 9-11 supra.

वशा लसीका मन्ता मेरः पित्तं सेष्मा पूपः शोणितं तीरं प्रम्नाव इत्यादिर्यम्च्यते म्राध्या-त्मिको ऽब्धातः । पे ।। भवति मकाराज्ञ स समयो यत्प्रियं रृष्टा ऽम्र प्रवर्तते । डुब्बेन चा-भ्याकृतस्य धर्मसंवेगेन वा अयु प्रवर्तते । वातेन वा अति प्रस्यन्दते । यावत्स मक्।राजा-ब्धातुर्न कृतिश्चिद्गगच्कृति । भवति मक्ताराज स समयो यदाध्यात्मिको ऽब्धातुः परिश्-ष्यति । स परिष्ण्यित्राध्यमानो न क्वचिद्रच्कृति । पे । विवर्तमाने खल् प्नर्लो के सम- ४ ताद्दात्रिशतपरला स्रथपनाः संतिष्ठते संस्थाय सर्वावतः । त्रिसाक्स्ममक्।साक्स्नं लोक-धात् क्वादयत्ति । यतः पञ्चात्तर्कल्पानीषाधारी देवी वर्षति । एवं पञ्च गन्नप्रमेक्ती देवी वर्षति । पञ्चाच्कित्रधारः । पञ्च स्यूलबिन्डुकः । तत इयं मकापृथिवी यावद्वत्यलोकाडुर-केन स्फुटा भवति । स मक्।राज तावान्मकानब्धातुरुत्पद्यमानो न कृतश्चिदागच्छति । भवति मकाराज्ञ स समयो पर्यं लोकः संवर्तते । संवर्तमाने खलु पुनर्लोके द्वितीपस्य सूर्य- 10 स्य प्राहर्भावो भवति । द्वितीयस्य सू[109b]र्यस्य लोके प्राहर्भावाहुत्साः सर्गिस कुनस्यश्च शुष्यति । एवं तृतीयस्य मक्तिमा मक्तिम्यः । चतुर्थस्यानवतप्तं मक्तामरः सर्वेण सर्वमुच्छ्-ष्यति । चतुर्थस्य मूर्यस्य प्राडुर्भावान्मकुँ।समुद्रस्य योजनिकमप्युर्कं परित्तयं पर्यारानं ग-च्क्ति । दियोजनिकमिप त्रिचतुःपश्चर्शिवंशित-त्रिंशञ्चलािरं श्रत्पञ्चाशयोजनिकमिप यावच्चतारिंशस्त्रोतनसरुस्रमुद्कमविशिष्टं भवति । याविद्वतालमात्रं । यावत्कारुमात्रं । 15 यावद्रोष्परमात्रम्द्कमवशिष्टं भवति । भवति मक्तराज्ञ स समयो यन्मक्तासमुद्रे पृथितपृथि-तान्यविश्रष्टानि भवति । पे ॥ भवति मक्राराज स समयो यन्मक्रासम्हे ऽङ्गलिस्नेक्मात्रम-प्युर्कं नावशिष्टं भवति । स मङ्ग्राज तावानब्धात् निकृध्यमानो न क्वचिद्रच्छ्ति । पे । तस्य खल् प्नर्मकार।बाब्धातोत्तत्पादो अपि मून्यः। व्ययोअपि मून्यः तिष्ठव्रपि सोअब्धातः

<sup>1)</sup> Name of a Naga in M. Vyutp. § 168.24. The other names seem not to occur.

<sup>2)</sup> This passage is closely related to Ang.-n. VII. lxii. §§ 3-6 (PtIV. p. 100). Plurality of suns was a common notion from Vedic times onwards: cf. Rv. X. 88. 18 et al. ap. B. R. s. v.  $s\bar{u}rya$ . Other parallels from Pali sources may be found in Minaev's article in Zap. IX. 213. 99.

<sup>3)</sup> The fluid in a finger-joint is probably meant. The Pali has angulipabba-mattam...udakam.

स्वभावष्ट्रस्य इति क् मक्त्रां ताब्धातुर्ब्धातुर्बेन पिलभ्यते अन्यत्र व्यवक्त्रास्मात्रात्। सीअपि व्यवक्त्रारों न स्त्री न पुरुषः पूर्ववत्॥०॥ ब्राध्यात्मिकस्तेनोधातुः कतमः॥ यत्किश्विर्सिम्क्वाये तेन्नस्तेनोगतमूर्णमगतमुपात्तं। तत्पुनः कतमत्। येनायं काय ब्रातप्यते संतप्यते। येन वास्यासितपीतां वाद्वितानि सम्यक्तसुं परिपाकं गव्कृति। यस्य
च चोत्सद्वाञ्च्विरितो व्वरित इति संख्यां गव्कृति॥ ये॥ बात्यस्तेनोधातुः कतमः। यद्वात्यं
तेन्नस्तेनोगतमूष्मगतमुपगतमुपात्तं 'तत्पुनः कतमत्। यन्मनुष्या ब्रर्णासक्गतेभ्यो गौर्भलसक्गतेभ्यो वा गोमपचूर्णेन वा कार्य। सिपचुनावासमन्वेषत्ते यद्वत्यवं प्राममपि दकृति
प्रामप्रदेशमपि दक्ति यावद्वीपं वा कतं तृणानां वा दावं वा काष्ठं वा यावद्कृत्परितीत्यादि। तत्र मक्त्रात्नाध्यात्मिकस्तेनोधातुरुत्पय्यते न कुतश्चिदागव्कृति निरुध्यमानो
त्यादि। तत्र मक्त्रात्नाध्यात्मिकस्तेनोधातुरुत्पय्यते न कुतश्चिदागव्कृति न्वभावर्क्तिन्वात्यात् । व्यव्यविद्यमानो वाव्यवे गव्कृति। इति क्यभूवा भवति भूवा च प्रतिविगव्कृति स्वभावर्क्तिन्वात्यात्याः व्यविद्यात्रकृति स्वभावर्क्तिन्त्रत्वात्याः प्रविवा उर्धिगा वायवो अधोगमाः पार्खाष्रयाः पृष्ठाष्मयाः कुन्तिगमाः शस्त्रकाः [110 a]
नुरकाः सूचकाः पिष्पलक्का वाताष्ठीला वातगुत्ना स्राद्यासप्रयासा स्रङ्गानुसारिणो वायव इत्यादि। सत्ति बक्धिं पूर्वे वायवो दिनाणाः पश्चिमा उत्तरा वायवः सर्नसः सर्नसः स्वसः।

परीत्ता मक्द्रिता वायव इति। भवति मक्ति मक्त्रात्ति स समयो पन्मकृतवाष्ट्रकृतः सम्द्रागतः ।

<sup>1)</sup> shmāga° MS., hic et infra.

<sup>2) &#</sup>x27;Excess' Tib. (153. b. 3) 뭐지'&\$\delta': cf. Mhv. II. 319. 21.

<sup>3)</sup> The original reading is indistinct. The middle syllable has been corrected in the margin to  $rd\bar{u}$ . The Tibetan has  $\Xi_i^{i}$  'grass'. garmut and garmud occur as plant-names, the former meaning also a kind of grass. garalan trnapūle occurs in Hemac.

<sup>4)</sup> Cf. sūcibhir iva nistodaḥ Suçr. Nid. I. 10 (on diseases from vāta).

<sup>5) °</sup>tăṣṭh° MS. See Suçr. Nid. I. 22. ashṭhīlāvad ghanam . . . unnatam ¹ vā-tāshṭhīlām vijānīyād.

<sup>6)</sup> vāpaya MS.; but エストンスギリ Tib.

<sup>7)</sup> Divy. 227.4; cf. Ch. s. v. mahanto ad fin.

<sup>8)</sup> mahārājavāyusk° MS.; but the Tib. has simply  $\frac{1}{2} \zeta^{-1} Z \zeta^{-1} Z \zeta^{-1} Z \zeta^{-1} Z \zeta^{-1} \zeta^{-1}$ 

वृतामानिष पातपति । कुञानिष पर्वतामानिष पातपति । पातिपत्वा निरूपादानी विग-च्क्ति । यं सत्नाम्रीवर्कार्णिकेन वा विधमनकेन वातानुवृत्तने वा पर्येष्यत्ते।यावद्यमुच्यते बाक्यो वाय्धातुः। तस्याप्यत्पत्तिः पूर्ववत् ॥०॥ म्राध्यात्मिक म्राकाशधातुः कतमः। य-तिकञ्चिद्दिनन्काये अध्यातमं प्रत्यातमम्पगतम्पात्तमाकाशगतमिकाभ्यत्रसंख्याभूतं । अस्फुटमस्फर्णीयं लङ्कान्सशोणितेन । तत्पुनः कतमत् । यद्दिमन् काये चतुः स्पिर्विर नि- b ति वा पावन्म् खं वा म्खदारं वा कएठं वा कएठनाञ्चा वा पेन चाभ्यवक्रिति यत्र चाव-तिष्ठते । येन चास्याशितपीताबादितास्वादितमधस्तात्प्रधरित । श्रयमुच्यत श्राध्यात्मिक म्राकाशधातुः । एवं बार्खेऽपि पर्ह्प्रस्परमस्पर्गापि द्वपगतेनापिलगुद्धं सुषिर्भाविष्टिह्हं । म्रयमुच्यते बाह्यः म्राकाशधातुः ॥ भवति मक्रारात्र स समयो यत्कर्मप्रत्यपादायतनानि प्राइर्भवति तान्याकाशधात् परिचार्यति । तत्र संख्या भवत्याध्यात्मिक म्राकाशधात्रि- 10 ति । स न कुतिश्चिद्गगच्छिति । भवति समयो यद्गुपं बिभित्तं सर्वमाकाशोभवति । तत्कस्य केतोः । म्रतयो न्याकाशधात्ः स्थिरो उचलः । तस्यथा मक्राराबासंस्कृतो निर्वाणधात्ःः । एवमेवाकाशधातः सर्वत्रान्गतो द्रष्टव्यः । तस्वथापि नाम मक्राराज प्रत्य उत्यले देशे उद्पानं वा कुँटकं वा कूपं वा पुष्किरिणीं वा खानपेत् । तित्कं मन्यसे मक्राराज यत्तत्रा-काशः कुतस्तर्।गतमिति । म्राक् । न कुतिश्चिद्रगवन् । भगवानाक् । तस्रवापि नाम मका- 15 राज स पुरुषः पुनरेव तद्धद्यानं वा यावत्पृष्करिणीं वा पुरयेत्। तत्कि मन्यसे मकाराज यत्तराकाशं क्वचिद्रतमिति । म्रारु । न क्वचिद्रतं भगवन् । तत्कस्य देतोः । न ह्याका-

<sup>1)</sup> Tib. শ্র'ষ্ট্'ষ্'ম' 'the lower part of the robe' probably the lower hem or corner cf. Ch. s. v. kaṇṇo and Mahāvagga viii. 11. 1.

<sup>3) °</sup>tānavṛ° MS.

<sup>4)</sup> The form *çushira* predominates in the MS.

<sup>5)</sup> cf. Divyāv., Index.

<sup>6)</sup> Tib. 🖹 (pond', a word used again for pushkarinim.

श[110b]घात्र्गमने वा स्रागमने वा प्रत्युपस्थितः। न स्त्रोभावेन न प्रूषभावेन प्रत्युप-स्थितः। भगवानाकः। इति कि मकाराज बाक्ताकाशधातुरचलः । स्रविकारः। तत्कस्य केतोः । श्रून्यो क्याकाशधात्राकाशधात्बेन । विरक्ति म्राकाशधात्राकाशधात्बेन । न प्राथमावेन न स्त्रोभावेन प्रत्य्पास्थितः । एवमेव यथाभूतं सम्यकप्रज्ञपा द्रष्टव्यं ॥ ॥ ह तत्र कतमो विज्ञानधातुर्या चतुरिन्द्रियाधिपतेया। द्वपारम्बणप्रतिविज्ञातिः। योविदिति कि मकाराज या काचिद्वर्णसंस्थानप्रतिविज्ञातिरयम्च्यते चन्धिज्ञानधातः। पे। इति कि या षडिन्द्रियाधिपतेया षद्विषयारुम्बणा विषयविज्ञातिर्यम्च्यते विज्ञानधातुः। स खल् पुनर्पं मक्ताराज विज्ञानधातुर्ने न्द्रियनिष्मितो न विषयेभ्य द्यागतो न मध्ये ऽत्तरस्थायो स नाध्यातम बिक्धा नोभयमत्तरेषा । स खल प्नर्यं मकाराज विज्ञानधातुर्वस्तु प्रतिवि-10 त्रप्य निरुद्धः । स उत्पायमानो न कुतश्चिदागच्कृति निरुध्यमानो न क्वचिद्रच्कृति । तस्य खल् प्नर्विज्ञानधातोकृत्पादोशिप श्रन्यः । व्ययोशीप श्रन्यः । उत्पन्नोशिप विज्ञान-धात्ः स्वभावश्रन्यः । इति मक्त्राराज विज्ञानधात् विज्ञानधात् बेन श्रन्यो नोपलभ्यते उन्यत्र व्यवकारात् । सोऽपि व्यवकारो न स्त्रो न पुरुषः । एवमेतष्ययाभूतं सम्यकप्रज्ञपा द्रष्ट-व्यं ॥ तत्र मकाराज कतमञ्चतुरायतनं । यञ्चतुर्णी मकाभूतानां प्रप्तादः । तव्यया पृथिवी-15 धातोर्ब्धातोस्तेबोधातोत्रीय्धातोर्यावत् । तत्र पृथिवीधात्प्रसार्श्यत्रायतनं नाब्धात्प्र-मादो न तेजोधातुप्रमादो न वायुधातुप्रमादश्चतुरायतनं । तत्कस्य देतोः । न दि पृथिवी-धात्प्रसारः कस्यचिद्धमीयतनं वा श्रायतनप्रतिलम्भेन वा प्रत्युपस्थितः । एवं यावन्न वा-युघातुप्रसादः कस्यचिद्धर्मस्यायतनं वा म्रायतनप्रतिलम्भेन वा प्रत्युपस्थितः। तत्कस्य

<sup>1)</sup> This expression denotes an abridgement of the text of the sūtra quoted as reproduced in the Tib., examples of colour (yellow, red, piebald) and condition (tall, short, thick, thin) being there given.

<sup>2)</sup> The passage omitted is an analogous one respecting perception by the ear (Tib. 155. a. 4-6).

<sup>3)</sup> Tib. 55'4 'sphere', a usage not in lexx. SK. or Pali. But compare the parallel passage in Dh.-Sni. § 597: kataman tan rūpam cakkhāyatanam? yam cakkhum catunnam mahābhūtānam upādāya pasādo.

केतोः । निश्रेष्टा क्रोते धर्मा निष्ठापारा निर्वाणप्तमा । इति क् मकाराज एकैकतो धर्मान्म्-ग्यमाणान् चत्रायतनं नोपलभते ४न्यत्र व्यवकारात्। तत्कस्य केतोः ' श्रून्यो कि पृथिवी-धात्प्रसारः पृथिबीधातुप्रसारेन । याबच्छून्यो वायुधातुप्रसारो वायुधातुप्रसारेन । ये च धर्माः स्वभावेन श्रून्याः [1118] कस्तेषां प्रसादो वा तोभो वा । येषां न प्रसादो न तोभ उपलभ्यते । कथं ते द्वपं द्रह्यत्ति । इति क्यत्यत्ततपा चतुरायतनं श्रृत्यं चतुरायतनस्वभा- ६ वेन तत्पर्वात्ततो नोपलभ्यते ॥ म्रपरात्ततोऽपि नोपलभ्यते। म्रनागमनतां गमनतां चोपादा-य स्थानमप्यस्य नोपलभ्यते स्वभावविर्व्हितत्वात् । यञ्च स्वभावेन न संविद्यते । न तत् स्त्री न पुरुषः ' तेन का मन्यना । मन्यना च नाम मकाराज मारगोचरः । श्रमन्यना बुद्ध-गोचरः। तत्कस्य केतोः । मन्यनाष्पर्यता कि सर्वधर्माः। पे। तत्र मकाराज कतमच्छ्रो-त्रायतन । यञ्चतर्णी मङ्गभूतानां प्रसादी । यावदिति कि मङ्गराज सर्वधर्मा विमोत्ताभिम् । 10 खा धर्मधातुनियता म्राकाशधातुपर्यवसाना म्रप्राप्तिका म्रव्यवकारा म्रनभिलाप्या मनभि-लपनीयाः । यत्र मक्राराज इन्द्रियाणि प्रतिकृत्यते ते विषया इत्य्च्यते । चतुर्कि द्वये प्र-तिकृत्यते तस्माद्रूपाणि चत्विषया इत्य्च्यते । एवं श्रोत्रं शब्देष्वित्यादि । तत्र चत् द्वपे प्रतिक्न्यत इति निपातः। प्रतिक्न्यना तेषां निर्दिष्टा। तथा कि चनू द्वपेषु त्रिविधं निपततीति । त्रनुकूलेषु शुभमंत्रया । प्रतिकूलेषु प्रतिघसंत्रया । नैवानुकूलेषु न प्रतिकू- 15 लेषुपेत्तया । एवं मनो धर्मे चित्यादि । त इमे विषया मनोगोचरा इत्युच्यते । स्रत्र कि मन-श्चरति । उपविचरति । तस्मान्मनोगोचरा इत्युच्यते । यदेतन्मकाराज मनोऽप्रतिकुलेष् द्रपेष्ठन्नीतं चरति । तेनास्य राग उत्पक्षते । प्रतिकुलेष् द्रपेष् प्रतिकृतं चरति तेनास्य

<sup>1)</sup> bhyate MS.

<sup>2)</sup> Not in lexx., rendered ANN 'pride', or self-consciousness. The equivalent Pali maññanā is explained in Dh.-Spi § 1116.

<sup>3)</sup> Compare passages like 221. 5-10 supra.

<sup>4)</sup> This has somewhat the appearance of a word coined for the occasion; perhaps like manyanā above. For the meaning cf. the use of paṭihan in Dh.-Sṇi §§ 598 sqq.

<sup>5)</sup> Compound new to Skt., but cf. Pali upavicāra, Dh.-Sņi § 8.

देष उत्पद्यते । नैवानुकूलेषु न प्रतिकुलेषु संगुढं चरति । तेनास्य मोक् उत्पद्यते । एवं शब्दादिष्ठिप त्रिविधमारम्बणमन्भवति पूर्ववत् ॥ तत्र मक्रारात मायोपमानीन्द्रिया-णि । स्वप्रोपमा विषयाः । तस्रयापि नाम मङ्गारात पुरुषः सप्तः स्वप्रात्तरे तनपदकल्या-पया स्त्रिया सार्धे परिचरेत् । स शयितविब्द्धो जनपर्कल्या[111b]पा स्त्रियमन्स्मरेत् । 5 तित्कं मन्यसे मकाराज संविखते स्वप्नात्तरे जनपदकल्याणी स्त्री । म्राक् । नो कीदं भग-वन् । भगवानाक् । तत्कं मन्यमे मकाराजापि न् म पुरुषः पिएउतजातीयो भवेत् । यः स्वप्नात्तरे जनपर्काल्याणी स्त्रियमन्स्मरेत् । तया वा सार्धे क्रीडितमभिनिवेशेत् । म्राह् । नो कींद्रं भगवन् । तत्कस्य केतोः । म्रत्यस्तत्या कि भगवन् स्वप्नासरे जनपदकत्याणी न संविद्यते नोपलभ्यते । कुतः पुनर्नया सार्धं परिचर्णा । स्रन्यत्र योत्रदेव स पुरुषो वि-10 घातस्य ज्ञामधस्य भागी स्यात् । यस्तामभिनिविशेत् ॥ भगवानासः । एवमेव मकाराज बालो ४ मृतवान् पृथाजनश्चत्षा द्वपाणि दृष्टा सीमनस्यस्थानीयान्यभिनिविशेत्। सी-अभिनिविष्टः सन्नन्तीयते अन्तीतः संरुखते । संरुत्तो रागनं कर्माभिसंस्करोति (भे त्रिविधं कायेन चतुर्विधं वाचा त्रिविधं मनसा । तच्च कर्माभिसंस्कृतमादित एव तीणं निरुद्धं विगतं विपरिणतं न पूर्वी दिशं निश्चित्य तिष्ठति। न दतिणां न पश्चिमां नोत्तरां नींधं 15 नाघो नान्विदिशं 'नेक् न तिर्यक् 'नोभपमत्तरा । तत्पनः कालात्तरेण मर्णकालसमये प्रत्यपस्थिते । जीवितेन्द्रियनिरोधे म्रायुषः परिचयात्तत्सभागस्य कर्मणः जीणवाच्चरम-

<sup>1)</sup> This expression, which recurs below (112 a), is rendered 직접적성 5 4 4 5 (156. b. 7). It seems to mean: «least of all, in another case, would he..». Somewhat similar uses of yāvat are given Mhv. Index, s. v.

<sup>2)</sup> For this whole simile cf. Mhv. III. 37—38, and the Bhadrakalpāvadāna (which has taken the text from the Mahāvastu. Cf. S. d'Oldenburg Buddhist Legends (Russian) pp. 19—20 and pp. 139—140 where a parallel from the Vikramodaya is adduced).

<sup>3)</sup> This passage is also quoted in Bodhic-t. (IX) pp. 308—9. Cf. Poussin's note 6, where Madhy-vr. p. 41 (Ch. vi. init.) is compared, doubtless an abridgement of the opening sentences of this extract.

<sup>4) . . 4)</sup> Poussin compares M. Vyutp. § 91.

<sup>5)</sup> upatishthate Bt.

विज्ञानस्य निरुध्यमानस्य मनस म्रारम्बणीभवति । तस्त्रधायि नाम शियतिवबुद्धस्य जनपद्कत्याणीति [मनस म्रारम्बणं भवति ' इति] कि मक्राराज्ञ चरमविज्ञानेनाधिपतिनी
तेन च कर्मणा म्रारम्बणेनीपपत्यंशिकद्वयप्रत्ययं प्रथमविज्ञानमुत्पस्वते ' यदि वा नर्केषु
यदि वा तिर्यग्योनी यदि वा यमलोके यदि वा म्रामुरे काये यदि वा मनुष्येषु यदि वा र्वेषु '
तस्य च प्रथमविज्ञानस्य श्रीपपत्यंशिकस्य समनत्तर्रानिरुद्धस्यानत्तर्सभागा चित्तसंतिः 5
प्रवर्तते । यत्र विपाकस्य प्रतिसंवेदना प्रज्ञायते ' तत्र यश्चर्मविज्ञानस्य निरोधस्तत्र च्युतिरिति संख्या गंच्कृति । यः [1122] प्रथमविज्ञानस्य प्राहुर्भावस्तत्रोपपत्तिः । इति कि
मक्राराज्ञ न कश्चिद्धमाँ अस्माङ्गोकात्परं लोकं गच्कृति । च्युत्युपपत्ती च प्रज्ञायते ' तत्र
मक्राराज्ञ चरमविज्ञानमुत्पस्यमानं न कुतश्चिद्यगच्कृति ॥ तिरुध्यमानं न क्राचिद्रच्कृति ।
कर्माप्युत्पस्यमानं न कुतश्चिद्यगच्कृति । निरुध्यमानं न क्राचिद्रच्कृति । प्रथमविज्ञानमः 10
प्युत्पस्यमानं न कुतश्चिद्यगच्कृति निरुध्यमानं च क्राचिद्रच्कृति । तत्कस्य केतोः । स्वभावविरुक्तितवात् । चरमविज्ञानं चरमविज्ञानेन प्रूत्यं । कर्म कर्मणा प्रूत्यं । प्रथमविज्ञानं
प्रथमविज्ञानेन प्रूत्यं । च्युतिश्चित्या प्रूत्या । उपपतिरुपत्त्या प्रूत्या । कर्मणां चाबन्ध्यता
प्रजीयते विपाकस्य च प्रतिसंवेदना न चात्र कश्चित्तकर्ता न भोक्ता अन्यत्र नामसंकेतात ।

<sup>2)</sup> M. Vyutp. cxv. 4, cxvi. 2.

<sup>3)</sup> cf. 226, 7-8 supra. °kam dvaya° MS.

<sup>4) °</sup>khyā bhavati Bţ.

<sup>5)</sup> prajňāyate A; cf. B. p. 309, Poussin's n. 6.

<sup>6)</sup> abādhyatā B; but Tib. ਨ੍ਰਕਾ', ਹੁ'ਸੇਟ੍ਰ'ਸਟਾ, ਸੋ'ਨ੍ਰੂਟ੍.

<sup>7)</sup> prajñāy° A.

तखवापि नाम मक्ताराज पुरुषः मुप्तः स्वष्नात्तरे शत्रुणा सार्घं संयामयेत् । स शपितवि-बुद्धः । तमेवान्स्मरेत् । तत्कि मन्यमे मक्ताराज संविद्यते स्वप्नात्तरे शत्रुः । शत्रुणा वा सार्धे सम्राम इति । म्राक् । नो कीदं भगवन् । भगवानाक् । तत्कि मन्यसे मकाराजापि न् स पुरुषः परिउतज्ञातीयो भवेत् । योऽसी स्वप्नात्तरे शत्रुमभिनिविशेत् । शत्रुणा वा सार्ध ह संग्रीम । म्राक्त । नो कीर्र भगवन् । तत्कस्य केतोः । म्रत्यत्ततया कि भगवन् स्वप्ने शत्रुर्न संविद्यते कुतः पुनस्तेन सार्धे संग्रामः । ब्रन्यत्र यावदेव स पुरुषो विद्यातस्य क्रामधस्य च भागी स्यात् यस्तमभिनिविशेत् । भगवानाक् । एवमेव मकाराज बालो अ्युतवान् पृथग्ज-नश्चत्षा द्वपाणि दृष्टुा दीर्मनस्यास्यानीयान्यभिनिविशते अभिनिविष्टः सन्प्रतिक्न्यते । प्रतिरुतः संतुष्यति । इष्टो दोषत्रं कर्माभिसंस्करोतीति पूर्ववत् । तस्ववापि नाम मरुाराज 10 प्रतषः [112b] मुप्तः मुद्रात्तरे पिशाचेन परिपात्यमानो भीतः संमोद्धमापखते । स शिव-तविबुद्धस्तं पिशाचं तं च संमोरूमनुस्मरेत् । तत्किं मन्यसे मक्तारात संविद्यत्ते स्वप्ने पि-शाचः संमोक्ते वा । यावर्वमेव मकाराज बालो अभ्रतवान् पृथाजनश्चन्षा द्वपाणि रष्ट्वा उ-पेतास्थानीयान्यभिनिविशते अभिनिविष्टः सन् मुद्धति मूढो मोक्तं कर्माभिसंस्करोतीति पूर्ववत् । तस्त्रवापि नाम मक्ताराज पुरुषः सुप्तः स्वप्नात्तरे जनपर्कल्याएया गायत्या 15 मधुरं गीतस्वरं मधुरं च तस्त्रीस्वरं च शृणुपात् । सा तेन गीतवादितेन परिचारपेत् । स शिवतिबबुद्धस्तरेव गीतवारितमनुस्मरेत् । तित्वं मन्यसे मकाराजापि नु स पुरुषः पिएउतजातीयः स्वप्नातरे जनपर्कल्याएया गीतवारितमभिनिविशेत्। म्राक्। नो कीरं भगवन् । भगवानारु । तत्कस्य केतोः । म्रत्यत्ततया कि भगवन् स्वप्नात्तरे जनपर्कल्या-णी स्त्री न संविद्यते नोपलभ्यते । कुतः पुनरस्या गीतवादितं । मन्यत्र यावदेव स पुरुषो

<sup>1)</sup> 저도 기자 경기자 'greatly desire'; cf. 252.10, where the Tib. is the same, and infra l. 17.

<sup>2)</sup> Correct to saṃgrāmayet ut supra; or supply a word like kuryāt. Tib. (157. b. 6) 디릿디디디, 디필디디

विघातस्य क्तमयस्य च भागी स्यात् । यस्तदेभिनिविशेत्। भगवानारु । एवमेव मरुा-राज बालो अयुत्वान् प्रधाननः स्रोत्रेण शब्दान् स्रवा सीमनस्यस्थानोयान्यभिनिवि-शते । इति पूर्ववत् । एवं गन्धादिष् त्रिधा त्रिधा वेदितव्यम् ॥ पे ॥ स्रत्र मक्राराज मानसं निवेशायेतव्यं । किमित्यक्ं सद्देवकस्य लोकस्य चतुर्भवेयं । उत्का प्रदीप म्रालोकभृतः । कूलं नीस्ता र्थं । नायकः पारेणायकः दैशिकः सार्थवारुः । परो बवेयं । मुक्तो मोचयेवमा- 5 श्वस्त ब्राश्वामपेषं परिनिर्वतः परिनिर्वापपेषिनित । पूर्वा कि कोर्टिमक्राराज न प्रज्ञायते **हैश्च**र्पाधिपत्यानामनुभूष मानानां । इति व्हि मक्ताराज मायोपमानीन्द्रियाणय[113a]त्प्ता-न्यतर्षणोपानि । स्वप्रोपमा विषया म्रतर्षका म्रतप्तिकराः ॥ म्रत्रानत्तपश्चम्रवर्तिनः कथा स्वर्गाच पांतते तस्मिन्सराजकैः पौरैः परिवृत एवं पद्यते। तस्यया अपि नाम मक्राराज र्सार्पर्मगुडो वा नवनीतमगुडो वा तप्तायां वालुकायाम्पनितिष्ठोऽवसोद्ति । न संतिष्ठते । 10 एवमेव मकाराबानतयशा स्रवसीदति न संतिष्ठते । स्रव राबा प्रिपंकरो राबानमनतयशसं तथावसोर्त्तं ' उपसंक्रम्यैतर्वोचत् । किं वयं मकाराब लोकस्य व्याकुर्यामः । किं राज्ञो उनसयशसः स्भाषितिमिति । स म्रान्ह । वक्तव्यं । मक्ताराज्ञानसयशाश्चत्रद्वीपेषु रा-द्यीश्वर्पे कार्रायवा ऽबन्ध्यमनोर्थतामन्भूय सर्वद्रमाकालफलतां सर्वेापद्रवप्रस्निब्धिसर्व-सलाबन्ध्यमनोर्**षतां गन्धोर्**कवर्षं व्हिर्गयवर्षं सुवर्णवर्षं सर्वीपकर्णवर्षं चानुभूपं चतुरो 15 मक्।द्वीपानध्यावसित्र। शक्रस्याधीसनमाक्रम्यातीच्क्पा न मुक्ती *ऽ*तृप्त **ए**व कामैः कालगत इति । एवं तं मकाराज व्याक्षी इत्येवमुक्ता च राजा उनत्तपशाः कालमकाषीत् । पे॥ त-

<sup>1)</sup> tam MS.

<sup>2)</sup> 시되다' 'limit'; cf. Senart, Mhv. i. 472.

<sup>3)</sup> sic MS.

<sup>4)</sup> See note to f. 117 b. below. Tib. ﷺ (159 a) 'interrupted flow'.

<sup>5)</sup> mumukto or yuyukto MS. Tib. (159 b 2) ステスコーカスコース (?) 'not free from great desire'. The Tib. is also uncertain, as the last word may be マラン・

स्मात्तर्क्ति नकाराज्ञ मरोचिकायामुद्कस्वभावो नाभूव भविष्यति न चैतर्क्ति विष्यते। एवमेव मकाराज्ञ द्वपवेदनामंज्ञा संस्कार्विज्ञनां स्वभावो नाभूव भविष्यति न चैतर्कि वि-ष्यत इत्यादि॥

पुनर्प्युक्तं। एँतावचैतत् ज्ञेयम्। यद्वतं संवृतिः परमार्थश्च। तच्च भगवता श्रून्यतः ह सुदष्टं सुविद्तं सुसात्तात्कृतं। तेन संस्वज्ञ इत्युच्यते। तत्र संवृतिर्लोकप्रचारतस्तथाग-तेन दष्टा। यः पुनः परमार्थः सो उनभिलाप्यः। [1136] म्रनाज्ञेयो उविज्ञेयो उदेशितो उप-काशितो यावद्क्रियो यावन्न लाभो नालाभो न सुखं न दुष्खं न यशो नायशः। न द्वपं ना-द्वपमित्यादि॥

तत्र जिनेन जगस्य कृतेन

ाव संवृति देशित लोकव्हिताय।

येन जगत्सुगतस्य सकाशे

संजनयोक् प्रसादसुखार्थे॥

संवृति प्रजनयो नर्शिस्हः

षञ्जतयो भिण सलगणानां।

ग्रिकतिर्श्च तथैव (क) प्रेतान्

श्र[]सुरकाय नरांश्च महंश्च॥

नीचकुलांस्तथ उच्चकुलांश्च

श्राध्वकुलांश्च दरिद्रकुलांशेत्यादि॥

<sup>1)</sup> onabhūno MS.

<sup>2)</sup> This passage is twice cited in Bodhic.- $\pm ik\bar{a}$  (IX.) pp. 246 and 380.

<sup>3)</sup> བྲུནོ་རྡོབ. Cf. Wass. 321 (293): «die Hülle, durch welche hindurch man die eigentlichen Kennzeichen des Gegenstandes wiederfindet». See Nāgārjuna ap. Nāmas.-ṭīkā ap. Minaev, Rech. p. 226 n. 1, and Bodhic. IX. 2 with ṭīkā (Poussin p. 244. 10).

<sup>4) ••</sup> for -.) narakagatīç ca B (p. 380.14).

<sup>5)</sup> omitted in A.

पुनश्चोक्तं । कतम एष धर्मी यो भगवता व्याकृतो ४नुत्तरायां सम्यकसंबोधौ । किं द्वयमुत वेरना ब्राक्ते श्वित्संत्ता उताको संस्कारा ब्रग्न विज्ञानं भगवता व्याकृतमनुत्तरायां सम्यकसंबोधाविति । तेषामेतरभूत् । न द्वयं यावव विज्ञानं भगवता व्याकृतमनुत्तरायां सम्यकसंबोधौ । तत्कस्य कृतोः । ब्रनुत्यादो कि द्वयमनुत्यादो बोधिः । तत्कश्मनुत्यादो ४नुत्यादमभिसंबुध्यते । एवं याविद्वज्ञानम् ॥ ये ॥ तदेवमनुपलभ्यमानेषु सर्वधर्मेषु कतमो ६ ४त्र बुद्धः । कतमा बोधिः । कतमो बोधिसत्तः । कतमद्याकरणम् । श्रून्यं कि द्वयं द्वयेण याविद्वज्ञानं ॥ ये ॥ यावदेव व्यवकृत्तमात्रमेतत् । नामधेयमात्रं संकेतमात्रं सवृतिमात्रं प्रज्ञितमात्रं । नालमत्र पणिउतैर्भिनिवेश उत्पाद्यितव्य इति ॥

तथात्रैवाद्धः । निर्माणर्तयो देवा यथा वयं भगवन् । भगवतो भाषितस्यार्थमाद्यानीमः । सर्वधर्मा भूतकोटिर्नतकोटिर्नावर्णकोटिर्प्रतिष्ठितकोटिरित्यादि ॥ सर्वधर्मा 10
भगवन् बोधिः । स्वभावविर्वहिता बोद्धव्याः । स्रत्तश स्नानत्तर्याणयपि बोधिः । तत्कस्य
हेतोः । स्रप्रकृतिका हि भगवन् बोधिर्प्रकृतिकानि च पञ्चानत्तर्याणि । तेनोच्यते स्नानतर्याणि बोधिरिति । तथा विक्स्यते भगवन् ये केचित् परिनिर्वातुकामाः । तत्कस्य
हेतोः । यदि कश्चित्संसार्प्रतिप[1142]को भवेतु । स निर्वाणं पर्येषत इति ॥

पुनक्तं । भूतकोरिरिति भगवन् यद्वकं निर्माणरितिभिर्देवैस्तत्र वयं भूतमिप नोप- 15 लभ(महे । किं पुनर्स्य कोरिम् । तत्कस्य हेतोः । यो हि कश्चिद्रगवन् भूतमुपलभते । कोरिमिप स तस्योपलभते द्वेय चासी चरतीति ॥

तथात्रैव सक्षिपतिब्रक्षणा शास्ता स्तुतः॥

मुँपिति यथ नरः नुधाऽभिभूतः शतरसभोननभुञ्जिनो च तृप्तः । न पि च तुँधै न भोजनं न सत्तः सुपिन यथैव निदष्ट सर्वधर्माः ॥

20

<sup>1)</sup>  $y\bar{a}vat$  denoting omission.

<sup>2)</sup> Cf. 17 20-18.7 supra.

<sup>3)</sup> Metre: Pushpitāgra.

<sup>4)</sup> The MS. has the regular but unmetrical  $n\bar{a}pi$  . . .  $kshudh\bar{a}$ .

भिषा नुरु पठने मनोत्तवाचं प्रियु भवती न च संक्रमोऽस्ति वाचं। न च वचन न चास्य रक्त वाचान्पलभसे न च तत्र संश्वोऽस्ति॥ श्रुणित यथ मनोज्ञ वीणशब्दं मध्र न चास्ति स्वभावतः स शब्दः। तय इमि विदु स्कन्ध प्रेतमाणो न लभित भाव स्वभावतः समेधाः ॥ पे ॥ यथ नक्त इक् शङ्कशब्द म्बला विम्शति विद क्तो य प्राडुभूतः। 5 न च लभित स्वभाव प्रून्यभाव तथ वय दृष्ट नरेन्द्र सर्वधर्माः॥ यय नरु इरु भोजन प्रणीत विमृशति म्रङ्गण् सिद्धमस्वभावम् । यय रम् तथ ते उङ्ग तत्स्वभावास्तय लय रष्ट मक्षि मर्वधर्माः॥ यथ नक्त इरू इन्द्रयेष्टि दृष्ट्रा विम्शति म्रङ्गश् निःस्वभाव मून्यम् । विम्शत् यय यष्टि ते उङ्ग प्रन्यास्तय वय दष्ट मक्षि सर्वधर्माः॥ 10 पुर्वर यथ सङ्गशो विभव्य नगरू स्वभावतु नामता न लब्धम् । यद्य नगर तथाङ्ग सर्वश्रन्यास्तय तय दष्ट नरेन्द्र सर्वधर्माः। म्दित यद्य नरागं मुक्त भेरी रूर्ष जनेति स्वभावसून्यशब्दा । स्वक्त प[य] तथ तेऽङ्ग तत्स्वभावं तथ वय दृष्ट मक्षि सर्वधर्माः ॥

<sup>1)</sup> odurbho MS., contra metrum.

<sup>2)</sup> shti MS.; but see below.

<sup>3)</sup> angaço bhāgaças marg.

<sup>4)</sup>  $\Box E \Box = indr\bar{a}yudha$  'rainbow'.

<sup>5)</sup> gandharva [-pura] marg. 'mirage'; but Tib. renders simply Ā도 전 다음 자기 'large town'.

<sup>6)</sup> The Tib. (161. a. 5) has  $\Re \mathbb{R}^n \mathbb{R}^n \mathbb{R}^n \mathbb{R}^n \mathbb{R}^n \mathbb{R}^n \mathbb{R}^n \mathbb{R}^n$  (for the joy of men' which suggests a reading  $nar\bar{a}n\bar{a}$  (for  $nar\bar{a}n\bar{a}m$ , n mistaken for g); or can  $nar\bar{a}ga$  stand for  $nara\bar{a}ga$ ?

<sup>7)</sup> MS. svarupatatha here and svarupathata here and svarupatha tatha below but Tib. 본 입자 집작 구 . . .

5

10

क्नतु यथ नर्स्य तां कि भेरीं प्रतिषु न विखित नापि स्नेक्धातुः।
विमृशतु भेरीव तेऽङ्ग तत्स्वभावास्तय बय दष्ट नरेन्द्र सर्वधर्माः॥
कृनतु यथ नर्स्य तां कि भेरीं स्वरु न स मन्यति रामपामि लोकम्।
स्वरु यथ तथ तेऽङ्ग तत्स्वभावाः [1146] तथ बय दष्ट नरेन्द्र सर्वधर्माः॥
कृनतु यथ नर्स्य तस्य भेर्पा न पि स्वरु ग्रङ्गेषु नापि स स्वतस्तः।
स्वरु यथ तथ ते ऽङ्ग तत्स्वभावास्तय बय दष्ट मक्षि सर्वधर्माः॥
पनश्चीकां।

मलारम्बणनायकेन कथिता मैत्री ग्रुभाभावना । सलग्रास्य विभावितः सुविदितं निःसल सर्वं बगत् । तत्रैवं द्विपदीत्तमो श्रकलुषो निःसंशया मानसः । तेन ला सुगतं विभावितमितं पूबेम पूबारिक्म् ॥ डप्खं चासुगता दशदिशिगतं नैवं परीदश्यते ।

<sup>1)</sup> Both our Tib. version (161. a. 6) and the Chinese translation of the Pitrputrasamāgama here add another verse, which Mr. Watters renders, from the latter source: «when a man strikes a drum, the sound does not come from the ten regions [Tib. ], and vanishing does not go to those regions . . .»

<sup>2)</sup> These words are unmetrical; possibly the reading was vimrcatu na ça 'nor could it reflect'. Mr. Watters renders the Chinese: 'The drum has no feeling of hatred or affection, it does not analyse the nature of the causal circumstances'. The Tib. does not reproduce this stanza.

<sup>3)</sup> angatu MS.

<sup>4)</sup> Metre: Çardulavikrīdita.

<sup>5)</sup> So the MS. With daçaddiça compare 155 a. infra and the verse-passage in Daçabhūmīçvara, Ch. VIII sub fin. (Camb. Add. 867 f. 97. b. 7.) The Tib. must have read something like: duhkham... Sugato daça diça gato...na paçyati (?).

सत्तेषू करूणा च नाम भणिता देवीतिदेव त्रया।

एवं भी जिनपुङ्गवा जिनमतं श्रज्ञात पायावतः।

तेन त्रां द्विपदोत्तमा नर्रवराः पूजेम पूजारिक्म्॥

तीन त्रां द्विपदोत्तमा नर्रवराः पूजेम पूजारिक्म्॥

तीन त्रां द्विपदोत्तमा नर्रवराः पूजेम पूजारिक्म्॥

तीन त्रां व डण्वं शाक्यमुनिना पस्यापनीतं डावं।

ह्वं बुद्धनयं श्रचितियनयं पायावतो जानतो।

तिस्मात्। पूजिय त्रां नर्गण प्रवरं प्रापेम प्राप्तं फलं॥

कायः कायविवर्जितेन मुनिना नामादितो मार्गतां।

नैवं ते स्मृतिनायका न भणिता नैव प्रमुष्टा स्मृतिः।

उक्तं चो मुगतेन भावपियमाः कायं गता भावनाः।

एवं बुद्धनयं विदित्व मुगता पूजा कृता तापिनः॥

भावेयः शमयं विपश्यनमंपं मार्गं डावा शास्ते।

<sup>1)</sup> Cf. Kern, Saddh.-P. p. xxv.

<sup>2)</sup>  $y\bar{a}dh\bar{a}(?)tavah$  MS. But the Tib. version of this line ends  $\hat{E}'\bar{a}$   $\hat{a}$   $\hat{b}$   $\hat{b}$ 

<sup>3)</sup> i. e.  $satv\bar{a}n\bar{a}(m)eva$ . So I understand the Tib.: 'no pain is given by Çākyamuni to beings, who indeed takes pain away from them'. MS.: satvo naiva, with the following three aksharas obliterated and doubtful.

<sup>4)</sup> I have supplied this, for the metre, from the Tib.  $\overline{\gamma}$   $\overline{\gamma}$  'therefore'.

<sup>5)</sup> omām..gatām MS. The Tib. renders the phrase: The Sugata has said: 'meditation directed towards the body leads to [further] meditation' (161. b. 5). Cf. Ch. s. v. satipaṭṭhāna, -pathima is not quoted.

<sup>6)</sup> Cf. Mhv. I. 120. 10.  $dukh\bar{a}$  apparently for  $duhkh\bar{a}n\bar{a}m$ .

शात्तास्ते भगवन् सवासनमला येकी तगत् क्तिश्यते । शमयञ्चाय विपश्यना न च मला सर्वेऽति प्रून्या मुने । ग्रस्मिन्देवगणा न काङ्क क्वचना पूजेतु वा नायकं । इत्यादि ॥

पुनकृतः । श्रून्यं कि चतुश्चतुःस्वभावेन । यस्य च धर्मस्य स्वभावो न विखते सोऽव-स्तुकः । योऽवस्तुकः सो ऽपिरिनिष्पवः यो ऽपिरिनिष्पवः स नोत्पद्यते न निक्त्ध्यते । ये ॥ 5 यित्तव्यधमु नोपलभ्यते न तच्चतुर्नेन्द्रियं कथं तस्य व्यवकारो ज्ञेयः । तख्यवापि नाम रिक्तमुष्टिरलीकः । यावदेव नाममात्रं नो तु खलु परमा[115@]र्यतो रिक्तमुपलभ्यते न मुष्टिः । एवं चतुश्चेन्द्रियं च रिक्ते मुष्टिमदशमलीकमसद्भूतं तुच्क् मृषामोषधर्मे बालोप-लापनं मूर्खसंमोक्तनम् यावदेव नाममात्रम् ॥

# पुनर्त्रेवाहः।

10

स्वप्नात्तरे मक्तावृष्टिरास्रवाणां प्रवंतना । दर्शिता ते मक्तावीर स्रास्रवोत्पत्तिपणिउताः ॥ स्वप्ने यथा शिर्श्केदो दष्टस्ते स्रास्रवत्तपः । दर्शितः सर्वविज्ञानां सर्वदर्शिवमो ऽस्तु ते ॥

स्त्रीव च दुमें बिन्नर्राज्ञेन भगवान्पृष्टः प्रत्याक् । यहर्गत श्रून्यतां च व्याकर्णं 15 चाप्यक् न ज्ञानामि । स्याखादि निर्मचिद्रश्रून्यं न भवेज्ञिनेनास्य व्याकर्णम् ॥ निर्मकार्णं । तथा कि । स्थितं भवेत्तत्स्वके भावे । कूटस्थिनिर्विकार् । न तस्य वृद्धिनं परिकाणिः । न क्रिया न च कार्णम् । यत्स्वभावश्रून्यमाद्र्णमण्डले सुपरिश्रुहे संदृष्यते प्रतिबिन

<sup>1)</sup> Apparently: 'impurities connected with desire'.

<sup>2)</sup> Cf. Pugg. Paññ. p. 61 § 26.

<sup>3)</sup> Cf. Bhadrakalpāv., Ch. XXIX (d'Oldenburg pp. 43—47 and 80, with reff. to Avadānakalpal. [ii. p. 319, ed. B. Ind.] Divy., Mhv., and to Schiefner-Ralston, Tibetan Tales pp. 44—74). Cf. also Bkah-hgyur, Mdo XII. 6.

म्बम् । तथैव हुम जानीकीमान् धर्मान् । श्रविकार् धर्मधातुमिमां च पूजां हुमाङ्गिशोवि-चार्यित । श्रङ्गशो निरीक्ष्ये पूजां । कतमे ऽविकारिणो ऽङ्गाः ॥

पर्षि च निर्निक्कालं क्रियां च न जानसे मया प्रोक्तं।
शकराङ्ग संनिपातं निर्गित्व शकरस्य चैव क्रियां॥

कर्म च में भ्राष्ट्यातं कर्ता न विश्वते दशसु दितु।

वातेरितादिव तरोर्यथा कि निवर्तते विक्तः॥

न च मारुतो न च तरुशेतयित क्रताश्रनं च पजने।

न निवर्तते विक्तिस्तथैव कर्मस्य कर्तारः॥

यदेंपि वदसे न च संचय पुणयस्य कि विखते ' सुचिरतस्य समुदागमञ्च । बोधिस्त10 स्यापि शृणु क्रमत्त लं । यथा भणिस मनुष्याणामायुःपिरमाण वर्षशतं जीविन् ' न चास्ति
वर्षपुञ्जी । श्रयमपि समुदागमस्तद्वदिति ॥

भगवत्यामप्युक्तं । किं पुनरायुष्मन् सुभूते उत्पन्नो धर्म उत्पत्वते उतानुत्पन्नः । सुभू-तिराकः । नाक्तमायुष्मन् शारिपुत्र उत्पन्नस्य धर्मस्योत्पत्तिमिच्क्रा[115]िम न चानुत्पन्न-स्योति ॥

<sup>1) °</sup>jānīmā° MS.; but Tib. 취직 디프휠틱

<sup>2)</sup> I have endeavoured to correct this corrupt passage (originally metrical?) n accordance with the Tib. āgantu nirīkṣu was the reading in the second clause. Tib. 니지기 국리지기기주기 (162 b. 1).

<sup>3)</sup> The metre of these stanzas would seem to be a variety of  $\overline{A}$ ry $\overline{a}$ . If the text be correct, the final extra syllable at end of the line is in the alternate lines omitted and there are further licenses as to the sandhi and scansion of the vowel e.

<sup>4)</sup> ma MS. The line is unmetrical, and doubtful; the words between cetayati and tathaiva are not represented in the Tib.

<sup>5)</sup> The Tib. renders the remainder of the quotation also as if metrical.

<sup>6)</sup> The reading of this clause is very doubtful; the Tib. has simply 국생시시시

धर्मसंगीत्यामय्युक्तं । तेयता तथतित कुलपुत्र प्रूत्यताया एतर्धिवचनं । सा च प्रू-न्यता नीत्पद्यते न निरुध्यते । स्राक्त । पद्येवं धर्माः प्रूत्या उक्ता भगवता तस्मात्सर्वधर्मा नीत्पत्स्यते न निर्गेत्स्यते । निर्गर्म्भो बोधिसवः । स्राक्त । एवमेव कुलपुत्र तथा पथा-भिसंबुध्यसे सर्वधर्मा नीत्पद्यते न निरुध्यते । स्राक्त । परेतु दक्तं भगवता । संस्कृता धर्मा उत्पद्यते निरुध्यते चेत्यस्य तथागतभाषितस्य को अभिप्रायः । स्राक्त । उत्पादनिरोधाभि- व निविष्टः कुलपत्र लोकसंनिवेशः । तत्र तथागतो मक्ताकार्रणिको लोकस्योत्त्रासपदपरि-कारार्थं व्यवकार्वशाद्वक्तवानुत्पद्यते निरुध्यते चेति । न चात्र कस्यचिद्धर्मस्योत्पादो न निरोध इति ॥

पुनर् त्रैवोक्तं। तत्र भगवंश्चनू द्रपेषु न र्षाति श्रोत्रं। शब्देषु 'यावन्मनोधर्मेषु न र्षाति । स धर्मः। तत्र कथं चन् द्रपेषु न र्षाति। संसर्गाभावात्। न कि चन् द्रपेषा संस्थ्यते। यावन 10 मनोधर्मेषा संस्थ्यते। यन संस्थ्यते तत्र र्षाति। श्रिष्ठतोयस्य भगवन् धर्मस्य र्णां नास्ति। श्रिष्ठतीयाश्च भगवन्सर्वधर्माः पर्स्परं न ज्ञानित न विज्ञानितः। न कल्पयिति न विकल्पयितः। न संभवितः न विसंभवितः। न क्रियते न वर्ष्ठते। न र्ष्यातः। न विर्ध्यति। न संसर्शतः न परिनिर्वाति नैते कस्यचित्। नैषां क्षियत्। नैते भगवन् धर्मा उद्विज्ञते न संक्षिप्यते न व्यवद्ययते । एवमकं भगवन् ज्ञानाम्येवमवब्रुध्ये। यद्प्यकं भगवनेवं 15 वद्यामि। एवमकं ज्ञानाम्येवमकं बुध्यामीति। श्रायतनानामेष विकारः। न च भगवन्नायतनानामेवं भवित। श्रम्माकमेष विकार् इति। यो क्षेत्रं ज्ञानाति स न केनचित्साई विवन् दित। यन विवद्ति तच्क्रमणधर्ममनुसर्तिति। तथा धर्मर्शनं [1164] बुद्दर्शनं सर्वस-

<sup>1)</sup> This passage is cited also in Bodhic.-țīkā (IX.) 377.16.

<sup>2)</sup> Dh.-sni § 1085. sambhṛtā Bt. here, and below utpādaniṣedhābhinivo, both unsupported by Tib. The same applies to nirālambo just before (377.19).

<sup>3) °</sup>sya trāsa° Bţ.

<sup>4)</sup> Punctuation suggested by the Tib. (163 a. 3), which is more expanded here (cf. 93. n. 1), and probably implies a somewhat different text.

<sup>5)</sup> Only allowed as a neuter (in Skt. and Pali) in the derived sense of 'battle'. The marginal corrector would have us read the (probably inadmissible) form rananam.

बर्शनं सर्वसबक्तुप्रत्ययद्शनं श्रून्यताद्शनं श्रून्यताद्शनमद्शनं । स्रद्शनं भगवन्सर्वध-र्माणां दर्शनं सम्यग्दर्शनमिति ॥

कथमनिधिष्ठाना संवृतिर्युक्ता । कथं पुनर्युक्ता । यथाउनित स्थाणी पुरुषधात्तिः । कस्य पुनः श्रून्यतावादिनः पर्गार्थतः स्थाणुः सिद्धो यदाश्रयात्पुरुषधातिः स्याद् । स्रमू-इ ला एव च सर्वधर्मास्तवतो मूलानुपपत्तेः ॥

तथा चोक्तमार्यविमलकी तिनिर्देशे । अभूतपिकलपस्य कि मूलं। स्राह् । विपर्य-स्ता संज्ञा मूलं। स्राह् । विपर्यस्तायाः संज्ञायाः कि मूलं। स्रप्रतिष्ठानं मूलं। स्राह् । स्रप्र-तिष्ठायाः कि मूलं। स्राह् । यन्मञ्जुष्यीरप्रतिष्ठानं न तस्य किञ्चिन्मूलमिति स्रप्रतिष्ठा-नमूलप्रतिष्ठिताः सर्वधमी इति॥

 इयं समासतः प्रज्ञापारिमता चित्तणुद्धार्थिना भाविषतव्या । भाविषवा च क्लेशिएएर-णकुशलेन भवितव्यं ' न स्वगृरुष्ररेण ॥

यथोक्तमार्यधर्मसंगीतिसूत्रे । न प्रून्यतावारी लोकधर्मः संद्वियते ऽनिश्चितवात् । न स लाभेन संद्वष्याति । म्रलाभेन न विमना भवति । यशसा न विस्मयते ऽयशसा न संकुचिति । निन्द्या नावली यते । प्रशंसया नानुनीयते । सुखेन न रुखते डुप्खेन न विरुखते । यो खोवं लोकधर्मर्न संद्वियते स प्रून्यतां जानीत इति ॥ तथा प्रून्यतावादिनो न क्वचिर्नुरागो न विरागः । यस्मिन्रुखेत तच्कून्यमेव जानीते । प्रून्यमेव पश्यति । नासी प्रून्यतां जानीते यः किनचित्साई वियक् विवादं वा कुर्याच्कून्यमेव जानीते तच्कून्यमेव पश्यतीत्यादि ॥

एतत्संतेपाचित्तशोधनम् ॥

<sup>1)</sup> See reff. at p. 6, n. 5, and add I-tsing (Chavannes 'Mémoire' pp. 170-1), where we find the work along with the Saddharmapuṇḍarīka, 'psalmodié . . jusqu'à mille fois'.

<sup>2) &#</sup>x27;shrink' from fear (Jāt.-m. p. 21.4) or shame (B.R. s. v. samkoca).

<sup>3)</sup> cf. 100. n. 8 supra, where the Tib. has the same equivalent.

म्रंथिवमिष परमिविषुहिर्धमर्शने सित । इक् पर्चनेषायसंक्तिष्टस्य कत्त्याणिमत्रा-वसादितस्य वा संतेषेण तावत्कुत्र [116b] यत्नं कृत्वा शीघ्रं चित्तष्रुहिर्भवति । म्रात्मब-कुमान-परावज्ञात्यागे अनयोर्मूलमात्मसत्वदृष्टिः । सा चैतद्भ्यासात्सुकर् प्रकीयत इति पर्गीरवमात्मावज्ञा चैवं भावनीया ॥

यदि सत्नो यदि स्कन्धाः तमता सर्वद्या स्थिता ।

एकस्य क्षि प्रात्मतं विरुद्धं संभवेत् कद्यं ॥

विनालम्बनमप्येतदाचर्रत्येव देक्तिः ।

श्रनादिकत्त्पनाभ्यामात्किमभ्यासस्य डप्करम् ॥

एवनभ्यासवश्यत्वे तुत्त्ये कस्मात्मुखोद्यम् ।

प्रगीरवमुत्मृद्य स्वमुखायान्यदिष्यते ॥

विनामणिर्पद्योक्ताञ्च सित गौरवक्तेतवः ।

न तु मे गौर्वात्मीष्यमिकापि बन्द्वर्भगात् ॥

तस्मात्मत्वात्तरे यद्वद्वनमत्मर्गानिनः ।

श्रात्मते बक्जमानोऽयं स्तुतिनिन्दादिमेकतः ।

वर्धते नार्कवर्शात्मेकावरकविक्वत् ॥

<sup>1)</sup> Dh.-s. § 91.

<sup>2)</sup> cf. Bodhic. VI. 14.

<sup>3)</sup> içyati MS.; Tib. འདོད་རྡྱེད་ (164. b. 4).

<sup>4)</sup> na tvā 'me MS.

<sup>5)</sup> new in this metaphorical sense, i. e. excitation, as of fire by oil.

<sup>6) °</sup>ça se° MS. Tib. व्यायायते र्कुवा द्वा मे व

5

10

परः किल मिष प्रीत इत्ययं में मितिश्रमः ॥
परः किल मिष प्रीत इत्ययं में मितिश्रमः ॥
तत्तुष्टीव मम प्रीतिः सामान्ये न सदारस्तु सा ।
तत्सुखेन न चेत्कार्यं तेन तुष्टेन किं मम ॥
श्रीन्यत्र मिष वा प्रीत्या किं कि में परकीयया ।
न में परेण तुष्टेन काये सीख्यमिक्ताप्रविष ॥
एवं ज्ञाला प्रकातच्या कल्पना निर्विबन्धना ।
स्रकीर्तिनिन्दा सत्कारा एवं ज्ञेपाद्य निष्पलाः ॥
न धर्मी नायुरारोग्यं न बलं वन्दनादिभिः ।
यहद्वत्प्रास्यमानस्य विकारिरन्यकायिकैः ॥
कृष्टस्याय विषमस्य लाभालाभी समोद्यी ।
विवर्ध निष्पलं तस्माद्ववेषं शैलमानसः ॥
संस्तवत्यागाञ्च शीधं चित्तविश्विक्षंवति । इति ॥

15 निमित्तोद्धक्संभूता प्रत्यभिन्ना पुनः पुनः । उत्पाद्यत्यनुनयं न्नायते प्रतिघोऽप्यतः ॥ प्रतिघानुनयौ यस्य तस्य पापमवारितम् । श्रभ्याष्यानानि चित्राणि मात्सर्ये चेर्ष्यया सक् ॥

तत्रापि चिन्<del>राते</del>।

<sup>1)</sup> This st. occurs at Bodhic. VI. 94. with varr. lectt. sa mām stautīty asambho and ity etat prītikāraņam. But the Tib. rendering of the last passage  $\sqrt{2}$   $\sqrt{2}$   $\sqrt{2}$   $\sqrt{2}$  presupposes the reading of our text.

<sup>2) =</sup> Bodhic. VI. 95 a.

<sup>3)</sup> This word, of which I find no equiv. in the Tib., confirms the conj. of Cowell & Neil at Divy. 17.11 ('mock').

लाभादिकामता मान इत्याचावर्तते बक्क ।
तस्मात्सर्वप्रयत्नेन संस्तवं प्र[1174]क्रेन्मुनिः ॥
सादश्यादन्यद्प्येतद्वीरिम्रोतोवदीस्यते ।
तदेवेदिमिति भ्रात्या तत्वे तिष्ठाम्यतो बलात् ॥
स्रवस्तु चैतत्सादश्यं डब्बं च बनिय्धिति ।
स्रकं चैतच्च सर्वं च न चिराव भविष्यति । इति ॥

म्रात्मभावपरिष्र्द्धिशत्र्रशः परिच्छेदः॥ ॥

XV.

# भोगपुण्यष्युद्धिः पञ्चदशः पिरच्छेदः ॥

र्शितासमुच्चपस्यात्मश्रुद्धनत्तरं भोग**शुद्धः सं**चयाभावात् । पृथगिकः लेखिता ।

10

.5

भोगश्चि च बानीयात्सम्यगाबीवशोधनात्॥

पथोक्तमार्थोग्रपिपृच्छायाम् । इक् गृक्ष्यते गृकी बोधिसत्नो धर्मेण भोगान्वर्येषते नाधर्मेण । समेन न विषमेण । सम्यगातीवो भवति न विषमातीव इति ॥

श्रार्यरुत्तमेघेऽप्युक्तं । न बोधिसत्तो दायकं दानपति दृष्ट्रेर्यापद्यमार्चयति । कद्यं नेर्या-पद्यमार्चयति । न शनैर्मन्दं मन्दं क्रमानुत्तिपति न नित्तिपति युगमात्रप्रेतिकया सविश्व- 15

<sup>1)</sup> varā MS.

<sup>2)...2)</sup> These introductory clauses are wanting in Tib.

See Lal.-v. 230.17 for yugamātraprekṣin and compare the passage generally. For prekṣikā see 52.18.

स्तप्रेतिकया उनाभोगप्रेतिकया । एवं कायकुर्द्भनां न करोति । कथं वाक्कुरुनां न करोति । न बोधिसबो लाभकेतोर्लाभिनिरानं मन्दभाणी मृडभाणी न प्रियभाणी भवति । नानुवर्तनवचनानि निद्यारेपति । ये ॥ कथं न चित्तकुरुनां कुरोति । बोधिसबो दायकेन रानपतिना वा लाभेन प्रवार्षमाणो वा चाल्पेच्छ्तां र्शयति । चित्ते न स्पृक्तामृत्पादयति । व स्वर्त्तां कुरुनलपने कुरुनलपने वा स्वर्णामृत्पादयित । व स्वर्त्तां कुरुनलपने लाभापगतो भवति । ये । न बोधिसबो दानपति वा दृष्ट्वा निर्मित्तं करोति । विद्यातो मे चीवरेण । विद्यातो मे पात्रेण । विद्यातो मे ग्लानभैषद्येन । न च तं दायकं दानपति वा किंचित्प्रार्थयते । न वाचं निद्यार्थित । एवं कि बोधिसबो निमित्तलाभापगतो भवति । यात्रव बोधिसबो दायकं दानपति दृष्ट्वा एवं वाचं निद्यार्थित । स्रमुके- वाम् (1176)केन वा मे दानपतिना अमुकं वस्तु प्रतिपारितं तस्य च मया अमुकं उपकारः कृतः । तेन मे शीलवानयमिति कृता इदं चेदं च दत्तं बक्जम्मृत इति । स्रल्पेच्छ् इति कृता । मया च तस्य कारुपयचित्तमुपस्थाप्य परिगृक्तिं। ये ॥ तत्र कायनतिर्यंडत लाभकेतीर्लाभनिदानमाधावनपरिधावनं दीःशील्यसम्दाचर्णं च । चित्ततिर्यंडत प्रार्थना भकेतीर्लाभनिदानमाधावनपरिधावनं दीःशील्यसम्दाचर्णं च । चित्ततिर्यंडत प्रार्थना ।

<sup>1)</sup> cf. 130.8,6, here rendered 美口口盖到 'hypocrisy' (165. b. 4) Dr. Zachariæ calls my attention also to Anargharo IV. st. 11.

<sup>2) &#</sup>x27;utters', like Pali niccāreti.

<sup>3)</sup> 직접직접 'tempted' 'pressed to accept' — a sense which also suits Divy. 116. 17.

<sup>4)</sup> Cf. M. Vyutp. § 127.57 where the form lapanā follows kuhanā. The Tib. [7,7] [8,7] (not in Jāschke, but cf Saratch. Das s.v.) doubtless has the meaning of 'babbling' which B<sup>2</sup> (Nachtr.) assigns to lapanā. With the whole compound cf. Rāstrapālaparip. [6.a] cited in Camb. Cat. p. 206.27 (= 17.5, ed. Bibl. Buddhica, where read 'lap' for 'lep').

<sup>5) &#</sup>x27;gives a hint' as in Pali.

10

लाभिनां च ब्रह्मचारिणामित्तके व्यापीर्बकुलता। एवं कि बोधिमत्नो विषमपर्ये प्रिलाभाषगतो भवति। पे॥ इक बोधिमत्नो न तुलाकूरेन न मानकूरेन न विश्लेभैधातिकया न धूर्ततया लाभमुपार्जयति। एवं कि बोधिमत्नो उधर्मलाभाषगतो भवति। पे। ये ते लाभा स्तीपिकसंसृष्टा वा धार्मिकसंसृष्टा वा सांधिकसंसृष्टा वा उरत्ता वा उन्तुत्ताता वा 'तान् न प्रतीच्कृति न स्वीकरोति। एवं कि बोधिमत्नो उपरिष्णुद्दलाभाषगतो भवति 'याव- व छ्वच्धा लाभं न ममायते ' न धनायते ' न संनिधि करोति। कालानुकालं च ग्रमणाबात्स- प्रिभुद्धे परिभुद्धानश्चारकः परिभुद्धे ' स्वनध्यविमातो क्विनेभ्यः कालानुकालमात्मना परिभुद्धे परिभुद्धानश्चारकः परिभुद्धे ' स्वनध्यविमातो न चालभ्यमाने लाभे खेरचित्तमृत्पार्यति। न परितप्यति न च दायकरानपतीनामित्तके उप्रसार्चित्तमृत्पार्यतीत्यारि॥

तत्रैषांट्यस्य बोधिसबस्य भोगष्रुहिरात्मभावष्रुहिवत्पर्किताय भवेत्॥

यथोक्तमार्यविमलकोर्तिनिर्देशे । पुनर्परं भद्त शारिपुत्र ये प्रविशत्तीदं गृहं तेषां समनत्तरप्रविष्टानां सर्वक्तेशा न बाधते ४यं द्वितीय स्राध्यर्थां द्वेतो धर्मः ॥

पुनर् त्रैवोक्तं । ग्रथ ततो भोजनात्मवीवती सा पर्षतृप्ता भूता भन च तत् भोजनं ती-यते । पैश्र बोधिसत्तैः श्रावकेश्च शक्रब्रस्तलोकपालैस्तर् न्यैश्च सत्तैस्तद्भोजनं भुक्तं तेषां ता-

<sup>1)</sup> প্র্বি, জিমাজ' (166. a. 4) 'desire to injure', elsewhere in Buddh. Skt, as in Pāli.

<sup>2) &#</sup>x27;trust'. Kern, Jātak.-m. xxxiii. 5, prints° 줘°; 鄍° B². For ghātikā cf. pre-kshikā 52.18, 267.15.

<sup>3)</sup> anadhyavasita 'unattached', Mhv. III. 201.5 in a similar context.

<sup>4)</sup> This sentence and the three extracts from the Vimalakīrtinirdeça are omitted in the Tib.

<sup>5)</sup> Cf. use of saha 178.s. A marginal note adds: dhīmatā tathaiva parināmādinā çodhitvāt gṛhasya. The house of Vimalak. in Vaiçālī was long celebrated for its sanctity (Takakusu, I-tsing, p. xxxiii, n. 2; S. Beal, Life of Hiuen-Ts., p. 100).

<sup>6)</sup> The first of the eight miracles was (as Mr. Watters informs me from the Chinese version of the sutra quoted) the miraculous filling of the house with 'brilliant golden light'.

दशं मुखं काये अवकातं यादशं सर्व[1184]मुखमिएउतायां लोकधाती बोधिसत्वानां मुखं । सर्वरोमकूपेभ्यश्च तेषां तादशो गन्धः प्रवाति । तस्ववापि नाम तस्यामेव सर्वगन्धमुगन्धा-यां लोकधाती वृत्ताणां गन्धः॥

पुनिश्चोक्तं । पेश्च भर्त्तानन्द भितुभिर्ग्नवक्रात्तियामै रेतद्वोत्तनं भुक्तं तेषामेवावक्रा-इ त्तियामानां परिणंस्यति । पे । पेर्नुत्पादितबोधिचित्तैः सबैः पर्भिक्तं तेषामृत्पादितबोधिचित्तानां परिणंस्यति । पेर्त्त्पादितबोधिचित्तेर्भृक्तं तेषां नाप्रतिलब्धतात्तिकानां परिणंस्यतीति विस्तरः ॥

मून्यताक रूणा गर्भचेष्टितात्पु एयशोधनम् ॥

उक्तं क्रार्यगगनगञ्जमूत्रे । यद्वताक्ंकार्विशुढं तदानं द्दाति । ममकार्विशुढं तदानं द्दाति । क्तुविशुढं तदानं द्दाति । दिष्टिविशुढं तदानं द्दाति । निमित्तविशुढं तदानं द्दाति । निमित्तविशुढं तदानं द्दाति । नानाविवशुढं तदानं द्दाति । विपाकप्रतिकाञ्जणाविशुढं तदानं द्दानि । यथा गर्गनं समविशुढं तदानं द्दाति ॥ ये । यथा गर्गनमपर्यक्तमेवमपर्यक्तीकृतेन चित्तेन तदानं द्दाति । यथा गर्गनमद्रिय एवं सर्वद्रपानिश्चितं तदानं द्दाति । यथा गर्गनमवेद्यित् । एवं सर्ववे दितप्रतिप्रम्नव्धं दानं द्दाति । एवमसंज्ञि स्रमंस्कृतमविज्ञप्तित्वत्वणमेवमप्रतिज्ञानं तदानं द्दाति । यथा गर्गनं सर्वमुढं तदानं द्दाति । यथा गर्गनं सर्वमुढं दानं द्दाति । एवमसंज्ञि स्रमंस्कृतमविज्ञप्तित्वत्वणमेवमप्रतिज्ञानं तदानं द्दाति । यथा गर्गनं सर्वमुढं वित्तप्रकृतिविश्वद्धं तदानं द्दाति । प्रवित्तन्तिविक्तपरे । वित्तमनोविज्ञानविग्तः सर्वधर्मनिःप्रतिकाङ्गी । एवं द्वपविग्नत्त्वा मायालवन

<sup>1)</sup> This (as Mr. Watters informs me) is taken from a later chapter of the nirdeça and forms part of Vimalakīrti's answer to Ānanda's question as to how long was required for the fragrant food to digest.

<sup>2)</sup> At this point the Tib. version is resumed (166. b. 3).  $c\bar{u}ny$ . has apparently the meaning suggested p. 272, n. 4 below.

<sup>3)</sup> The Tib. seems to have read vijnānavigamatayā (167 a. 3).

15

षास्वभावविष्रुढं बोधिसबस्तद्दानं ददाति । यस्येदशो दानपरित्यागः प्रज्ञाज्ञानेन च सर्व-सर्व[118b]क्लेशपरित्यागः । उपायज्ञानेन च सत्वापरित्यागः । एवं त्यागचित्तः कुलपुत्र बोधिसबो गगनसमदानो भवति ॥

श्चार्यात्वयमितमूत्रेश्य्युक्तं । नास्ति सत्वोत्पीउनारानम् । यावन्नास्ति यथोक्ते जनरानं । यावन्नास्ति सर्वसत्वेषु द्विणीयावमन्यनारानं । ये । नास्ति निक्रन्द्दानं यावन्नास्ति या- ठ चनकेषूपतप्तरानं नास्त्युच्चर्यनोञ्चापनरानं नास्ति पराञ्चुखदानं नास्त्यपविद्यनं नास्त्यस्वक्स्तदानं । ये । नास्त्यकिल्पकरानं । नास्त्यकालदानं नास्ति विषशस्त्रदानं नास्ति सत्वविक्ठितनारानमिति ॥

यत्तर्सुप्रपरिपृच्कायामुक्तं । दानपार्गिताकालोश्यं यस्य येनार्थस्तस्य तत्प्रदानका-लः । म्रपि तु तथाक् करिष्यामि । मध्यपेभ्य एव मध्यपानं दास्यामि । तांस्तान् स्मृतिसंप्र- 10 बन्ये समादापयिष्यामीति ॥

मखपानादिष नैराश्येकृते बोधिसत्ने प्रतिघो गरीयान् । सत्तसंग्रक्कानिञ्चातो । ऽन्यप्रसादनोपायासंभवे मखं देयमित्यभिप्रायः । शस्त्रादिष्ठिष यखनुबधगुरुत्साखविचा-रादानमापखेत । नैवापत्तिरित्यत एव गम्यते । सूत्रेषु तु सामान्येन प्रतिषेध । इत्युक्ता दानविष्रुद्धिदिकु ॥

शीलविषुहिरार्पगगनगञ्जमूत्रे एवाभिक्ता । स्रविर्क्तिबोधिचित्तता चित्तविषुद्धी स्रपगतस्रावकप्रत्येकबुद्धचित्तता प्रामाणिकविषुद्धी इत्यादि ॥

<sup>1)</sup> The Tib. here renders this \( \sigma\_{\overline{\gamma}}^{\sigma} \subseteq^{\gamma} \) 'scolding' (but see pp. 45 n. 3, 185. 1); \( ull\bar{a}pana \overline{\gamma}\_{\sigma}' \) 'wheedling, coaxing'. The transition of meaning from 'raising the voice' (cf. samullap in Skt, and for P\overline{\gamma}\) i, Morris in JPTS 87, pp. 141—2) to the above sense is hinted at by Dhammap\overline{\gamma}\) a on Ther\(\overline{\gamma}\) e. 357: \( ullapan\overline{\alpha}\) ti aho sukham aho sukham ti uddham \( uddham \) \( uddh

<sup>2) °</sup>sya MS.

पुनर्परा शोलिविष्रुद्धिः। शुढं गगनं शुढं तच्छीलं। विमलं गगनं विमलं तच्छीलम्। शातं गगनं शातं तच्छीलं। श्रनुव्वतं गगनमनुव्वतं तच्छीलं। श्रनुवीतं गगनमनुवीतं तच्छीलम्। यावद्छेयाभेयं गगनमक्ष्याभेयं तच्छीलमित्यादि ॥श्रप्रतिक्तं गगनं सर्वस्वा-प्रतिचचित्तस्य वात्तिपरिष्रुद्धिः। समप्रयोगं गगनं सर्वस्वसमचित्तस्य वात्तिपरिष्रुद्धिरि- त्यादि॥ तय्यथापि स्यान्मक्षशालवनं । तिस्मि[1192]न् कश्चिदेवागत्य शालं किन्यात्। तत्र तेषामविश्वशानं नैवं भवति। एष कि्वो वयमच्छिवा इति। न तेषामनुनयो न प्रति- घः। न कल्पो न विकल्पो न परिकल्पः॥ यैवं वात्तिरियं बोधिसवस्य परमा गगनसमा वात्तिर् । [इति]॥

श्रार्यर त्वयुरमूत्रे विस्तरमुक्ता स्रारु । इर्मुच्यते वीर्ष । तस्य कायपरिश्रुहिः । यत्का10 यस्य प्रतिभामप्रतिबिम्बद्धानं वाचोऽनिभलाप्यद्धानं । चित्तस्यात्यत्तोपशमद्भानं । तथा
मैत्रीसंनार्ह्सनद्धो महाकर्तणाधिष्ठानप्रतिष्ठितः । सर्वाकार्यरोपेतं श्रून्यतीकाराभिनिर्कृतं ध्यानं ध्यापति । तत्र कतमा सर्वाकार्यरोपेता श्रून्यता । या न दानविकला । याववोपापविकला । न महामैत्रीमुद्तिपेताविकला । न सत्यद्धानावतार्विकला । न बोधिचित्तसवापेताविकला । नाशयाध्याशयप्रयोगविकला । न दानप्रियवस्यतार्थक्रिया समा15 नार्थताविकला । न स्मृतिसंप्रजन्यविकला । न स्मृत्युपस्थानसम्यकप्रहाणाद्धिपारेन्द्रियबलबोध्यङ्काष्टाङ्गमार्गविकला न शमथविषश्यनीविकला । ये । उपशासा च स्वभावेन ।

<sup>1)</sup> supplied from the Tib. (168. a. 3) in which the end of the quotation is duly marked. The Skt. MS. runs on °kshāntir ārya° without break of sandhi.

<sup>2)</sup> The Tib. apparently read this clause: kā paricuddhir iti.

<sup>3)</sup> Cf. 204. 15,16. pratibh. 'illusion' B. & R. on authority of M. Vyutp.; Tib. ਮੈਂਸਾਪ੍ਰਿੰਧ 'mirage'.

<sup>4)</sup> For çūnyatā in connexion with dhyāna cf. Dh.-sni § 344 (and C. F. Davids ad loc.), also ibid. 121; together with nirvāṇa explained by Buddhaghosa (Atthasl. § 472) as freedom from rāga-dosa-moha.

<sup>5) . . . 5)</sup> Dh.-sgr. §§ 44-50; M. Vyutp. §§ 38-44.

<sup>6)</sup> Dh.-sgr. § 117 note (p. 64) and Pugg.-p. p. 61 § 26.

म्रनुपशाता च कर्मक्तेशेषु ' उपेतिका च सर्वधर्माणां ' स्रवेतिका च बुद्धधर्माणां । बर्त्हो च स्वलत्तणोन । विकाता चाधिष्ठानकार्यतया । स्रव्यापृता च स्वर्त्तेन । सर्। व्यापृता च बुद्धकार्येषु । शीतीभूता चोपशमेन । सरोज्ज्विता च सत्वपरिपाके ' स्वमुच्यते सर्वाकार्य-रोपेता स्रव्यता ।। याविदयं कुलप्त्र ध्यानपारिमता चर्यापरिस्रिष्दिरिति ॥

रतेन प्रज्ञापरिश्रुद्धिर्वेदितव्या । रवं सर्वपुरायेष्टिति ॥

तथार्यविमलको तिनिर्देशेऽप्युक्तं । सद्धर्मचक्रप्रवर्तनमकापिरिनिर्वाणसंदर्शनगोचर्य बोधिसत्तवर्याऽत्यन्ननगोचर्यायमपि बोधिसत्तस्य गोचर् । इति ॥

भोगपुणयष्पुद्धिः पञ्चद्शः परिच्हेदः॥ १५ ॥

#### XVI.

# भद्रचर्याविधिः षोउशः परिच्हेदः ॥

10

5

इदानों त्रयाणामिष वृद्धिर्वा[119b]च्या ॥ किमर्थे ।

यक्तीतारः सुबक्वः स्वल्पं चेर्मनेन कि ।

न चातितृप्तिज्ञनकं वर्धनीयमिरं ततः ॥

श्र[ति]तृप्ति बुद्धतं । तन्न श्रावकसाधारणेन श्रुद्धिमात्रेण सत्नानां जन्यत इत्यर्थः । 15

श्रात्मभावस्य का वृद्धिर्बलानालस्य वर्धनं ॥

<sup>1)</sup> Only found in M.-Vyutp. § 20.31 and there at end of cpd.

<sup>2) &#</sup>x27;blessing' Tib.; cf. Divy. Ind. s. v. adhitishthati.

<sup>3)</sup> I have added these letters because the Tib. has alike in both clauses  $\widehat{\eta}_{\overline{\lambda}}$ ,  $\widehat{\eta}_{\overline{\lambda}}$ , (168. b. 6).

तत्रार्यर्त्वमेघे बलमुक्तं । न स सबः सविनिकाये संविद्यते यो बोधिसवस्य बलेन बलं मर्दयेदित्यादि ॥

तस्य कथं वर्धनम् । यद्वक्तमार्यतथार्गतेगुन्धमूत्रे स्रायंवब्रपाणे[रू]बलर्शनविस्मितात्रातमत्रुपृष्टेन भगवता । र्शिभर्मकारात धर्मैः समन्वागतो बोधिसत्र एवंद्रपां बलवतां

प्रितिलभते । कतमैर्र्शिनः । इक् मकारात्र बोधिसत्रः कायं जीवितं च परित्यज्ञति ।

न च पुनः सद्धर्मे परित्यज्ञति । सर्वसत्रानां चावनमित न च पुनर्मानं बृंक्यित । द्वबंलानां

च सत्रानां त्रमते । न प्रतिधं करोति । जिधित्सतीनां च सत्रानामग्रं वर्भोतनं र्दाति ।

भीतानां च सत्रानामभ्यं र्दाति । ग्लानानां च सत्रानां भूतचिकित्साय उत्सुको भवति ।

रिर्द्राद्य सत्रान् भोगैः संतर्पयति । तथागतचैत्ये च सुधापिएउलेपनं करोति । स्रान
व न्द्रवचनं सत्रानां स्रावयति । रिर्म्द्रइष्डितानां च सत्रानां भोगसंविभागं करोति । स्रा
तक्तानानां च सत्रानां भारं वक्ति । रिर्मिक्रारात दशिभिरिति ॥

<sup>1)</sup> On this work Mr. Watters kindly gives the following information supplementary to p. 7 n. 5 above: «The Chinese book, Nanj. 23(3) and 1043, is evidently the Tathagataguhyasutra of the Çikshasamuccaya and the Tathagatacintyaguhyanirdeça of your note [p. 7, n. 5]. The latter is the title of the work in № 1043, except that, instead of onirdeca, there is omahāyānasūtra. The Chinese treatise is totally different in matter and character from the Nepalese [Sanskrit] work described by Raj. Mitra [Skt. Buddh. Lit. Nepal, p. 261]. It is not, in either form, in 18 chapters.» The very harsh construction of the opening phrase seems from the Tib. (169. a. 1) to be genuine. The following account by Mr. Watters from Ch. 6, 7 of the Chinese version makes the situation clear. «Ajātaçatru is with Buddha on the Grdhrakūța mountain at Rājagrha. Vajrapāņi Bodhisatva is there also. The King expresses curiosity as to the weight of Vajrapāṇi's mace. The mace is put on the ground, and the King, Indra, and Maudgalyāyana in succession try in vain to lift it. Ajātaçatru expresses surprise to Buddha at Vajrapani's lifting the mace with ease, and asks how such infinite strength or power as that of Vajrapāņi could be obtained. Buddha replies that there are 10 great means (dharma).»

<sup>2)</sup> Buddh.-Sk. (cf. Pali) for jighatsatām.

<sup>3)</sup> ই্'ঘ্ন' 'plaster'.

<sup>4)</sup> The quotation ends at this point in the Tib. (169 a. 6).

श्रनालस्यवर्धनं कतमत् । यद्वीर्यवर्धनं । यथोक्तं सागरमितमूत्रे । श्रारब्धवीर्येण सा-गरमते बोधिसत्नेन भवितव्यं सदा दृष्ठपराक्रमेण । तीत्रव्यून्देन बोधिसत्नेन भवितव्यम-नितिप्तपुरेण । श्रारब्धवीर्याणां कि सागरमते बोधिसत्नानां न दुर्लभा भवत्यनुत्तरा स-म्यकसंबोधिः । तत्कस्य केतोः । यत्र सागरमते वीर्यं तत्र बोधिः । कुसीदानां पुनः सुद्वर्र-विद्वरे बोधिः । नास्ति कुसीदस्य दानं यावन्नास्ति प्रज्ञा [1202] नास्ति कुसीदस्य क्रियार्थं इति ॥

### चन्द्रप्रदीपमूत्रेऽप्यारः।

उत्पत्तं वारिमध्ये वा सोऽनुपूर्वेषा वर्धत । इत्यादि ॥ इयं संतेपादात्मभाववृद्धिः ॥

श्रून्यता करुणागर्भाद्यानाद्योगस्य वर्धनं ॥

10

यथोक्तं वज्रद्हेदिकायां।

यो बोधिसत्नो ऽप्रतिष्ठितो दानं ददाति । तस्य पुणयस्कन्धस्य न सुकर्रं प्रमाणमुद्ध-व्हीतुमिति ॥

मक्त्यामिष प्रज्ञापार्गितायामुक्तं । पुनरपरं शारिपुत्र बोधिसत्नेन मक्तासत्नेनात्त्य-मिष दानं ददता सर्वसत्नेषु सर्वाकार् ज्ञतायामुपायकीशत्त्यपरिणामनतायामप्रमेयमसंख्येयं 15 कर्तुकामेन प्रज्ञापार्गितायां शितितव्यम् । तथा सर्वसत्नानां मनोर्थान्परिपूर्ियतुकामेन । यावज्ञातद्वपर्वत्यम्मानराज्यादिभिरूपकर्णैः प्रज्ञापार्गितायां शित्तितव्यमिति ॥

<sup>1)</sup> Tib. (169. a. 6) °ব্ৰেশ্মেন্সিই °paripṛcchā-sūtra, cf. KF 253 (XII.1).

<sup>2)</sup> Cf. dhuradhīra Mhv. I. 90. 13.

<sup>3) § 4,</sup> p. 21. 11 of the edition.

<sup>4)</sup> As to this extract compare 243 n. 6.

5

विना च करूणया न बोधिसत्वानां किंचिच्चेष्टितमिति वस्यामः । इति संतेपाद्वोग-वृद्धिः ॥

पुरायवृद्धिः सर्ववृद्धीनां मूलिमिति तर्र्ये परिकर्बन्ध उच्यते ॥

क्वार्विव यत्नेन व्यवसायाशायी दृष्टी ।

कर्णां च पुरस्कृत्य यतेत शुभवृद्धये ॥

चित्तश्रु द्विकालभावितानां व्यवसायादीनां प्रयोगारम्भे पुनरामुखीकर्णान दृष्टताऽपा-दनार्थः स्रोकः । कृत्वेत्यादिपूर्वक एव ॥ श्रासन्नयुद्धकालानां श्रस्त्रकीशलाद्र्यत्प्रयोगसम-कालं दृष्टीकरिष्यामीति शैथिल्यनिवारणाथमादियक्णम् । तत्र कथं व्यवसायं दृष्टीक-रोति ॥

10 यद्यार्यमुध्न [म्रायंमैत्रेयमुपसंप्रकातः] सम्यक्चर्यानिःसमर्थः । पूर्वात्तकोटीगतका-यप्रणामः कायसमन्वारुरिण कायबलं दृढीकुर्वाणः । पूर्वात्तकोटीगतकाय चित्तपरिष्रुद्धि-निष्कारृणसांसारिकचित्तप्रचार्समन्वारुरिण चित्तमनसिकारं निगृह्धन् । पूर्वातकोव्यस-

<sup>2)</sup> The text before the Tib. translator must have been different here, as his version reads: \(\hat{E}\) \(\hat{G}\) \(\hat{G}\

त्कर्मलीकिककार्यप्रयुक्तिनिष्प्रयोज्ञनपरिस्यन्द्समन्वाक्रिण प्रत्युत्पवप्रयोज्ञनमक्षामाप्रयी विचित्तयन् । पूर्वाताभूतपरिकल्पसमुित्यतिवत्यसंकल्पसंद्धितम्[1206]निष्तकारसमन्वाक्रिण सर्ववोधिसत्वर्यासम्यक्संकल्पाभिसंस्कार् बलं समुत्यापयन् । स्रतीतात्मभावार्यप्रयोगारम्भविषमतासमन्वाक्रिण सर्वसत्तारम्भवैशेषिकत्य । अध्याशयवलं दृष्ठीकुवीणः । स्रतीतकार्यसमुद्यचारिन्रास्वाद्तासमन्वाक्रिण । सर्वबुद्धधमप्रतिलाभप्रयो- ।
गमक्षासासप्रतिलाभिन्द्रयवेगान्विवर्धयमानोअतीताधिवपर्यासप्रयुक्तिमिष्याश्चरयोगसमन्वाक्रिण । प्रत्युत्पवाधसम्यग्दर्शनाविषयीससंप्रयुक्तेन बोधिसत्वप्रणिधानिसमादानेन
संतितं परिशोधयन् । पूर्वात्तगर्तायोगवीर्धारम्भवार्यापरिनिष्पव्वर्षसमादानसमन्वाक्रीरेण ।
प्रत्युत्पवबुद्धधर्मसमुद्रागमप्रत्युपस्थानेन मक्तवीर्धारम्भविक्रमेणकायचित्तसंप्रयक् संजनपमानः। पूर्वात्तकोरोपचगत्यपायनित्तिप्तात्मपरिक्त्रिणाष्यिनक्त्रमेणकायसमुच्क्र्यपरि- 10
प्रक्तिमन्वाक्रीरेण । सर्वबुद्धधर्मित्प्रामियविक्तात्वर्धयमानः प्रत्युत्पवज्ञन्याभिनिवृत्तंवर्भावपरियक्णतया विपुल्प्रोतिप्रामोखवेगान्विवर्धयमानः प्रत्युत्पवज्ञन्याभिनिवृत्तंवर्गाच्याधिमर्णशोकाकर्भूतं संयोगवियोगनिधानभूतं समुच्क्र्यं। स्रप्रात्तकल्पकोरीगतवोधिसत्वचर्याचर्णप्रयुक्तस्य सत्वपरिपाचनबुद्धधर्मपरियक्प्रयुक्तस्य तथागतसंदर्शनसर्व-

<sup>1)</sup> kāyaparyeshtisamuddo H.

<sup>2) . . 2)</sup> pratilambha . . . pratilambhenendriº H.

<sup>3) °</sup>thyāmayeyogaprayoga H.

<sup>4) °</sup>dhānena samtatim H.

<sup>5) °</sup>gatāvīryā° H.

<sup>6) °</sup>pannasamanvāhāreņa H.

<sup>7) &#</sup>x27;exaltation', new to Skt.; Tib. ব্রিন্ম'র', with which Buddhaghosa's explanation of the Pali sampaggāha agrees: ukkhipanaṭṭhena cittam sampaggānhātīti sampaggāho (Atthasāl. p. 372).

<sup>8)</sup> oham janayam [sic] H.

<sup>9)</sup> nirupaņakhyanirupajī H.

<sup>10)</sup> ograhaprayuktasya samanvāo H.

<sup>11) °</sup>mitrārāgaņa om. H.

बुद्धतेत्रानुचरणसर्वधर्मभाणकोषस्थानसर्वतथागतशासनसमन्वाक्ररणप्रयुक्तस्य सर्वधर्मपर्ये-ष्टिसक्षयभूतस्य सर्वकल्याणमित्रदर्शनसर्वबुद्धधर्मसमुदानयनप्रयुक्तस्य बोधिसत्तप्रणिधि-ज्ञानशरीरस्य केत्प्रत्यपभूतमवलोक्याचिल्यकुशलमूलेन्द्रियवेगान्विवर्धयमान इति ॥

श्रायां तम्यक्तं बोधी [1212] संनार्त् संनक्षात । स वीर्यं वेत्य परिमृहीतेनाध्याशयेनायरावकाशास्वयंकारो । स्वबलबलोद्धतः । स र्वं दृष्ठसंनार्त्ः संनद्धो । यत्किश्चित्तम्वस्वानां यिप्रापितव्यं भविष्यति तद्कं परिप्रापिष्यामि । यत्मवीर्याः सर्वनवयानसंप्रस्थिता बोधिसत्वा न परिप्रापिष्यति तद्कं परिप्रापिष्यामि । यत्मवीर्याः सर्वनवयानसंप्रस्थिता बोधिसत्वा न परिप्रापिष्यति तद्कं परिप्रापिष्यामि । न मम दानं सक्षायकं । श्रकं पुनर्तिनस्य सक्षायः । न मम श्रीलत्नात्तिवीर्यध्यानप्रज्ञाः सक्षायिकाः । श्रकं पुनः शीलत्नात्तिवीर्यध्यानप्रज्ञानां सक्षायो । नाकं पार्मिताभिक्षपस्थातव्यो मया पुनः पारमिता उपस्थातव्याः । एवं संयक्वस्तुषु सर्वकुशलमूल्षु चलेयम् । यावदेकािकना मया ४ द्वितीयेनासक्षयेन वञ्जमये मक्षीमग्रवले स्थितेन सबलं सवाक्तं मारं धर्षिप्रज्ञा रुकं -चित्तान्तणसमायुक्तया प्रज्ञया उन्तरा सम्यक्संबोधिर्भिसंबोद्धव्येति ॥

म्रार्पवर्षध्वसमूत्रे ४प्याक् । तद्यथापि नाम मूर्पो देवपुत्र उदयमानो न तिष्ठति । जा-

<sup>1)</sup> vārya° MS.; but Tib. বাইবি'বিশ্ৰুম. The MS. has been corrected here.

<sup>2) °</sup>kāçībhyayan.° MS., which again shows marks of alteration. Tib.: བ་རོལ་
ਨਿੱਧਾਨੀ ਨੇ ਨਿੰਨ੍ਹੇਨ ਨੇ ਨਿੰਨ੍ਹੇਨ ਨੇ ਨੇ ਨੇ ਨੇ ਜਿਲelf so as not to give an opportunity by [? to] another. asvayamkṛt does occur, but possibly some aksharas are missing.

<sup>3)</sup> Supplied from Tib. (171 a. 6) ਐਸਨਾਂ ਹੈ ਨੂੰ ਨੂੰ ਨਾਂ ਸ਼੍ਰੇਨ ਨੂੰ See the parallel passages at Mhv. I. 229. 10 (with Senart ad loc.) and Lal.-v. 447. 16.

<sup>4)</sup> vajradhara° MS. but Tib. as above 22 n. 2. Compare also Çāntideva's own words in Bodhic. VII. 46.: Vajradhvajasya vidhinā... mānam... bhāvayet; on wh. the Comm. observes: Vajradhvajasūtra-pratipādita-vidhinā°.

त्यन्धदोषेण । न तिष्ठति गन्धर्वनगरदोषेण । न तिष्ठति चतुर्द्वीपलोकधातुभूमिरजोदी-षेण । न तिष्ठति राक्तुमुन्द्रदोषेण । न तिष्ठति धूममएउलदोषेण । न तिष्ठति ज्ञम्बूद्वी-पत्निश्रदोषेण । न तिष्ठति नानाक्कायादोषेण । न तिष्ठति विषमपर्वतदोषेण । र्वमेव बो-धिसत्वो मक्कासत्वः स्मृतिसंप्रज्ञन्यविपुलगम्भीरचेता श्रदीनसत्वो गुणचर्याज्ञानचर्यावसीनं यावत्र विवर्तते सत्वद्रौक्तिल्यदोषेः । न विप्रवसति कुशलमूलपरिणामेः । सत्वदृष्टिकालु-ध्यदोषेनं विवर्तते । सत्वतोभचेतोभिनं द्वर्गभवति । सत्वविनष्ठसंतत्या बोधिसंनाकं न वि-ध्वस्भयति । सर्वज्ञगत्परित्राणप्रणिधानस्य सत्वकलिकल्पैनं संस्नां करोति यावदालज्ञ-

<sup>1) °</sup>husur° MS.; but Tib. correctly 의 대기 (171 b. 1).

<sup>2) °</sup>nām MS.

<sup>3)</sup> Tib. ব্রুবেই দুর্বি হুর 'possessing the disposition to injure'. I leave what appears to be the reading of the MS., though one might read द्रीहिन्य and correct to द्रोकिएय. At this point we find again the same word added in the margin that was noted above p. 149, n.4. This is to be read in both places as khatuika- (not khattanka-) and here, in the abstract form, khatunkatā. This would seem to be a gloss on drauhilya; but the Tib. here adds a whole parallel clause: 회의학 र्स् कर् है 'हें र स्थान सिन्य में, which would imply an additional clause na vivartate satvakhatunkatā(?)-doshaih. The meaning 'violent, wild' is not easy, however, to reconcile with the passage above cited, unless it be through a transition of meaning as in the Eng. 'grasping', 1) rapacious, 2) avaricious; cf. Morris JPTS. 1887, p. 161. In the text of 149. 13, I should now read kutukuñcakāh, comparing Divy. 8. 3, 302. 3, and regarding khatunka as a Prakritic form possibly allied to katu. As to initial kh for k in Skt., cf. Jacobi, Ausgew. Erz. p. xxviii § 21.2, Pischel Gr. Pr. § 206. If this be correct, the present abstract is the equiv. of Pali katukañcukatā: Pugg. p. 19 Dh.-sni § 1124 (cf. Buddhagh. ad loc. and cf. C. F. Davids, tr. p. 300), where it follows kadariyam 'grasping character'. In the Gandavyūha (MS. R.A.S. Hodgs. 2 f. 259 a. 4) bodhicittam is said to be ājāneyāçvabhūtam (cf. supra 26. n. 3, 119. n. 1) sarva-khatumkatāyā vigatatayā. Here khatunkatā = 'wildness, (equine) vice'. The Jain-Pkt. is khalumka (cf. Pischel, op. cit. § 226). The exact meaning of this, a combination of violence and grudgingness, is well shown by the parable of the restive bullocks in Uttaradhy. § 27 (tr. S. B. E. xlv. 149, 150 n. 4).

<sup>4) &#</sup>x27;to be parted from' as in Pali.

<sup>5) &#</sup>x27;relaxation', fem. form new. gro MS

नर्समंबंधानेन ' न निर्विद्यते पर्माबद्धेषेश । तत्कस्य हेतोः । स्रनावर्णा[121b]मण्डलमे-तद्वर्यात । यद्वत सर्वतग्रिष्ट्राह्मिवनयाय । पे ॥ यद्य तेषां सर्वसवानां दुष्वस्कन्धो वि-विधं चावरणीयं कर्म समृत्थितं येन ते ब्रावरणीयेन कर्मणा बुद्धाव पश्यित । धर्मे न ब्र-एवति । संघं न जानित । तद्कें तेषां त्रिविधमावरूणीयं कर्मोपचितं दुष्वस्कन्धेन स्व-केन शरीरेणोपाद्दामि तास् तास् नर्कोपपतिष्ठपायभूमिष् संवासेष् च। ते च सर्वसत्ता-स्ततश्यवत्तां । म्रक्ं च डण्होपारानमुपार्रामि व्यवस्याम्युत्सकः । न निवर्ते न पला-यामि नोच्चस्यामि न संत्रस्यामि न बिभेमि न प्रत्युद्दावर्ते न विषोदामि। तत्कस्य देतोः। म्बवर्धे निर्वाक्**षितव्यो मया सर्वसवानां भारो । नैष मम** कामकारः । सर्वसवीतारणप्र-णिघानं मम । मया सर्वसत्वाः परिमोचयितव्या । मया सर्वत्रगतसमुत्तार्यितव्यं । ज्ञातिका-10 साराज्जराकाताराद्याधिकात्ताराह्यत्य्पपत्तिकातारात्सर्वापत्तिकात्तारात्सर्वापायकाता-रात्मर्वमंसार्कात्तारात्मर्वदृष्टिगक्नकात्तारात्कुशलधर्मप्रयाशकात्ताराद्ञानसम्तियतका-त्तारात्तरेते मया मर्वमत्नाः मर्वकात्तारेभ्यः परिमोचियतव्याः । तृष्णाज्ञीलसक्ता स्रविद्या-निवरणावृता भवतृष्णासंप्रयुक्ताः प्रणाशपर्यवसाना डुष्खपञ्चरप्रिताशार्कसंनिश्चिता । म्रब्धाः प्रतिज्ञाविक्तद्धाः संशयभूताः सदा विमतयो उत्तेमदर्शिनः । म्रनिःशर्णाकुशला भवा-15 र्षावे ब्रावर्तमण्डलैकचर्षााः। पे ॥ सर्वसत्वानामनुत्तर्ज्ञानराज्यप्रतिष्ठापनार्थमक् चरामि । नारुं केवलमात्मपरिमोचनाभियुक्तः । सर्वसवा स्रोते मया सर्वज्ञताचित्तप्तवेन संसार्डर्गा-इद्वर्तव्या । मकुाप्रपाताद्भयुत्तेप्तव्याः । सर्वोपद्रवेभ्यः परिमोचिपतव्याः । संसारस्रोतसः प्रतार्ियतच्या म्रात्मना मया मर्वसत्तद्ध[122 a]ष्वस्कन्धो ऽध्यवसितः । यावद्धत्सर्हेऽक्ं सर्वापायेषु सर्वलोकधातुपर्यापनेषु सर्व**ड**ष्खवासमनुभवितुम् । न च मया सर्वसत्ताः कुशल-

<sup>1)</sup> त्र्योग र 'association with.; cf. 154. 7.

<sup>2)</sup> mutsao MS.

<sup>3)</sup> compound new.

<sup>4)</sup> jāla MS.; but Tib. 5.7 (172 a. 5).

मूर्लैर्वञ्चितव्याः । व्यवस्याम्यक्मेकैकस्मित्रपाये अपरात्तकोटीगतान्कलपान्संवसपित् । यथा चैकापाये तथा सर्वापायिनर्वशेषसर्वलोकधात्पर्यापन्नेष् सर्वसत्वपरिमोचनिन्दानं । तत्कस्य हेतोः। वरं खल् प्नर्रुमेको दुध्खितः स्यां न चेमे सर्वस्ताः स्रपायभूमिप्रपति-ताः। मया तत्रात्मा बन्धको दातव्यः। सर्वत्रगञ्च निःक्रेतव्यं नर्कितर्ययोनियमजोक-कात्तारादक् च मर्वमत्वानामधीय मर्वडुष्खवेदनास्कन्धमनेन स्वकेन शरीरेणानुभवेयम्। ह सर्वसबनिदानमक् च सर्वसबानां प्रातिभाव्यम्तसके सत्यवादी प्रत्यपितो ऽविसेवादकः। न च मया सर्वसत्वाः परित्यक्ताः। तत्कस्य केतोः। सर्वसत्वारम्बणो मम सर्वज्ञताचित्तोः त्याद् उत्पन्नो पद्वत सर्वज्ञगत्परिमोचनाय। न चार् रितिकामतपाऽनुत्तरायां सम्यकसंबोधी संप्रस्थितो नापि पञ्चकामग्णारत्यन्भवनाय नापि कामविषयनिषेवणाय । न चाक्मन्यो-न्यकामधातुपर्यापन्नर्तिन्यूक्सम्दानयनाय चरामि बोधिसत्वचर्या । तत्कस्य केतोः । ऋर्- 10 तयो ऋेषा सर्वलोकरतयः। मार्विषय एष यडत कामविषयनिषेवेण। डर्बुहिसेवितो न्येष मार्गः । सर्वबृद्धविवर्णितो न्ययम्पदेशः यद्वत कामनिषेवणं । स्रतश्चेष सर्वद्रष्टास्कः न्धस्योत्पाद एव निषे[वर्षा] म्रत एव च नर्स्कातर्परयोनियमलोकानाम्[1226]त्पादः। कलक्भएडनिववादत्तोभाश्य सत्वानामत एव प्राडर्भवित । एते च सत्वाः कामानिषेवमा-णाः बुद्धानां भगवतां सकाशाद्वरीभवत्ति । स्वर्गीपपत्तेर्रप्येते कामा ब्रत्तरापाय संवर्तते । 15 किं पुनरुनुतरस्य ज्ञानराजस्य सर्वसवयोगतेमस्य । सेाऽक्मेवमप्रमाणदोषान्कामानां पन श्यन् परीत्तानादीप्तांस्तस्माद्क्मेतिन्नद्वानमचर्णातायां प्रतिपत्स्ये ॥ पे ॥ तथा तथैव मया क्शलमूलं परिणामियतव्यं यथा यथैव सर्वसता म्रत्यत्तसुखमवेदितसुखं यावत्सर्वज्ञतासुखं प्रतिलभेरन्। मया सार्शिना मया परिणायकेन मयोल्काधारिणा मया तेमगतिर्शकेन

<sup>1)</sup> Doubtless a condemnatory allusion to the  $t\bar{a}ntrik$  forms of Buddhism; cf. Poussin Bouddhisme p. 134.

<sup>2)</sup> niveshanam (here only) MS.

<sup>3)</sup> Not known to classical Skt., but occurring as a synonym of kalaha in Divy. 164. 25 (bhāṇḍ°) and in lexx., e. g. Deçīnāmamālā 101 (bhaṇḍaṇa). For Prakrit usage see Jacobi, Ausg. Erz. 13. 28.

<sup>4)</sup> The Tib. probably had a reading paridiptan adiptan.

मया तपागतिप्रतिलब्धेन मयोपायज्ञेन मया अर्थविद्वषा मया संसारसागरे सर्वज्ञज्ञानयान-पात्रमक्रादेशस्थितेन मया परिणामनकुशलेन मया पार्दर्शकेन ॥ पे ॥ न खलु पुनर्हिमं-यातर्मकाद्वीपके लोकधाती यावतः सवास्तावत एव सूर्या उदागच्छति चातुर्द्वीपकलो-कथात्वभामनाय । स्रष च प्नरेक एवैषां मूर्य उदागच्छति चतुर्द्वीपावभामनाय । न च 5 तेषां मतानां चत्[1232]र्द्वीपोपपन्नानां स्वकस्वकैः शरोरिरवभासः प्राडर्भवति । येन ते दिवससंख्यां जानीयः ' स्वकार्ये वा परिप्राप्येयः ' सस्यानि वा परिपाचयेयः ' ब्रह्मर्क्वा उद्याननगरेषु रतिक्रीडापरिभोगमन्भवेषुः । दिशो वा पश्येषुः । गमनागमनं वा प्रामनगर-निगमराष्ट्रराजधानीष् कुर्वः । व्यवकारकार्येषु प्रयुक्यरेनु । पे । स्रथ च पुनः सुर्यस्य देवपुत्रस्योद्यंत रकस्य सूर्यमण्डलस्याद्वितीयस्य चातुर्द्वीपके लोकधाती सर्वसत्वानामवः 10 भासः प्राडर्भवति । एवमेव बोधिसत्तस्य मक्सित्तस्य कुशलमूलान्युपार्पयमानस्य कुशल-मूलं परिणामयमानस्यैवं चित्तमृत्यस्यते । नैतेषां सत्नानां तत्कुशलमूलं विस्तते येन ते म्रा-त्मानं परित्रापेरन् । कः पुनर्वादः परम् । स्रकं पुनः सर्वस्रवानां कृतशः कुशलमूलानि सम्-दानपामि क्शलमूलं परिणामपामि । यद्वत सर्वसवमोचनाय । सर्वसवानामवभासनाय सर्वसवानां ज्ञापनाय सर्वसवानामवतारूणाय सर्वसवानां परियक्षाय सर्वसवानां परि-ाऽ निष्पार्नाप सर्वसवानां प्रसार्नाप सर्वसवा[128b]नां प्रद्धार्नाप सर्वसवानां संशपच्छे-दनाय स्रादित्यमण्डलकरूपैरस्माभिर्भवितव्यं । न परः प्रतिकाङ्कितव्यः । न परस्यावका-शम्त्पाया सबेषु संनाक् उत्म्रष्ट्याः । न च सर्वसवानामित्तकात्सर्वसवत्राणव्यवशायो

<sup>1)</sup> The MS. seems to read aharahor.

<sup>2)</sup> Sic MS. The Pali ento implies a partic. ayant.

<sup>3)</sup> The final letters are not clear, nor does this form occur; but the Tib. U\(\Gamma'\)\(\T\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gamma'\)\(\Gam

<sup>4)</sup> The text has been corrected here. The MS. is also fractured. The actual reading is na parasyā --- tpādya°. Two aksharas have been deleted and two more broken away. In the margin is written  $sak\bar{a}c\bar{a}t$ . The above text is founded on this and on the Tib.  $\sqrt{3}\sqrt{3}\sqrt{3}\sqrt{3}$ 

निवर्तियतव्यः । न परिणामनायाः सर्वेडुष्खरूत्या विनिवर्तितव्यं । न परोत्तानि कुशलमू-लानि परिम्नकीतव्यानि । न परीत्तया परिणामनया तुष्टिर्मत्तव्या इत्यादि ॥

श्रार्यात्तवमितमूत्रेऽण्याक् । स न कल्पगण[न]या बोधि पर्येषते । इयतः कल्पान् संनत्स्यामि । इयतः कल्पान् संनत्स्यामिति । श्रिप तु खल्विचत्यमेव संनाक् संनक्षति । यावती पूर्वाकोिटः संसार्स्य [य]ध्येतावरेकं रात्रिदिवं भवेत् । एवंद्वपै रात्रिदिवैः पञ्चर- 5 शर्देवसिकेन पत्तेण त्रिष्णद्दैवसिकेन मासेन द्वार्शमासिकेन संवत्सरेण श्रनया वर्षग[ण]नया यावद्वर्षशतसक्ष्मेणैकं बोधिचित्तमृत्पाद्येयमेकं च तथागतमर्क्तं सम्यक्संबुद्ध पश्येपं । श्रनेन प्रवेशेनानया गणनया गङ्गानदीवालुकासमिधित्तोत्परिस्तथागतदर्शनिश्च एकैक-स्या[124 क)िय सबस्य चित्तचरितं ज्ञानीयां । श्रनेनैव प्रवेशेनानया गणनया सर्वसवानां तावद्विश्चित्तोत्परिस्तथागतदर्शनैश्च एकैक-स्या[124 क)िय सबस्य चित्तचरितं ज्ञानीयां । श्रनेनैव प्रवेशेनानया गणनया सर्वसवानां तावद्विश्चित्तोत्परिस्तथागतदर्शनैः।स्वचित्तचरितानि प्रजनीयामित्यनवलीनः । संना- 10 क्रोऽयं बोधिसबस्यात्तयः संनाकः । एवं दानादिषु बोधिपात्तिकमक्षपुत्त्वलत्ताणेषु च न्यः ॥

श्रार्यर्त्तमेघेऽप्युक्तं ॥ न बोधिसतः सत्त्रब्रुङ्कतां सत्तर्डर्तततां ज्ञाता । श्रत्तमेभिः सत्तिरेवं खर्डेङ्करेवं डर्रात्तेरिति । ततो निरानं परिखितः परापृष्ठीभूतः । परिश्रुद्धायां लोकधाती प्रणिधानं करोति । यत्रेर्द्यानां सत्नानां नामापि न शृणुपात् । न च सत्तार्थं वै- 15 मुख्यस्य बोधिसत्वपरिश्रुद्धायां लोकधाताव्यपत्तिर्भवति । तत्र प्राज्ञो बोधिसत्त एवं चि-

<sup>1)</sup> The MS., which has been corrected, reads apparently  $hartty\bar{a}$ . The Tib. ABA suggests possibly hrti rather than hati.

<sup>2)...2)</sup> The Tib. does not reproduce the repetition. In the second clause it would be easy to read  $kalp\bar{a}n$  na.

<sup>3) °</sup>likā MS.

<sup>4)</sup> nayam MS. Tib. 夏天王 [174 b. 2].

<sup>5)</sup> See p. 279, n. s.

<sup>6)</sup> 회 경제 길계지 디자 그린도 'turning one's back', as Divy.-Index interprets the form.

<sup>7)</sup> vimukhya° MS.

त्तमुत्पाद्यति । तस्मात्सवधातोर्षे सवाः स्युः प्रत्यवरा धाँ तड्डस्क्रैतातीयाः । अपिरिनि-वीषाधर्मकाः कृत्स्ना सवधाती न चिकित्सिताः सर्वबुद्धः सर्वबोधिसविद्य प्रत्याख्याताः । तेषां मदीये बुद्धतेत्रे संनिपातः स्यात् । तानकं सर्वान्बोधिमएडे निषीधानुत्तरां सम्यकसं-बोधिमभिसंबोधयेषं ॥ एवं कि बोधिसवस्य चित्तप[124])तिद्यितोत्पादे चित्तोत्पादे सर्व-5 मार्भवनीनि प्रकम्पत्ते । सर्वबुद्धाश्वास्य वर्णवादिनो भवत्तीति ॥

एवं तावत्पुणयवृद्धिकामेन [म्रा]शयो दृढीकर्तव्यः । म्राश्ययदृढीकर्णार्थमधुनोच्यते । किं पुनर्नेन दृढीकृतेनेति विमर्षनिरासाय धर्मसंगीतिसूत्रे गदितं । म्राश्ये सम्यग् भगवन् बुद्धधर्माणां मूलं । यस्य पुनर्श्ययो नास्ति सर्वे बुद्धधर्मास्तस्य द्वरे ॥ म्राश्ययं नस्य पुनर्भगवन्यदि बुद्धा न भवित गगनतलाद्धर्मशब्दो निश्चर्रति कु अवृत्तेभ्यश्व । म्राश्चा [य]मुद्धस्य बोधिसत्तस्य स्वमनोवत्यदेव सर्वाववादानुशासन्यो निश्चर्रति । तस्मात्तिर्क्ष भगवन् बोधिसत्तेनाश्यसंपन्नेन भवितव्यं ॥ तस्यथा भगवन् यस्य पादी तस्य गमनं एवं भगवन्यस्याश्यस्तस्य बुद्धधर्माः । तस्यथा भगवन् यस्योत्तमाङ्गं तस्य बोवितं एवमेव भगवन् यस्याश्यस्तस्य बुद्धबोधिः । तस्यथा भगवन् यस्य बोवितं तस्य लाभः । एवमेव भगवन् यस्याश्यस्तस्य बुद्धबलाभः । तस्यथा भगवन् सतीत्वेनाग्निर्वतिते । म्रसतीत्वेन न

<sup>1)</sup> There is an erasure here. The equivalent Tib. appears to be (though the print is not clear) স্ট্র'ম্ম্ড্র 'small in valour'.

<sup>2)</sup> Cf. Thomas (in J.R.A.S. '99. 491) on Harşa-c. 14. 10.

<sup>8)</sup> MS. originally ni cakitāḥ, corrected to na cikicchitāḥ. Tib. এই এম 'মইন্স্বাম্ব'ম' (174 b. 5).

<sup>4)</sup> Cf. Mhv. II. 163. 18.

<sup>5)</sup> Tib. 직접시기 also used as rendering of saṃkalpa which like āçaya is used for 'determination, resolve'.

<sup>6)</sup> I follow here, as in several passages above, the punctuation of the Tib. (175 a. 2). The MS. reads and punctuates: niccarati | kudm° ca āçaçuddhasya.

<sup>7)</sup> Both MS. and Tib. are obscure. The former reads  $satitvanen\bar{a}gnir^{\circ}$ , the latter omits  $\bar{a}gni$  and jvalati in both clauses.

ब्बलित । एवमेव भगवन्नाशये सित बोधिसत्तस्य सर्वबुद्धधर्मा ब्वलित । स्रसत्याशये न ब्व[125 ब]लित । तस्यथा भगवन्सत्स्वभ्रमेधेषु वर्ष वर्षत्यसत्सु न वर्षति । एवमेव भगवनाशये सित बुद्धधर्माः प्रवर्तत्ते । तस्यथा भगवन् यस्य वृतस्य मूलं विपन्नं तस्य पुष्प-फलानि नभूयः प्रशेक्ति । एवमेव भगवन्यस्याशयो विपन्नस्तस्य सर्वे कुशला धर्मा न भूयः संभवित्त । तस्मातिर्क् भगवन्बोधिसत्तेन बुद्धबोध्यर्थिकेन स्वाशयः सूहकृतिः स्वार्तितः । सुशोधितः स्विधिष्ठतः कर्तव्य इति ॥

कोऽयमाशयो नाम । म्रायाद्ययमित् मूत्रे ४भिक्तिः । स खलु पुनराशयो ४कृत्रिमः म्रकृः तकतात् ' म्रकृतको निःसाध्यत्नात् ' निःसाध्यः सुविदिततात् ' सुविदितो निर्मायतात् ' निर्मायः मुविदिततात् ' मुविदितो निर्मायतात् ' निर्मायः मुविदिततात् ' मुविदितो निर्मायतात् ' निर्मायः मुद्धतात् ' मुद्धतात् । सारो मुभेग्वतात् । म्रभेग्वो दृष्टतात् । दृष्टो 10 अचिततत्वात् ' मुचितित मृतिम्मितवादित्यादि । म्रयमेत्र चाधिकाधिकगुणाधिगमप्रवृत्तो अध्याशय इत्युच्यते ॥

यथात्रैवोक्तं । उत्तर्णाध्याशयो विशेषगमनतया इत्यादि ॥

श्रपि चाध्याशय उच्यते । सीम्यता भूतेषु ' मैत्रता सत्नेषु ' क्तिचित्तता स्रा[125b]र्येषु ' कारूपयमनार्येषु ' गौरवं गुरूषु ' त्राणता स्रत्राणेषु ' शरणता स्रशरणेषु ' द्वीपता ४द्वी- 15 पेषु ' परायणता स्रपरायणेषु । सक्तायता स्रसक्तायेषु ' स्वतुता कुटिलेषु । स्पष्टता खटुङ्केषु ।

<sup>1)</sup> भैत् तृ य तुर 'well affected, quite captivated'.

<sup>2)</sup> 濁'ゐヾੑੑੑੑਸ਼' 'guileless'.

<sup>3)</sup> This combination is not clearly legible. The equiv. Tib. appears to be  $\mathbf{R}_{\mathbf{N}}$ 

<sup>4)</sup> Cf. Karanda-vyūha 45. 18, a similar context.

<sup>5)</sup> Cf. 279, n. s. Tib. (176 a. 1) বৃধু র্নুব্ কুমন্ত্রাপ্রাম্থান্ত্র meaning perhaps clearness, purity of character amongst the vicious.

म्रशठता शठेषु । म्रमाया म्रागर्क्नचिरितेषु । कृतज्ञता म्रकृतज्ञेषु । कृतवेदिता होित्रषु । उपकारिता म्रनुपकारिषु । मत्यता म्रभूतगैतेषु । निर्मानता म्रब्धेषु । म्रिनिन्द्ता मु
†म्रिनिन्द्ना कृतेषु । म्रनारोचनता प्रस्खिलितेषु । म्रारत्तणता विप्रतिपन्नेषु । म्रदोषदर्शन
ता सर्वेपायकीशल्यचर्यामु । मुम्रूषणता सर्वदितिणी येषु । प्रदित्तणमी कृताऽनुशासनी
5 विनत्यदि ॥

तदेवं व्यवसायाशयी दृढीकृत्य कारूएयं पुरस्कृत्य यते शुभवृद्धये॥

यथोक्तमार्यधर्मसंगीतिसूत्रे । स्रथ खल्ववलोकितेश्वरो बोधिसत्नो महासत्नो भगवत-मेतद्वोचत् । न भगवन्बोधिसत्नेनातिबद्धपु धर्मेषु शितितव्यं । एको धर्मे । भगवन् बोधि-सत्नेन स्वाराधितः सुप्रतिविद्धः कर्तव्यः । तस्य सर्वबुद्धधर्भाः करतलगता भवित्त । कतम 10 एकधर्मे । यद्वत महाकरूणा । महाकरूणया भग[1264]वन्बोधिसत्नानां सर्वबुद्धधर्माः करतलगता भवित्त । तत्वथा भगवन् येन राज्ञश्चकवित्तिश्चकरत्नं गच्छ्ति । तेन सर्वे बलकायो गच्छ्ति । एवमेव भगवन् येन बोधिसत्नस्य महाकरूणा गच्छ्ति । तेन सर्वे बुद्धधर्मा गच्छ्ति । त्यथा भगवनादित्ये उदिते सत्नाः कर्मक्रियासु प्रचुरा भवित्त । एव-मेव भगवन् महाकरूणा यत्रोदिता भवित तत्रान्यबोधिकरा धर्माः क्रियासु प्रचुरा भव-

<sup>1)</sup> The Tib. renders simply: 'guileless amongst the wily' 됐' 경우 국제작'의 But the MS. reads vigatāgahac' with a mark of deletion over the syllable ga only. As to gahana see 172 n. 4. An over-reaching character seems to be meant.

<sup>2)</sup> The Tib. equiv.  $\Box \overrightarrow{B} \bot$  connects this with *vedanā*, thus reminding one of the Shaksperian «more in sorrow than in anger».

<sup>3)</sup> নিবামানুবাঝামা 'such as have walked in error'.

<sup>4)</sup> 직기 등록 Tib. (167. a. 2). The reading is not clear. B<sup>2</sup> observes of  $\sqrt{crabh}$ : 'simplex nicht belegt'. stabdh° transcr., perhaps rightly.

<sup>5)</sup> MS. corrected and the form odanā added in the margin at this point.

<sup>6)</sup> 러됫즉'지도(유토국'지 apparently 'disposition to take in good part, to receive with respect': cf. M. Vyutp. § 126. 16.

5

10

ति । तस्यथा भगवन् सर्वेषामिन्द्रियाणां मनसाऽधिष्ठितानां स्वस्वविषये ग्रक्णप्राचुर्यं भवति । एवमेव भगवन् मक्तक्षणाधिष्ठितानामन्येषां बोधिकराणां धर्माणां स्वस्मिन् स्वस्मिन् करणीये प्राचुर्यं भवति । तस्यया भगवन् बीवितेन्द्रिये सत्यन्येषामिन्द्रियाणां प्रवृत्तिर्भवति । एवमेव भगवन्मकाकरुणायां सत्यामन्येषां बोधिकराणां धमाणां प्रवृत्ति-र्भवतीति ॥

श्चार्यात्तपमित्रूत्रेऽप्यारु ॥ तखायापि नाम भर्त सारहतीपुत्र पुरुषस्य जीवितेन्द्रि-यस्याश्चासाः प्रश्चासाः पूर्वेगमाः । एवमेव भर्त सारहतीपुत्र बोधिसत्तस्य मक्षायानसमु-दागतस्य मक्षाकरुणा पूर्वेगमाः ॥ पे ॥ स्याखायापि नाम श्रेष्ठि[1266]नो वा गृक्षप-तेवी एकपुत्रके गुणवित मञ्जीगतं प्रेम । एवमेव मक्षाकरुणाप्रतिलब्धस्य बोधिसत्तस्य सर्वसत्वेषु मञ्जागतं प्रेमेति ॥

कथमेषा भाविषतच्या । स्वकमनेकिविधं पूर्वानुभूतमनुभूयमानं वा डब्बं भयं च स्वा-त्मन्यत्यत्तमनिष्टं भाविषता । प्रियादिषु मैं त्री मैत्रीवता भाविषतच्या प्रत्युत्पवडुब्बच्या-धिषु मक्।डब्बसागरानविधदीर्घसंसार्च्यसनानुनीतेषु वा ॥

यथोक्तमार्धद्शभूमकासूत्रे । तस्यैवं भवत्याद्यर्षे यावद्त्तानसंमूढा वतेमे बालपृथग्रतनाः । येषामसंख्येषा चात्मभावा निर्मुद्धा निर्मुख्यत्ते निर्गेतस्यत्ते च । एवं च तीयमाणा काये न 15 निर्वेदमुत्पाद्यत्ति । भूपस्या मात्रया डप्ख्यत्त्रं विवर्धयत्ति । संसार्ग्योतसञ्च मक्।भयाव

<sup>1)</sup> Cf. usage of Latin medulla.

<sup>2)</sup> vat (maitrīvat bhāvayitavyā) karuņā marg.

<sup>3) °</sup>vyāḥ MS.

<sup>4)</sup> priyādishu anunayam gateshu mohāt marg.

<sup>5)</sup> The text corresponds with Ch. V. f. 56 b of the Daçabhūmīçvara, Paris MS. cited from a transcript lent to me by Prof. de la Vallée-Poussin. Principal variants cited as 'P'. I have also collated it with my photograph (I. b. 4. l. 2) of the ancient MS. 'K' described at f. 128 b note, below.

<sup>6)</sup> om. P.

<sup>7)</sup> skandham P.; but Tib. 乌[马]

निर्वर्तते । स्कन्धालयं च नेत्सृति । धातूरिगेभ्यश्च न निर्विश्वते । नन्दोरिगान्धाश्च नावबुध्यते । षडायतनशून्यप्रामं च न व्यवलोकयित्त । श्रक्तारममकाराभिनिवेशानुशयं च न प्रवक्ति । मानदृष्टिश्वलयं च नोहरित्त । रागद्देषमोक्तालं च न प्रशमयित । श्रविश्वामोक्तान्धारं च न विधमयित । तृष्णार्ण[127 व]वं च नोच्कोषयित । रशबलमार्थवाकं च न पर्येषते । माराशयगक्तानुगतीश्च संसारमागरे विविधाकुशलवितर्कप्राक्ताकुले परि- प्रवत्ते । स्वरात्तिशरणाः तथा संवेगमायस्यत्ते बक्किन इष्वानि प्रत्यनुभवतः । यिद्दं ज्ञातिज्ञ राव्याधिमरणशोकपरिदेवइष्वदीर्मनस्योपायामान् । क्ताक्मेषां सत्नानां इष्वात्ताना- मनाथानामत्राणानामशरणानामलयनानामपर।यणानामन्धानामविद्याएउकोषपरलपर्यवन- हानां तमोऽभिभूतानामर्थायेकोऽहितीयो भूवा तथाद्वपपुण्यज्ञानसभारोपचयं बिभिर्म । यथा-

तथात्रैवारु । संसाराटवीकात्तार्मार्गप्रपन्ना वतेमे सर्वा निरयतिर्यग्योनियमलोकप्र-

<sup>1)</sup> The MS. (A.) read originally valūragebhyaç ca and this has been corrected to the reading of the text, which is confirmed by K., and by P. not only in the parallel passage of prose, but also in the verses at the end of the chapter. Here (f. 62b) the line skandhālayā ura[ga]dhātu kudṛshṭiçalyam occurs. The Tib. (177. a. 3) has: 'phantoms ( ) of elements'. Uraga is not quoted in this sense; but snakes have sometimes (e. g. Jāt. Nº 154) the power of metamorphosis.

<sup>2)</sup> Cf. Divy. 37. 25; M. Vyutp. 244. 121 and Ch. s. v. nandi.  $r\bar{a}g\bar{a}ntacc\bar{a}rat\bar{a}m$  na  $c\bar{a}vab^{\circ}$ . K;  $r\bar{a}gatacc\bar{a}rakac$  ca P.; but Tib. with our text.

<sup>3)</sup> hānti P.

<sup>4)</sup> For the metaphor compare 231. 2.

<sup>5)</sup> jālaṃ A; jvalanaṃ P.; Tib. ਨੇ'(ਕ੍ਰੇ 'ਕੜਕ'(?)ਕ੍ਰੇ'ਪਟ,ਮੈ'ਰੈੁੱਟ੍ (177 a. 4).

<sup>6)</sup> The Tib. construes this compound with the previous clause, and takes gahana in the sense of 'gloom' 횟지지

<sup>7)..7)</sup> omitted in Tib. °carana na ca san° P. Below P. omits  $atr\bar{a}n$ ° and andh° and inserts  $adv\bar{n}p\bar{n}n\bar{a}m$  before  $apar\bar{a}y$ °.

<sup>8)</sup> Cf. 6. 12.

<sup>9)</sup> The readings in this extract correspond generally not with the text of the Daçabh $\bar{u}$ miçvara (Ch. 2) as given in MS. C, which is much abbreviated (fol. 29 b. 7); but with those of the old fragment (K.). See note to 128. b.

<sup>10)</sup> Here K, inserts ayogakheminenāsvāmiprāptā (omitveno?) mahaprapātaprapatitā.

पाताभिमुखाः कुदृष्टिविषमज्ञालानुप्र। साः मोक्गक्नसंक्ता मिथ्यामार्गवित्रधप्रपाता । स्र-न्धीभूताः परिणायकविकलाः ॥ पे ॥ संसार्भ्योतानुवाक्तिः तृष्णानदीप्रपत्नाः । मक्रा-वेगप्रस्ता । स्रवलोकनायसर्भ्याः कामच्यापाद्विचिकित्साविक्तिंसावि[1276]तर्कप्रपात्तानुचरिताः । स्वकायदृष्ट्युद्करात्तमगृक्तिताः । कामग्रक्तावक्तानुप्रविष्टाः नन्दीरागम-ध्यसंसक्ताः । स्रविभागस्थलोच्छ्वाः । प्रिप्रायणाः । श्रीयतनप्रामानुच्छ्लिताः । कुशल- ६ संभीरकविर्विताः । ते प्रमाभिर्मक्षकुशलमूलबलेनोद्द्त्य निक्तपद्रवे स्रवसि शिवसर्वज्ञन्तार् स्राप्तिचिप्रपापितच्या । कृदा वतेमे सवा बङ्गड्रष्ट्वरीर्मनस्योपायासबङ्गल-स्रनुन्पप्रतिचिप्रपाप्रियविनिवन्धने सशोकपरिदेवानुचरिते तृष्णानिगउबन्धने मायाशा-व्याविद्यागक्तसंक्ते त्रैधातुकचारके । ते स्रमाभिः सर्वत्रैधातुकविवेके स्रभपपुरे चर्वड-ष्वोपशमे स्रनावर्णानर्वाणे प्रतिष्ठापपितच्या इत्यादि ॥

एवमिभः परस्परद्वजिकृत्यैर्व्यवसायाशयकाक्षायैः पुषयवृद्धिमार्भेत् । तत्र तावद् भद्राचार्याविधिः कार्या वन्दनादिः सदादरात् ॥

<sup>1)</sup> onuparyavanaddhā K.

<sup>2)</sup> avilokanasamo K. C.

<sup>3)</sup>  $\overline{A}$  is added in margin; perhaps for  $n\bar{a}n\bar{a}$  Tib. (177 b. 4)  $\overline{A}$ ,  $\overline{A}$ .  $prabh\bar{a}n\bar{a}$ - $nuc^{\circ}$  K.,  $^{\circ}bh\bar{a}nuc^{\circ}$  C.

<sup>4)</sup> satk° K. C. Cf. Ch. s. v. sakkāya°; M.-Vyutp. § 208. Tib. মেইন্ট্র্ন্থ' ম(?)'মু'্

<sup>5)</sup> So K. C.; kayagahaganānupr° A. বেব্দ্নার্থস্থান্দ্রান্ত্রাধ্যা Tib.; correct Jä. p. 9 col., 1 accordingly.

<sup>6) &#</sup>x27;asmi'-mānenamoksha-sthalam ucchannam yeshām A (marg.) asminmā A (text). °asminmānasthalotsannāh K. Tib. 된지지(思思)지, 'disappearing, wandering in the desert... of egoism'.

<sup>7)</sup> paribhūtāh K.

<sup>8)</sup> shadāyatanagrāmabhayatīroccalo K.

<sup>10)</sup> The margin gives the reading  $\circ \bar{a}dibhih$ . If this be correct we cannot of course take this clause as a versus memorialis.

श्रायोप्यदत्तपिरपृष्कायां कि त्रिरात्रि त्रिदिवसस्य च शुचेः शुचिवस्त्रप्रावृतस्य च त्रिस्कान्यकप्रवर्तनमुक्तं ॥ तत्र त्रयः स्कान्याः पापदेशनापुणयानुमोदनाबुद्धाध्येषणा[1284]ष्ट्याः
पुणयराशित्वात् । तत्र वन्दना पापदेशनायामत्तर्भवति । बुद्धात्रमस्कृत्योपालिपिरपच्कायां
देशनेति कृत्वा । याचनमध्येषणायां एकार्थत्वात् । पूना तु विभवाभावादनित्योति नोक्ता ।
मानसी वाचैसी च सूत्रात्तरप्रसिद्धवानोक्ताः । त्रयाणां तु वचनात्प्राधान्यं गम्यते । तत्र
वन्दना । सर्वबुद्धात्रमस्यामीति ॥

श्रीर्यात्वयमित्रमूत्रे बात्मपर्यापदेशना पुण्यसंभारे पैद्यते ॥
गाथाचतुष्ट्येन च यथागी तैश्च स्तोत्रैः । श्रार्यभद्रचर्यादिगाथाभिन्ना पूनना च ॥
श्रार्यर्त्नमेषे यथोक्तं । इक् बोधिसत्रो यानीमानि भवत्ति पुष्पन्नातानि वा फलनातानि
वा स्रममान्यपरिप्रकृष्णि । तानि त्रिष्कृत्वा रात्री त्रिष्कृत्वा दिवसे बुद्धबोधिसत्रेभ्यो निर्णातयति ॥ पे ॥ सपथोमे धूपवृत्ता वा गन्धवृता वा रत्नवृत्ता वा कत्त्पवृता वा स्रममा स्रपरिप्रकृत्ता शिष्कृत्वा रात्री त्रिष्कृत्वा दिवसे बुद्धबोधिसत्रेभ्यो निर्यातयतीति ॥
श्रार्यत्रिसमयरान्नेऽपि स्थलना रात्री त्रिष्कृत्वा रिवसे बुद्धबोधिसत्रेभ्यो निर्यातयतीति ॥
श्रार्यत्रिसमयरान्नेऽपि स्थलना रत्नपर्वताः । जलना रत्नपर्वता स्थलनननानि रत्ना-

<sup>1)</sup> The Tib. (178 a. 2) understands this expression as the reading (기기기기) of the Triskandhaka. See M. Vyutp. § 65.59, K. F. 274, Bt ad V. 98, 99.

<sup>2)</sup> This adjectival form appears not to occur elsewhere and the  $s\bar{u}tra$  referred to is accordingly not extant.

<sup>3) . . 3)</sup> This clause is not rendered in the Tib. See below 291. 8.

<sup>4)</sup> See below 297. 2.

<sup>5)</sup> This is added a sec. manu. The omission in fact is not Çāntide va's, but the scribe's, as we find in the Tib. 국학'역은 풍' (kuçalamūlaṃ) 직축'따드'됐다. 집'국' 교육 '고대대는 국학' 교육 '고대대는 국학 '교육 '고대대는 '국학' 교육 '고대대는 '고대

<sup>6)</sup> Quoted also in Bodhic-t. ad II. 25 (ed. Bibl. Indica, pp. 57.12-58.5). The quotation includes the extract from the Ratnamegha, showing that Prajñākaramati stole Çāntideva's extracts, instead of reading the sūtras for himself.

10

नि सर्वरसायनानि सर्वसिललानि म्र[1286]नवम्बानि म्र<sup>(1)</sup>पउलानि । सर्वकाश्चनमपउलानि । विवृत्तेषु वा लोकधातुषु ये पर्मरसस्पर्शसंपन्ना भूपर्यटकाः । मर्वेत्तरकुरुद्दी पषु । पर्मिष्रदेषु च लोकधातुषु ये रमणीयतराः परिभोगाः ॥

यथा चार्यरुत्नमेघ एवारु । म यानीमानि सूत्रात्तेषूदारोदाराणि तथागतपूत्रोपस्थानानि । प्रणोति । तान्याशयतस्तीनेणाध्याशयेन बुद्धबोधिमत्नेभ्यः परिणामयतीति ।

तथा । स विविधानि पूजोपस्थानानि ऋनुविचित्तपतीति॥

देशना पूर्विक्तिव । श्रार्याक्तयमितमूत्रे वात्मपरपापदेशना पुग्रयसंभारे पद्यते । श्रेनुमो-दना भद्रचर्यागाथया । चन्द्रप्रदीपानुमोदनापरिवर्तेन वा । श्रेध्येषणा भद्रचर्ययेव । परिणा-मना तु सकलसमाप्तार्यभद्रचर्ययेव । वज्रधन्नपरिणामनां वा पश्येत् ॥

म्रथवा द्शभूमकोक्तानि मक्तप्रिषाधानानि । यथाक् । यडताशेषिनःशेषानवशेषसर्वबु-हपूर्तोपस्थापनाय । सर्वाकार्वरोपेतमुदाराधिमुक्तिविशुद्धं धर्मधातुविपुलमाकाशधातुप-र्यवसानमपरात्तकोटीनिष्ठं सर्वकरूपसंख्याबुद्धोतपादसंख्या[प्रति]प्रस्नब्धं । मक्तापूर्तोपस्था-

<sup>1)</sup> I preserve the form given in the MS. Bṭ. has the falsa lect. āmaṇḍalāni: but Tib. చై? న్రైగ.

<sup>2)</sup> Cf. Mhv. I 340.12 sqq., and Senart ad loc. Our MSS. seem to read paryatakāḥ. Tib. ས།་བུ་་། 'earth-fat' (178 b. 4). The 'bada-látá' (sic) of Sp. Hardy (p. 67.20) who is cited by Senart, is possibly a corruption of amatalatā.

<sup>3)</sup> Om. Bt.

<sup>4)</sup> ca, before parico in Bt.

<sup>5)</sup> Cf. Bodhic. III. 1-5. deçanā po refers to 169.6; cf. et. Bodhic. Ch. II.

<sup>6)</sup> Supra 213.3-216.5. See also 'Additional Notes'.

<sup>7)</sup> The readings in the following extract have been collated with the corresponding passage in the text of the sūtra, a considerable portion of which was discovered by me in the Mahārāja's library at Kathmandu. The fragment ('K') dates from about the VIth cent. A plate showing part of this passage from that MS. has been prepared for the present work. The passage also occurs in the Daçabhūmīçvara, Ch. I. For the points of difficulty in the extract I have collated a Cambridge MS. ('C') of that sūtra (Add. 867, ff. 13 b. sqq.) neglecting modern barbarisms, the MS. being copied by an ignorant scribe from a good original.

नाय[1298]।प्रथमं मक्।प्रणिधानमभिनिर्क्रिति॥ यद्वत सर्वतथागतभाषितधर्मनेत्रीसंधार्णाय सेर्वबुढबोधिसत्वपरिप्रकाय। सर्वसम्यक्संबुढशासनपरिरत्तणाय। धर्मधातुविपुल्तमाकाशधातुपर्यवसानमपरात्तकोटीनिष्ठं । सर्वसंक्रत्वपसंख्याबुढोत्पारसंख्याप्रतिप्रस्रव्धं।
सद्धमपरिप्रकाय। द्वितीयं मक्।प्रणिधानमभिनिर्क्रिति॥ यद्वत सर्वबुढोत्पारनिर्वशेषसर्वत्रं लोकधातुप्रसरेषु।तुषितभवनवासमीदिं कृत्वा च्यवनीचङ्कमणागर्भस्थितिज्ञन्मकुमारक्रीडातःपुरवासाभिनिष्कमणाद्रध्करचर्यांबोधिमग्रडोपसंक्रमणामारधर्षणाभिसंबोध्यध्येषणमक्राधर्मचक्रप्रवर्तनिक्शपरिनिर्वाणोपसंक्रमणाय। पूजाधर्मसंप्रकृप्रयोगपूर्वगमं कृत्वा सर्वत्रैककालविवर्तनाय। धर्मधातुविपुल्तमाकाशधातुपर्यवसानमपरात्तकोटीनिष्ठं सर्वकत्वपर्याःच्याबुढोत्पारसंख्याप्रतिप्रस्रव्धं यावन्मकृपिरिनिर्वाणोपसंक्रमणाय। तृतीयं मक्।प्रणिधान10 मभिनिर्क्रिति॥ यद्वत सर्वबोधिसत्वर्याविपुल्तमक्द्रताप्रमाणासंभित्नसर्वपार्मितासुसंग्रकृतिः। सर्वभूमिपिरिशोधनं सोङ्गोपाङ्गनिर्क्।रं योवत्सलः[1296]त्तणविल्तणसंवर्तिववर्तसर्वबोधिसत्वर्याभूतप्रयावद्रिप्रथोपदेशपार्मितापिरकर्माववाद्गनुशासन्यनुप्रदानोपस्त-

<sup>1)</sup> sarvasamyaksambuddhaparigro sarvabaddhaçāso K. The Tib. seems to have read sarvabuddhabodhi samyakparigro and the rest as A. As to dharmanetri see E. Hardy, Nettipp., Introd. p. vii., n. 1.

<sup>2)</sup> Cf. Senart, Mhv. i. 489 ādikamkŗ° C.

<sup>4) . . 4)</sup> bodhimo . . . na om. K. C.

<sup>5)</sup> onasamao A.

<sup>6)</sup> kramānāk

<sup>7)</sup> om. krtvā K.

<sup>8)</sup> A. here inserts the words  $cittotp\bar{a}d\bar{a}bhinirh\bar{a}r\bar{a}ya$ , not in K. C. or Tib.

<sup>9)</sup> pranidhim A.

<sup>10)</sup> otāsam K. C. (and Tib.).

<sup>11)</sup> onasā A.

<sup>12) °</sup>hārasalaksh° K.

<sup>13)</sup> om. vivarta K. Tib. (179. b. 4) ਚੁੱੱਕ'' ਧ੍ਰੋਨ'ਧੁਨ੍ਹਾਂ ਧੁਨ' ਸ਼ੁਨ੍ਹਾਂ ਐਮਨਾਨ੍ਧ sarvathāpi bodhi° A. nihārakshaṇavivarttasamvarttasarvabodhis° C.

म्भाचितोत्पादाभितिर्क्राराय। धर्मधातुवियुत्तमाकाशधातुपर्यवसानमपरात्तकोटी निष्ठं सर्वकत्यसंख्याचर्यासंख्याप्रतिप्रस्रव्धं चित्तोत्पादाभितिरुाराय। चतुर्थं मरुाप्रणिधानमभितिर्हर्रिति ॥ यद्वत निर्वशेषसर्वसवधातुद्रप्यद्वपिसेत्रासंत्रि नैव संत्रि नासंख्याउद्वत्वरायुत्रसं स्वेद्तीपपाद्वकत्रेधातुकपर्यापन्नषद्वतिसमवसृतसर्वे।पपत्तिपर्यापन्नरामद्वयसंगृरुतिताशेषस् वंसत्वधातुपरिपाचनाय । सर्वबुद्धधर्मावतार्ग्णाय । सर्वगतिसंख्याच्यवच्छेदनाय । सर्व- क त्रज्ञानप्रतिष्ठापनाय । धर्मधातुवियुत्तमाकाशधातुपर्यवसानमपरात्तकोटीनिष्ठं सर्वकत्त्य-संख्यासत्वधातुसंख्याप्रतिप्रस्रव्धं । सर्वसत्वधातुपरिपाचनाय । पञ्चमं मरुाप्रणिधानमभितिर्व्हर्शति ॥ यद्वत निर्वशेषसर्वस्रोक्षधातुवियुत्तसंतिप्तम्हद्भताप्रमाणसून्मीदारिकव्यत्ये-स्तावमूर्द्धसमतत्तप्रवेशसमवसर्गानुगतिर्व्वत्रविभागदशदिगशेषविर्माच्यप्रवेशविभागज्ञा-नानुगमप्रत्यत्तताय । धर्मधातु(130व)वियुत्तमाकाशधातुपर्यवसानमपरात्तकोटीनिष्ठं सर्वक- 10 त्यसंख्यात्तोक्षधातुसंख्याप्रतिस्रब्धं लोकधातुविमाच्यावतार्ग्णाय । षष्ठं मरुाप्रणिधानम-भित्तिर्ह्रति ॥ यद्वत सर्वतेत्रैकतेत्र एकतेतेत्र सर्वतेत्रैसमवशर्णपरिशोधनं । स्रप्रमाणबुद्ध-तेत्र प्रभाव्यूरुत्वात्वार्गरितमिण्उतं । सर्वन्तिश्चापनयनपरिष्र्षिद्धप्र्योपतं । स्रप्रमाणज्ञानाक-रसत्वपरिपूर्णम्दरिब्द्वविषयसमवसर्गं । यथाश्यसर्वस्वस्वसंर्थनसंतोषणाय । धर्मधातुवि-स्ववपरिपूर्णम्दरिब्द्वविषयसमवसर्गं । यथाश्यसर्वस्वसंर्थनसंतोषणाय । धर्मधातुवि-

<sup>1)</sup> So KC; and Tib. U도 죗 및 작가다; caraṇāya A.

<sup>2)</sup> bdham ' satvaparipo K. sarvasatvapo C. Tib. supports our reading.

<sup>3) &#</sup>x27;confused'; 'bhyasta' A. C. dārikam bhāvatūrthasama' (!).

<sup>4) °</sup>tamindra° A.

<sup>5)</sup> With this form, not quoted from other texts, compare vaimātratā in Mhv. ('diversité') and Pali vemattatā. vimātratāvibh' C at first; vaimatrya below.

<sup>6)</sup> om. K. C., contra Tib. In the margin of A. occurs the following gloss: eko bhāva ityādivat sarvakshetrāṇām ekakshetrasvabhāvānatikrameṇāvaçaraṇāt prativedhāt çodhanam | evam anyathā.

<sup>7)</sup> In the margin of A. the form  $sph\bar{a}nita$  (for  $sph\bar{a}rita$ ?) is added between  $kshetra^{\circ}$  and  $pr^{\circ}$ .

<sup>8) °</sup>ddha A. C.

<sup>9)</sup> udārasarva A.

<sup>10)</sup> Tib. 절목'중도

पुलमाकाशधातुपर्यवसानमपर्गत्तकोटीनिष्ठं । सर्वकल्पसंख्याबुद्धतेत्रसंख्याप्रतिप्रस्नव्धं । संविबुद्धतेत्रपरिशोधनाय । सप्तमं मरुाप्रणिधानमभिनिर्क्रित ॥ यद्वत सर्ववीधिसविका-शयप्रयोगताये । निःसपत्रकुशलमूलोपचयाय । रकारम्बणसर्वबोधिसवसमतये । श्रविर्वित्तात्त्रसत्ततसमितबुद्धबोधिसवसमवधानाय । यथेष्टबुद्धोत्पादसंदर्शनाय । स्विचित्तोत्पाद- तथागतप्रभावज्ञानानुगमाय । श्रव्युतानुगामिन्यभिज्ञाप्रतिलम्भाय । सर्वलोकधावनुविच-र्णणाय सर्वपर्षन्मएउलप्रतिभासप्राप्तये । सर्वोपपत्तिस्वशरीरानुगमाय । श्रविरूयमरुग्यानो-पेतताये । [130 b] बोधिसवचर्याचरणाव्यवच्छेदाये । धर्मधातुविपुलमाकाशधातुपर्यवसान-मपरात्तकोटीनिष्ठं । सर्वकल्पसंख्याचर्यासंख्याप्रतिप्रस्रव्धं । मरुग्यानावतारणाय । श्रष्टमं मरुप्रणिधानमभिनिर्क्रिते ॥ यद्वताविवर्यचक्रसमाद्वहबोधिसवचर्याचरणाय । श्रमोधकायवाङ्कनस्कर्मणे । सर्वर्शनिनियतसर्वबुद्धधर्मप्रतिलम्भाय । सरुधोषोदार्लोर्ज्ञाना-

<sup>1)</sup> sarva om. K.

<sup>2)</sup> sarvabuddhabodhiso C, and A in marg. a sec. m.

<sup>3) °</sup>gāya ' niḥsapannak° K.; nishpannak° A.; nissipanna C. The Tib. ੨ਗੂਠ ਜ਼ੋਂ'ਮੋਨ੍ਰੇ'ਪ (180 b. 2) gives the key to the reading.

<sup>4) °</sup>rçanasambhāshaṇāya K (°samtosh° C); sahaci° A.

<sup>5) °</sup>vicāran° K. The noun-form is new to Skt. For the meaning, cf. Dh.-sni § 8 where anuvicāra occurs and is explained by Buddhaghosa (Atthas. § 345) anugantvā vicāranakavasena; so that something like 'research' is meant. At Dīgha-n. xiii § 3 perhaps some kind of peripatetic meditation is connoted by the verb anuvicar.

<sup>6) °</sup>va-buddha-p.° C. K.; but not so Tib.

<sup>7)</sup> so K. C. with Tib.; hājāān A.

<sup>8)</sup> caraṇāya (om. vyavaccho) K.

<sup>9)</sup> satvānām A. marg.

<sup>10) °</sup>ddhatvāya | K. buddhadharmatvāya C.

<sup>11)</sup> So K. C. throughout. A. hesitates between olabho and olambho.

<sup>12)</sup>  $satv\bar{a}n\bar{a}m$  added in marg. as above.

नुगमाय । सर्हप्रसाद्क्केशविर्वतनाय । मरुभिष्ययात्रायप्रतिलम्भाय । चित्तामणिवत्कायप्रतिलम्भाय । सर्वबोधिसत्त्वर्याचर्णाय । धर्मधातुवियुलमाकाशधातुपर्यवसानमपरात्तकोटोनिष्ठं । सर्वकत्पसंख्याचर्यासंख्याप्रतिप्रस्नर्व्धं । ग्रमोधघोषतिषै । नवमं मरुाप्रणिधानमभिनिर्हरित ॥ यद्वत सर्वलोकधातुष्ठनुत्तरसम्यक्संबोध्यभिसंबोधनाय । एकवालप्रधाव्यतिवृत्तसर्वबालपृथ्यत्वनज्ञन्मोपपत्त्यभिनिष्क्रमणिवकुर्वणबोधिमणुद्धधर्मचक्तप्र- ६
वर्तनमरुगिरिनिर्वाणोपर्दर्शनाय । मरुाबुद्धविषयप्रभावज्ञानानुगमाय । सर्वसत्वधातुपयाशयबुद्धोत्पाद्त्तणत्वणावबीधप्रशमप्रापणसंदर्शनाय । ए[1314]काभिसंबोधिसर्वधर्मधातुनिर्माणस्कर्णाय । एकधोषोदान्धरसर्वसत्वचित्ताश्चयसंतोषणाय । मरुगपिरिनिर्वाणोपर्शनचैर्याबलाच्युपच्छेदाय । मरुग्जानभूमिसर्वधर्मच्युत्यापनसंदर्शनाय । धर्मज्ञानिर्द्धमायाभिज्ञासर्वलोकधातुस्करणाय । धर्मधातुवियुलमाकाशधातुपर्यवसानमपरात्तकोटोनिष्ठं । सर्वकल्प- 10
संख्यास्रभिसंबोधिसंख्याप्रतिप्रस्नव्धं । मरुग्वानाभिनिर्ह्णराय । द्वमं मरुगप्रणिधानमभि-

निर्हरतोति ॥

<sup>1)</sup> sahadarçanasatvakleçavinivart° A., where darçana appears to be due to erroneous repetition and satva to a gloss; sahaprasādavivart° K. I. accordingly restored the text from the Tib. which has (180 b—181) 도그지도 그 (cf. 250, n. 3) 지역 (saha) 경험자자 (kleça) 직원자 기자 (used in the equiv. of avivartya supra) 된지, and subsequently found substantial confirmation in C, which reads: sahapraçādakleçavinirvarttanāya.

<sup>2)</sup> Buddha is in Pali anuttaro bhisakko Mil. P. p. 215 med. and other passages in note to Davids' tr.; and Rastrapalap. 52.2 cit. infra.

<sup>3)</sup> amoghasarvaceshtatāyai K. oghareshutāyai C (corrupted from a similar reading).

<sup>4)</sup> ekavālamātram api svamārgād abhrashṭah san bālavaj-janmādi margin, apparently to explain the curious juxtaposition of vāla and bāla.

<sup>5)</sup> nadarc K (hic et infra).

<sup>6) °</sup>navibodhanapra° K. navibhagavibodhapr. C.

<sup>7)</sup> So K. °satvadhātu° A.; °dharmanirm° C. The Tib. implies a reading °dharmadhātunirvāna°.

<sup>8)</sup> Here A adds in marg. the gloss: vikurvanasamdarçanopasamkramana.

<sup>9) °</sup>māvyu° A. mavyavasth K. C.

<sup>10)</sup> ona-rddhio A.

### एतच भावयन् सर्वत्र परिणामयामीति योद्यं॥

श्वार्यावलोकितेश्वर् विमोत्ते च यद्वातं तद्य्येवं योद्यं । एतत्कुशलमूलं सर्वसत्वप्रयातभ-यविग्रमाय परिणामयामि । सर्वसत्वान् साल्तांनिकभयप्रशमनाय । सर्वसत्वसंमोक्भयविनिव-र्तनाय परिणामयामि । सर्वसत्वबन्धनभयसमुच्छ्रेद्यय । सर्वसत्वत्रोवित्तोयरोधोपक्रमभयच्या-ठ वर्तनाय । सर्वसत्वोपकर्णावैकल्यभयापनयनाय । सर्वसत्वात्रीविकाभयच्युपशमनाय । सर्व-सत्वाञ्चोक्षभयसमतिक्रमणाय परिणामयामि । सर्वसत्वसांसारिकभयोपशमनाय । सर्वसत्वप-र्षच्छ्रारच्यभयविग्रमाय । सर्वसत्वमरण[131 b]भयच्यतिक्रमाय । सर्वसत्वद्वर्गतिभयविनिवर्त-नाय । सर्वसत्वतमोग्रन्धकार्ववषमगत्यप्रत्युद्यंवर्तनावभासकर्णाय परिणामयामि । सर्वस-त्वानां विसभागसम्वधानभयाभ्यत्तविग्रमाय । सर्वसत्वप्रियविप्रयोगभयनिरोधाय । सर्वस-वाप्रियसंवासभयापनयनाय । सर्वसत्वकायपरियोडाभयविसंयोगाय । सर्वसत्वचित्तपरियीड-नभयनिर्मीवाणाय । सर्वसत्वद्वष्वदीर्गनस्योपायाससमतिक्रमणाय परिणामयामीति ॥

<sup>1)</sup> Meaning uncertain. Cf. saṃtāna 23. n. 4 (and 'Additional Notes') also 126. 9. Tib.: সুব্দেষ্ট্ৰম্ম (181. b. 3).

<sup>2)</sup> The fear of being without a *cloka* to use as a *pranidhi* or as a charm (?). The Tib. translates literally.

<sup>3)</sup> 직접 'timidity'. Noun-form new in this sense; cārada 'timid' in lexx. only. Pāli sārajjam. M. Poussin informs me that the present phrase really occurs in Madhy. vr., Ch. I. (misprinted in Calcutta text, p. 11. 25).

<sup>5) &#</sup>x27;Fear as to association with (supr. 154. 7) different persons'; visabhāga 'keinen Antheil habend' B², Nachtr.; Tib. རིས་མི་མ་སུབ་བ (181. b. fin) and Ch. s. v. On forms of bhaya, cf. supra 198.7-11 and Angutt. Bhaya-vagga (II. §§ 119—122).

संतेपतः पुनिश्यमनुत्तरा पिरणामना येपमार्यभक्तचर्यागाद्यापा ।

मञ्जूषिरी यद्य जानित श्रूरः सो च समत्तत भद्र तद्यैव ।

तेषु श्रव्हं श्रनुषित्तपमाणो नामयमी कुशलं इम् सर्वे ॥ [५५]

सर्वित्रयध्व गतिभि जिनेभिया परिणामन वर्णित श्रया ।

ताय श्रव्हं कुशलं इम् सर्वे नामयमी वर्भद्रचरी ये । इति ॥

5

॥ इति शितासमुच्चये भद्रचर्याविधिः षोडशमः पश्चिद्धः समाप्तः॥

#### XVII.

# वन्दनानुशंसाः सप्तद्शः परिच्छेदः ॥

उत्तो वन्दनादिविधिः । तेन पुणयवृद्धिर्भवतीति कुतो गम्यते ॥ म्रापावलोकनसूत्रात् । एवं कि तत्रोक्तं ।

10

<sup>1)</sup> The present extract forms stanzas 55-56 of the Bhadracarī-praṇidhāna-rāja, as the work is usually styled in MSS. The text has been collated with two Cambridge MSS. (C.) Add. 1680. 1 fol. 5. b. 5 (C<sub>1</sub>) [sæc. xi] and Add. 1471, f. 9. a. 4 (C<sub>2</sub>). Metre: Dodhaka. Anusvāra gives length by position in these gāthās, in contrast to the elision of Vedic and of Latin prosody.

<sup>2)</sup> tesha A.

<sup>3)</sup> tripatha contra metrum A. The phrase sarvatriyadhvao occurs several times in the Bhadrac.

<sup>4)</sup> nina C1; onitu agrāh C2.

<sup>5)</sup> rve C2.

<sup>6)</sup> See 89. n. 3 (avalokanā°). The present extract corresponds with the passage II. 363, sqq. of Senart's text. His hypothesis (II. xxvi. n. 3) that the sūtra is an interpolation in the Mahāvastu is rendered probable by Çāntideva's citations from it as a separate work, and by the independance of the Tib. version. The present extract is made from a different and more Sanskritic recension of the sūtra. It is of course not easy to say whether the omissions, which occur also in the Tib., are due to Çāntideva, or to the recension. Only the variants most important for our text are noted below, the corresponding passages in the Mhv. being denoted by 'M'.

10

15

वर्जयत्यत्तेणान्यष्टी य इमे देशिता मया। त्तणं चाराग्यत्येकं बृह्योत्पादं स्शोभनं ॥ [132a] वर्णवान द्वपसंपन्नो लत्तर्णाः समलंकतः। स्थामा बलेन चोपेतो नासी कीसीम्बनच्छति॥ म्राब्वो मकाधनश्चासौ म्रध्यः प्रायवानपि । म्राराग्य लोकप्रयोतं सत्करोति प्नः प्नः ॥ श्रेष्ठीक्लेष् स्कीतेष् स स्राब्वेष्पपयाते। भवेदानपतिः षुरो मृक्तत्यागो स्वमत्सरी ॥ राजा भवेद्वार्मिको उसौ चत्द्वी पेश्वरः प्रभः। प्रशासपेन्म**रु**ी कृतस्तां समुद्रगिरिकाएउलाम ॥ मक्रिकश्चक्रवर्ती सप्तरत्नसमन्वितः। राज्ये प्रतिष्ठितो ब्हान् सत्करोति प्नः प्नः॥ <sup>(8)</sup> **इ**यतश्चास्माद्गतः स्वर्गे प्रसन्नो जिनशासने । शक्रो भवति देवेन्द्रः ईश्वरो मेक्तमूर्द्धनि ॥ न शकां भाषता वर्षा निपयित् कल्पकोरिभिः। य स्तूपं लोकनायस्य नरः कुर्यातप्रदक्षिणम् ॥

<sup>1)</sup> varjeti akshanam M.

<sup>2)</sup> ārāgeti kshaṇam M.

<sup>3)</sup> Formerly referred to  $\sqrt{a}s$ ; but see Pischel Gr. Pr. § 480, and compare Manu II. 93 dosham rcchāti.

<sup>4)</sup> buddhān marg.

<sup>5)</sup> At this point an extra stanza in M.

<sup>6)</sup> Here three stanzas in M.

<sup>7)</sup> praçvāso A; but Tib. 지금독, agreeing with M.

<sup>8)</sup> So the MS.

<sup>9)</sup> Two stanzas omitted.

<sup>10) &#</sup>x27;He cannot bring to an end, exhaust, the praise of Buddha by telling it'. Scan as if kshapetum. The scansion of Mhv. II. 364. 8 is more difficult.

न जात सो उन्धः खज्जो वा कल्पानामपि कोरिभिः। उत्पाख बोधिचित्तं यः शास्त स्तुपं कि वन्दते ॥ द्ववीर्यो द्वस्थामी वीर्श द्वविक्रमः। कौशल्यं गच्छिति तिप्रं कृत्वा स्तुपप्रदित्तिपाम ॥ यो बुँडकोटिनिय्तशतसङ्ख्रान् कल्पान् कोटी च तुलिय सत्कर्या। यश्चेरु करूपे चरमक घोरकाले वन्देय स्तूपं बद्धतर तस्य प्रायम्॥ [132 b] श्रेयो कि बुद्दो म्रतिलिय दिनाणीयो म्रयां चरिता चरियविशेष प्राप्तः। तस्येरु पूजां कारिम्र नर्रारेषभस्य विपाक **भ्रे**ष्ठो भवति म्रतुल्यद्वपः॥ हत्रयुवा मनुष्येभ्यस्त्रायस्त्रिशेषु गच्छ्ति। विमानं लभते तत्र विचित्रं रतनामयम्॥ 10 कुरागारं स्वयं दला श्रप्तारोगणसेवितः। मालां स्तूपे संप्रदाय त्रायस्त्रिशेषु जायते ॥ म्रष्टाङ्गबलसंपूर्णा सवर्णसिकता**ऽस्त्रिता**म । वैड्यंस्फारिकैश्चेव दिव्यां पृष्कारिणों लभेत्॥ भक्ता च तां रितं दिव्यां म्रायः संपूर्व पण्डितः। 15 च्युता च देवलोकात्म मनुष्यो भवति भोगवानु ॥

<sup>1)</sup> Two stanzas omitted.

<sup>2)</sup> I have found no exact parallel for this line in the Mhv. Its metre could be brought to the Trishtubh-pattern by correcting to kalpāna and satkareya. The metrical scheme of the next three lines is as follows: ---- See below. The recension of this sutra preserved in Mhv. II in the passage (326. 14 sqq.) noted by Senart ad loc. as metrically irregular presents many isolated padas of this pattern; cf. esp. l. c. 329 ad fin. and 330; at the same time it shows that the metre is a development of Trishtubh.

<sup>3) ?</sup> cf. Mhv. II. 379. 16-19.

<sup>4) &#</sup>x27;tulo . . . 'grām MS.

<sup>5)</sup> Mhv. II. 365. 3 sqq.

<sup>6)</sup> Cf. the readings of Senart's MSS. B and C, p. 365. 7 note. The avagraha probably represents the upasarga  $\bar{a}$ .

<sup>7)</sup> Scan, or read with M., bhoti.

10

त्रातिकोटिसक्स्रणि शतानि नियुतानि च ।
सत्कृतः स्याच सर्वत्र चैत्ये मालां प्रदाय च ॥
चक्रवर्ती च राजासी शक्रम्य भवतीग्ररः ।
ब्रह्मा च ब्रह्मलोकस्मिन् चैत्ये मालां प्रदाय च ॥
परृप्रदान द्वा तु लोकनाष्यस्य तायिनः ।
सर्वेऽस्यार्थाः समृध्यत्ति ये दिव्या ये च मानुषाः ॥
[त्यज्ञेद्धीनान्कुश्चलान् न स तंत्रीपपद्यते ।]
मालाविकारं कृत्वा च लोकनाथस्य धातुषु ।
अभेष्यपरिवारेण राजा भूयान्मक्दिकः ॥
प्रियः सद्यितश्चासी सत्कृतश्च प्रश्नितः ।
द्वानामथ नागानां ये लोकिस्मिश्च पिएउताः ॥
ध्रात्वाः सत्कृता भोति राष्ट्राणि नगराणि च ॥

<sup>1)</sup> Mhv. II. 365. 17 sq.

<sup>2)</sup> So M. A, with Senart's MS. C, ke smin; cf. Senart, pref. I. xvii.

<sup>3)</sup> Cf. 31. n. 1 and Senart, Mhv. II. 543.

<sup>4)</sup>  $p\bar{a}pakule$  marg. This half-stanza (Mhv. II. 366. 2) is not reproduced in the Tib. (183. a. 4).

<sup>5)</sup> 궉두'지즈'(지도 apparently some kind of booth of garlands; Mhv. II. 367. 3.

<sup>6)</sup> Cf. ibid. 367.4  $bh\bar{u}y\bar{a}d$  is a (so-called) precative, in its orig. function of aor. opt.

<sup>7) °</sup>samç° A, like Senart's MS. B.

<sup>8)</sup> Read probably (cf. M) kasmimçca, as above. The Tib. স্ট্র্মান্ত্র implies a loc. plural, real or supposed; anyhow it precludes the reading oke 'smin. Cf. supra, n. 2.

<sup>9)</sup> Ibid. 367.11 (... rāshṭreṇa); but the plural rāshṭrāṇi is attested by the Tib.

10

पैः सर्षपात् मूहमतरं गृकीवा धूपेय धूपं भगवित चैत्यकेषु ।
तस्यानुशंमान् शृणात प्रभाषतो मे प्रमन्नचित्ता त्रित्य खिलां मलांध ॥
स पुण्यवांध्यरित दिशः समलादारोग्यप्राप्तो द्रष्टमितरप्रमत्तः ।
विनेति शोकं विचरित चारिकाणं प्रियो मनापो भवित मक्।तनस्य ॥
राज्यं च लच्धा जिन वरु मत्करोतो मक्।नुभावो विद्व चक्रवर्ती ।
सुवर्णवर्णो विचित्रलत्तणेः स मनोज्ञगन्धान् लिभि सर्वलोके ॥
+ जीतमात्रो लभते श्रष्ठवस्त्रान् दिव्यविशिष्टमुक्तिचरकौशिकांध ।
भोती मुखसुकार्षः संवेष्यस्तूपं नाथस्य चीवरैः ।
यधीवरेण चैत्येषु कुर्यात्पूजामतुलां नायकानां ।
तस्येक् भोती स्रमद्रम् स्रात्मभावो द्वात्रिश्रतोभिः कविचित लत्तणिभिः ।

<sup>1)</sup> Ibid. 373. 16 sqq. metre ut supra, 299. 6-9. The first half line is metrically deficient. sarshapena (M.) is hardly better. Possibly the line may be completed by supposing a form in -eno. Cf. 194, note 2. bhagaratŏ (with M.) is perh. preferable.

<sup>2)</sup> ovanto M., which is metrically preferable.

<sup>3)</sup> onetu . . oratu A; cf. Tib. & Mhv., MSS. B. C.

<sup>4)</sup> sphoto lakshanehi M. For čksho cf. 3. 1, 8 et al.

<sup>5)</sup> The reading of A. (which has been corrected) appears to be pratilebhi. M. has odhām labhate sarvakālam, which is metrically difficult.

<sup>6)..6)</sup> The reading and metre of these lines, for which I have found no parallel in the Mhv., is doubtful.

<sup>7) &#</sup>x27;silken clothes', usually neuter. Tib. 大工河南'. Cf. Mhv. II. 298. 17. MS. kāgikāmçca.

<sup>8)</sup> The Tib. equivalent of this half-line is (183. b. 3) এঠ্ম'ম্প্'র্'ই'এ্ম' ম্ব্'ব্'র্'ই'এ্ম' ম্ব্'ব্'র্'ই'এ্ম' ম্ব্'ব্'র্'ই', as if **রান্দার** were repeated.

<sup>9)</sup> Tib. 역축 기계선 지하는 기계 so that atulān must be corrected to agreement with nāyakānān.

<sup>10)</sup> Cf. Mhv. II. 295. 5 (a prose passage).

पोणीतलेषु मुफ्तचिक् मुक्तकाराः प्राडुर्भवत्ती विविध मनतकल्पाः। सिक्लताः सुरुचिरवर्णमुत्रा वेठित स्तुपं भगवत चोवरेभिः॥ देवा पताकां भगवत चेतिकेषु इन्दं **जनित्वा तथ ति**प बृहलोके । स पुजनीयो भवति मकाजनस्य <sup>(6)</sup> सूचित्र से श्रेष्ठो जिनचारिकाये॥] सुवर्णवर्णी भवति मि घात्मभावो लाभी स भोती स्कृचिरचीव[133७]राणां । कर्पासिकानां मुप्तव्हित कम्बलानां डुकूलकानां तथ वरकीशकानां ॥ धनं ददिवा क्तरनि सबसारे धनं प्रभुतं प्रतिलिभि न चिरेण। प्रभतकोषो भवति स्रनतप्रज्ञो परिचार तस्य भवत्यदोनचित्तः। न चित्तश्रुलं जनपति सो परस्य प्रसाद्चित्तः सद् श्रप्रमत्तः। न तस्य म्राप्तः ऋगति विषवशस्त्रं उद्दोत्तणीयो भवति मकाननस्य।। 10

<sup>1)</sup> Some of the expressions in this stanza occur at Mhv. II. 317. 3-8.

<sup>2)</sup> Cf. Senart on Mhv. II. 311. 13. Ibid. 317. 8 the same metrical difficulty occurs as here, and S. corrects to simhīlo — an pis-aller, qui ne me satisfait guère».

<sup>3)</sup> vetio MS. A similar corruption of Vveth, the Pali equivalent of Vvesht (Pkt. vedh) occurs in MSS. of the Mhv.

<sup>4)</sup> See Mhv. II. 375. 9-13.

<sup>5)</sup> syām; cf. 115, n. 1.

<sup>6)</sup> Our text really has a lacuna here, though not indicated in the MS. This is shown by the corresponding pada of the Tib., which reads 35'537'31 주리'지'경'자 횟수 (183. b 5). This of course is not the precise equivalent of the Mhv.-text, which I have inserted to complete the general sense. It presupposes bodhicarya, not jinaco.

<sup>7)</sup> Mhv. 375. 17-20. The Tib. does not render the stanza.

<sup>8)</sup> Cf. Pischel, Gr. Pk. § 423.

<sup>9)</sup> So MS., altered to kauçaiko. Cf. M., loc. cit. (varr. lectt.)

<sup>10)</sup> Mhv. II. 377. 6-9.

<sup>11) °</sup>lebhi MS. a sec. m.

<sup>12) °</sup>vāra M.

metrum) janeyet parasya . . Sadā 'pro.

भिष्ठी उपादाय च विभवाग्र यावत् ज्ञाम्बूतदं तेन भवति बुद्धतेत्रं ।

शकां त्येतुं स्रायुम्मिय एवद्वपा न बुद्धस्तूपे धर्यत एक दीपम् ॥

न तस्य कायो भवति स्रविर्णिताङ्गो दृष्ठीमु भोती परिधभुजो स्रक्षमी ।

स्रालोकप्राप्रो विचरित सर्वलोके दिद्व दीपं भगवत चेतिकेषु ॥

यदि बुद्धतेत्रा नियुत्तशत[ा] सक्सा भवेयु पूर्णा शिष्वगतसर्षपेभिः ।

शक्यं गणेतुं तुलियतु भाषितुं वा न तथागतेषू धर्यितु एकदीपम् ॥

श्रिलङ्करिवा मुक्तिचरदर्शनीयं यो देति क्त्रं भगवत चेतिकेषु ।

तस्येक् भोत्यसदश स्रात्मभावो द्वाित्रंशतीभिः कवचित लत्नणेभिः ॥

येभिर्त्तिनस्य प्रतपत स्रात्मभावो द्वपं विभिष्टं पथिरिव काञ्चनस्य ।

ज्ञाम्बूनदो वा मुक्तिचरदर्श[1844]नीया स्रभिकीर्णः कुमुमित लत्नणेभिः ॥

स्रभिज्ञप्राप्तो भवति मक्षयशाष्ट्यः चरिति स्रेष्ठावर्चारिकायां ।

न भोगक्।निर्भवति कदाचिद्स्य देवान भोति गुक्तत पूर्तितस्य ॥

<sup>2)</sup> i. e. na çakyam kshayayitum; cf. 298.15 (kshapa°) and infra l. 6.  $\bar{a}yu$  is not represented in Tib. or in M. If  $\bar{a}yu$  is genuine, we must scan ---- for -----

<sup>3)</sup> Perhaps «of firm health», though the Tib. which here has \[ \frac{1}{2} \] \[ \fr

<sup>4) °</sup>khāg° MS.

<sup>5)</sup> Cf. Mhv. II. 381. 23 sqq.

<sup>6)</sup> See Ch. s. v. and Mhv. Index.

<sup>7)</sup> This pada is metrically confused and deficient. A word like cama (Tib. 3.4) has been lost.

न कामभोगै रमित कदाचि घीरो विष्दु शोलः मक्शलब्रह्मचर्यः। समाद्यावा वनुपवने उषिता अभिवृक्तिः ध्यानो भवति विशेषप्राप्तः ॥ न ज्ञानकानिर्भवति कदाचिरस्य न बोधिचित्तं विजकृति सो कथिखत्। मैत्रोविकारी भवति म्रदीनचित्तो द्वेक् क्लं भगवतचेतिकेष ॥ वाखेन पुतां नर्वषभस्य कवा न शोक शल्यवश जात भोति। 5 मनोज्ञचोषो भवति मनुष्यलोके स्वराङ्ग तस्याविकल [विश्वमुद्ध भोति ॥ विश्इचत्र्भवित से संप्रजनेया विष्रुद्धशोत्रो भवति उद्यचितः । प्रणोन्द्रियं पर्म उत्तप्त भोति वादिल वार्ष्यं भगवत चेतिकेष् ॥ जिङ्कास्य भोति सुरुचिर दर्शनीया सुसुत्म मुद्दी रुचिर मनोज्ञ घोषा । रक्ता प्रवाला प्रविश्व देवतानां स्वराङ्ग कोटीवर मुबते अप्रेमेपां ॥ 10 न बात् भोती उरम् म्रजिक्कको वा न खञ्जकुब्जो नापि च नामिताङ्गः। विशिष्ट भोती सुरुचिर म्रात्मभावो [1346] वादिल वार्य भगवत चेतिकेषु ॥ न जात् किशक्तिनये प्रसादं देवो च नागो मन्ज मक्रीरगो वा। म्राम्राप्तप्राप्तो विचरति सर्वलोके वादिव वाखं भगवत चेतिकेष् ॥ <sup>എ</sup> कल्पान कोटोनिय्त[शता]स**रुम्रं** विशिष्टकायो भत्रति स्रनिन्दिताङ्गः । प्राप्तादिको ४ सौ कवचित लत्तपोभिः संशोध्य स्तूपं भगवत निर्वृतस्य ॥

<sup>1)</sup> ariktadhy° M. The reading implied by the Tib. is abhijñaprāpto ut supra.

<sup>2)</sup> The pada is again defective. Beyond the two first words the reading implied by the Tib. is different  $\exists ' \zeta \zeta' \dot{\beta} \zeta' \dot{\zeta} \zeta' \dot{\zeta}$ 

<sup>3)</sup> Supplied from M. (382. 24).

<sup>4)</sup> susamo M. and perhaps Tib.

<sup>5)</sup> d (sic for t) added a sec. m.

<sup>6)</sup> M. 386. s.

<sup>7)</sup> Added for metre from Tib. 지贲 젖다. bhavaty anindo MS.

विमानश्रेष्ठं सभित मनोज्ञगन्धं दिच्यं विशिष्टं सुरुचिर्चन्द्नस्य।

न जातु तृष्णां जनयित सो कदाचित् संशोध्य स्तूपं भगवत निर्वृतस्य॥

प्रेलोपकाले जिनवर्शासनिस्मन् न जातु भोती उपगत जम्बुद्धीपे।
स्वर्गे स भोति प्रितिष्ठित तस्मि काले गन्धानुलेपं दिय जिनस्य स्तूपे॥
डर्गन्धिकामानशुचिजुगुप्सनीपान् वर्जेति नित्यं प्रितिष्ठित शीलस्कन्धे।

चरी स नित्यमिमु वर ब्रह्मचर्पं गन्धानुलेपं किर्य जिनस्य स्तूपे॥
इत्रश्चुतो अमौ मरुपति स्वर्गलोके श्रेष्ठं सरुखा तुलयित नो चिरेण।
करोति चार्षं सुविपुलदेवतानां गन्धानुलेपं किर्य जिनस्य स्तूपे॥

विशिष्टवाक्यो भवति मनोज्ञघोषः प्रियो मनापो बद्धजनसत्कृतश्च। [1354]
सुखं च तस्य भवति सदा प्रसन्नं गन्धानुलेपं किर्य जिनस्य स्तूपे॥

श्रीपायभूमिं~विज्ञक्तित्यशेषां त्रासन्नको भवति तथागतानां।
प्रसादलब्धः सद सुखि प्रेमणीयो गन्धानुलेपं किरिय जिनस्य स्तूपे॥

<sup>1)</sup> M. 388. 1. casanesmin MS.; cf. p. 300 n. 2.

<sup>2)</sup> The line is understood by the Tib. to mean that he is not re-born in J. then.

<sup>3) . . 3)</sup> pratisht, as in Rāstrap. 53. 4.

<sup>4)</sup> To correct the faulty metre is not easy. If we read *nityam caranto* (cf. M. 388. 7), we lose sa, which in the Tib. is expressly contrasted  $(\tilde{\zeta}^{-1})$  with imu  $(\tilde{\zeta}^{-1})$ .

<sup>5)</sup> arthaḥ MS. The Tib. seems to understand the phrase: whe counts his wealth by (as) thousands» ( 집 기자기기 184 b. 6).

<sup>6)</sup> M. 388, 21.

<sup>7)</sup> Sic MS., contra metrum.

<sup>8)</sup> Cf. M. 388, 17-20.

10

सो म्रेंत्रणं वै विज्ञकाति सर्वे म्रष्ट तणाम्रास्य विशिष्ट भोति ।

बुद्धाने पूजामतुलिय सो करोति होरित्र ज्ञालं भगवत चेतिकेषु ॥

श्रूरम्य भोति रहमितरप्रमत्तो न कामभोगे अभरितं ज्ञनेति ।

नैष्क्रम्यप्राप्तौ च म्रदीनचित्तः होरित्र ज्ञालं भगवत चेतिकेषु ॥

कै बोधिचित्तं प्रमुष्यिति तस्य ज्ञातु म्रखणुङशोलो अस्ति सुसंवृतम्य ।

धर्म विरागं लभते विश्रुद्धं उपनीय ज्ञालं भगवत चेतिकेषु ॥

द्ववाचतां विज्ञकृति सर्वकालं प्रज्ञाम्रभावं च ज्ञकात्यशेषम् ।

विशालप्रज्ञो विक्रिति चीरिकायां उपनीय ज्ञालं भगवत चेतिकेषु ॥

लाभो च भोती श्रुचिभोजनानां वस्त्रान् विशिष्टान् लभते सुवर्णान् ।

स्पर्शाभ्युपेतान् रुचिर्शनीयानुष्नीय ज्ञालं ज्ञिनचेतिकेभ्यः ॥

ग्रभ्युत्तिपित्ना ज्ञिनचेतिकेभ्यः निर्माल्यमुष्कं प्रमुदितवेगज्ञातः ।

न्रज्ञेत कामान् द्वःखदवैर्घोरान् म्रारागयेदश्वलसार्थवाकान्। ॥

<sup>1)</sup> so 'ksho' . . . bhoti MS. With the stanza cf. M. 392. 5-8; as to choritva cf. Senart ad 391. 22, and Hindi 33371.

<sup>2) °</sup>ānu apparently MS.

<sup>3)</sup> M. 392. 1—4. For metre cf. 305.10 supra; yet bhot $\bar{\imath}$  in similar metrical position l. 9. below.

<sup>4)</sup> Cf. Senart Mhv. I. 443. In spite of Davids & Oldenberg (Vin. Texts I. 104. n. 1), who seem to misunderstand Itivutt. § 72, nekkhamma seems to be connected with Vkram not  $\sqrt{k\bar{a}m}$ .

<sup>5)</sup> M. 392. 9 sqq.

<sup>6)</sup> MS. apanīya, here and below, perhaps by confusion with apaneti below. I read upan° (cf. Mhv.. 391. 3 where Senart's MS. C actually reads apanaye) in order to alter as little as possible, though the refrain in the Tib. °지지지 길지 is unchanged, suggesting choritva ut supra.

<sup>7) °</sup>hareta cārikām MS. contra metrum; but Tib. ট্র্যুস্থানার

<sup>8)</sup> MS. apanīya as before.

<sup>9)</sup> Tib. (185.a. 5) reads: ব্ৰুম্ম (craddhā) মুশ্ম মন্ত্ৰী ব্ৰেম কৈ ট্ৰুম্ম মন্ত্ৰী ব্ৰুম্ম কৈ ট্ৰুম্ম মন্ত্ৰী বিজ্ঞান বিজ্ঞান

प्राप्तादिको भोति विष्र्द्वकायः उद्वीत्तणी[135 b]यो बक्कतनपूत्रनीयः । न तस्य राजापि प्रद्वष्टचित्तः यो जीर्पाप्ष्पानपनेय चैत्ये॥ कुमार्ग सर्वे पिथित त्रपायभूमिः स शीलस्कन्धे स्थित बोधिस**वः** । म्रवतार् यिवा जिनचेतिकेभ्यः पृष्पं च प्रागन्यनेरैः प्रदत्तं ॥ शोकांश्च दोषान्विज्ञकात्यमत्तो रोगानशेषान्विज्ञकात्यनेकान् । 5 **ब्राश्चासप्राप्तश्च ब्रनतकल्पान् यो जीर्षाप्ष्यानपनिति चैत्ये ॥** बुद्धश्च भोत्यसदशद्तिणीयो अतुल्यप्राप्तो नर्मकृपूबनीयः। म्रलंकृतो भवति विष्युद्धकायः यो जीर्षाप्ष्यानपनेति चैत्ये ॥ दयाच्च यः सुरुचिरदिव्य पृष्पं मान्दारवानप्यथ पारलं वा । निर्माल्येंकं यो अपनेयेत चैत्ये विपाक श्रेष्ठो अस्य भवेदतुल्यः॥ 10 यः प्राञ्जलिः प्रणमिति नावस्तुपं इन्दं जनिता च सब्दलोके । सो भोति लोके गुरुकत् सत्कृतश्च प्रासादिको भवति सुदर्शनीयः॥ तस्येक् राज्यं निपतित सर्वलोको देवास्रा नागमन्ष्यकाश्च । सर्वाः सरुष्नाः कुम्मित लोकधातः प्रशास्ति राज्ञो वश ईश्वरांश्च ॥ ये तस्य राज्ये स्थित भोत्ति सत्ताः स्थापेय सर्वानकलुषब्दज्ञाने । 15 म्रपायभूम्यस्त्यक्ता भवत्ति करोति चैषां परमसुम्रेष्ठमर्थम् ॥

<sup>1)</sup> If genuine, for prathita (cf. Mhv. III. 122. 5), and thus: 'made clear [with a view to avoidance]'; Tib.  $\sqrt{55}$  'avoid'. The parallel passage in M. (393. 6) has pihitā, which does not yield very good sense.

<sup>2)</sup> This pada would seem to indicate the origin of the unmetrical nirmalyan at M. 393. 19.

<sup>3)</sup> Cf. M. 394. 11 sqq.

<sup>4) °</sup>lir nam° MS.; but cf. 308.6 below.

<sup>5)</sup> There seems to be no counterpart to this verse in the Mhv. In the third pada ---- replaced by --- is of course quite exceptional.

परिचारो[136a] ऽस्य भवति मनोज्ञघोषः पुग्रयैरुपेतः स्मृतिमतिपूबनीयः ।

श्राश्चासप्राप्तो विचरति जीवलोके सदाभिप्रायं जनयित श्रेष्ठप्रीति ॥

परिचार भोत्यस्य स्वराङ्ग श्रुद्धः ज्ञायेत सर्वेमधुरप्रशासवाक्यो ।

न तस्य कश्चिन्तनयित चेश्चर्त्वं विलोकनीयो भवति मकाजनस्य ।

दानप्रमोदं प्रियतार्थचर्या समानार्थतां जनयित मकाजनस्य ।

श्राक्रुष्टः सन्नाजनयेत रोषं यः प्राञ्जलिः प्रणमित बुद्धस्तूपं ॥

देवेन्द्र भोत्युपगतस्वर्गलोके मनुष्यको भवति नरस्य राजा ।

न पारिकाणिर्भवति कदाचिद्स्य यो श्रिज्ञलीभिर्नमतीक् स्तूपं ॥

नासावपाये प्रयतेत ज्ञातु कीनांश्च वर्जेत स कीम लोके ।

श्राद्धो धनी भोति प्रभूतकोषो यो ऽञ्जीभिर्नमित बुद्धस्तूपम् ॥

सूत्रात्तचर्या न कदाचिद्स्य नास्थानकोषं कुरुते नृलोके ।

सवाश्च तप्ता मृदितास्य भोत्ति यः संप्रमुञ्ची गणवित रकवाचं॥

<sup>1)</sup> Cf. M. 394.21 sqq. In the fourth pada the Tib. implies the reading yathabhi-prāyam found in M.

<sup>3)</sup> M. (395. 17) has the clearer reading manushyabhūto pi ca bhoti rājā.

<sup>4)</sup> păriho MS. The form, which I adopt from the Mhv. text, seems sufficiently authenticated (see the Index to that work).

<sup>5)..5)</sup> As both these refrains are unmetrical, one might repeat from the preceding refrain *pranamati*, since the Tib. has the same equivalent for all three. vandati in the refrain of M. 395. 15, 19 of course gives correct metre.

<sup>6)</sup> i. e.  $h\bar{\imath}n\bar{\alpha}n$   $k\bar{\alpha}m\bar{\alpha}n$ . The Tib. implies a reading such as nityan (adv.)  $k\bar{\alpha}ma$  (186. a. 2).

<sup>7)</sup> If I rightly understand the Tib. which is indistinct here, the reference is to the use of dhāraṇē-sūtras or charms, though Çāntideva himself as we have seen above does not discountenance these. Cf. also Bodhic. V. 90 (de la V.-P.).

<sup>8)</sup> At this point the citation from the Avalokana ends in the Tib.

यः पुष्पमुष्ठिं गृँकी बोद्यचितः प्रसादतो ऽविकर्तत लोकनाथे। स पुण्यवान्भवति मनुष्यलोके राते च स्थिबा जिन सत्करोति॥ शोका न दोषाः खिलमल नास्य भोति म्रतुल्यतास्य सुमंस्थिताङ्गः। म्रालोकनीयश्च मक्जनस्य त्रजेत कामान भयकरवैरघोरान्। इति॥

मार्यमक्।कर्णापुँगउरीक)मूत्रेऽट्युक्तं। तिष्ठतु तावरानन्द् यो मां संमुखं सत्कुर्यात्। ६ तिष्ठतु मे शरीरस्य पूता सर्षपफलमात्रे[136b]षु धातुषु। तिष्ठतु मामुद्दिश्य कृतेषु स्तूपेषु सत्कारः। ये केचिदानन्द् बुद्धमालम्ब्यात्तश एकपुष्पमप्याकाशे तेप्स्यितः। तस्य पुण्यस्वन्धस्य यो विपाकः सचेखावाननादिः संसारो यस्य पूर्वा कोटिर्न प्रज्ञायते। तावतः कलपान्संसर्तां तेषां प्रकावं ब्रह्मतं चक्रवितिं । न शक्यस्तत्पर्पत्तोऽधिगत्तुम्। तिष्ठतु बुद्धालम्बताऽत्तश स्राकाशेऽप्येकपुष्पनित्तेपः। सचेदत्तशः स्वप्नात्तरगता स्रपि सत्ना बुद्ध- 10 मालम्ब्याकाशे एकपुष्पमिप तेप्स्यत्ति तद्प्यकं कुशलमूलं निर्वाणपर्यवसानं वदा-मीति॥

उक्तं चार्यबृह्दसागर्नागराविषिर्वृह्मायां । स्रष्टाभिर्मुबगाधिपते धर्मैः समन्वागता बोधिसत्नाः सततसितं बुद्धसमवधानं प्रतिलभत्ते । कतिगर्ष्टाभिः । बुद्धबिम्बर्शनसत्न-समाद्यपनतपा । तथागतस्योपस्थानकर्णातपा । तथागतस्योपस्थानकर्णातपा । तथागतस्योपस्थानकर्णातपा । तथागतस्योपस्थानकर्णातपा । वत्र च बुद्धतेत्रे तथागतश्रवं प्रावित्ति तत्र प्रणिधानमुत्पादपत्ति । न चावलीनसंतत्तयो भवत्ति । उदारसंतितकाश्च बुद्धज्ञानमभिल्लषत्त इति ॥

[137 a] किं पुनः पुष्णवृद्धार्थिनो बुद्धसमवधानेन प्रयोजनभूतं । यस्य गुणपर्यत्तमसर्वज्ञो नाधिमच्छित् ॥

<sup>1)</sup> For the metre we must probably replace the 'gāthā'-form grāhiyā (ŭdāgrā).

<sup>2)</sup> The Tib. here (186. a. 3) adds the equivalent of this word (K. F. 239) which was wanting in the title above (94. 14 = Tib. 63 a).

<sup>3)</sup> This is doubtless the work described at K. F. 253 № 2; Nos 3 and 4, being, as I find from the Kanjur itself, much smaller works.

10

प्नाज्जैवाक्।

यथार्यगणउच्यूके संवर्णितं।

मुडर्सभो बुद्धशब्दः कल्पकोरिशतेर्षि।

किं पुनर्दर्शनं सर्वकाङ्गाच्छ्र्नमृतमम्॥

मुद्दष्टो लोकप्रयोतः सर्वधर्मगति गतः।

पुण्यतीर्थं त्रैलोकस्य सर्वसत्वविशोधनम्॥

मक्त्पुण्यमयं तेत्रं मुद्ति ज्ञानमण्डलं।

भामयत्यभितं लोकं पुण्यस्कन्धविवर्द्धनम्॥

क्रेर्नो डब्ब्बालस्य ज्ञानस्कन्धविवर्द्धनम्॥

त डर्गतिभयं तेषां यैरिकार्गणितो ज्ञिनः॥

विपुलं जायते चित्तं पश्यतां द्विपरोत्तमं।

प्रज्ञाबलमसंख्येयं जायते च प्रभास्वरं॥

श्र्याय सर्वसत्वानामृत्यस्वते तथागताः ।

मक्ताकार्गणिका वीरा धर्मचक्रप्रवर्तकाः ॥

प्रतिकर्तुं कयं शक्यं बुद्धानां सर्वदेकिभिः ।

सत्वार्थेष्वभियुक्तानां कल्पकोर्टशतैर्षि ॥

कल्पकोर्टिं वरं पक्तं ज्यपाये भृशदार्गणे ।

न तेवाद्र्शनं शास्तुः सर्वसर्गनिवर्तिनः ॥

पावत्तः सर्वत्वोकिस्मिन्नपायगतयः पृथक् ।

थ वरं तत्र चिरं वासा बुद्धानामस्रुर्तिन च ॥

किं कार्णामपायेष् निवासिश्चर्मिष्यते ।

यत्कार्णं जिनेन्द्रस्य दर्शनं ज्ञानवर्धनम् ॥

<sup>1)</sup> Probably an error for  ${}^{\circ}vatyah;$  as there seems to be no analogy for gati as masc.

क्षियते सर्वडप्खाणि दृष्ट्वा लोकेश्वरं जिनं । संभवत्यवतारृश्च ज्ञाने संबुद्धगोचरे ॥ तपपत्यावृतीः सर्वा दृष्ट्वा बुद्धं नरोत्तमम् । वर्धयत्यमितं पृष्यं येन बोधिरवाट्यत । इति ॥

[1876]तरेवमस्ति पुण्यवृद्धौ बुद्धसमवधानेन प्रयोतनं। ऋषि च प्रतिमामात्रदर्शनमि ह तावदपरिमितपालं तथागतानां ' किं पुनः स्वद्वपेण ॥

उक्तं क्यार्यम्बद्धावलाधानावतार मुद्गीमूत्रे । यः किश्वन्मञ्जम्भोः कुलपुत्रः कुलाइ क्ति। वा मर्वलोकधातुरत्ञोपमानां प्रत्येकबुद्धानां दिने दिने शतरममाकारं द्यात् दिव्यानि च वस्त्वाणि । एवं द्ददङ्गानदीवालुकोपमान् कल्पान्द्यात् । यश्चान्यो मञ्जम्भोः कुलपुत्रः कुलाइक्ति। वा चित्रकर्मलिखितं वा पुस्तककर्मकृतं वा बुद्धं पश्येद् । म्रयं ततो ऽसंख्ये- 10 यतरं पुण्यं प्रसवित । कः पुनर्वादो यो ऽञ्चलिप्रयक्तं वा कुर्यात् पुष्पं वा द्यात् धूपं वा गन्धं वा दीपं वा द्याद् । म्रयमेव ततोऽसंख्येपतरं पुण्यं प्रसवितीति ॥

म्रार्थबोधिस्तिपिटके ४पि पुण्यवृद्धपाय उत्तः। यस्तथागतचैत्यं शोधयित स चतस्रो ४पाः प्रणिधानविशुद्धीर्नुप्राप्नोति । कतमाश्चतस्रः । म्रयां द्वपप्रणिधानविशुद्धि । म्रयां द्वपप्रणिधानविशुद्धि । म्रयां तथागतदर्शनप्रणिधानविशुद्धि । म्रयां तथागतदर्शनप्रणिधानविशुद्धि । म्रयां तत्वणसंप- 15 तप्रणिधानविशुद्धिमिति ॥

पुनर्त्रेवाष्यातं । तथागतचैत्येषु पुष्पावरो[138a]पणं गन्धानुलेपनं कृत्वा ४ ष्टाववि-कलता बनुप्राप्नोति । कतमा स्रष्टौ । न द्वपविकलो भवति । न भोगविकलः । न परिवा-

<sup>1) =</sup> āvaraṇa (90. n. 2), a new usage. Tib. 짓다니

<sup>2)</sup> On seeing Buddha compare the authorities quoted by Minaev Recherches p. 218, n. 2.

<sup>3)</sup> The quotations from this sutra supra 86, 87 are closely parallel.

<sup>4)</sup> Not rendered in the Tib. Illuminated MSS. are doubtless referred to.

<sup>5)</sup> Cf. 190 n. 2 and add ref. to 'Life of Hiuen Tsiang', tr. Beal, p. 101. s.

<sup>6)</sup> The phrase occurs at Lal.-v. 362.9 and 559.8.

र्विकलः ' न शीलविकलः ' न समाधिविकलः ' न <mark>स्रु</mark>तविकलो न प्रज्ञाविकलो न प्रिणिधानविकल रुति ॥

उत्तं चार्यर्त्वराशिमूत्रे । ये त्रिभवेपर्यापनाः सत्नास्ते सर्वे प्रत्येकं तथागतस्तृपान् कार्यपुरेवंद्वपानुचैस्त्रेन । तस्त्रथा सुमेरुः पर्वतराजः । तांश्च गङ्गानदीवालिकासमान् 5 कल्पान् प्रत्येकं सर्वसत्कारैः सत्कुर्यः। यश्च बोधिसत्त्रो ऽविर्व्हितसर्वज्ञताचित्तेनैकपुष्प-मप्यारोपयेत् । श्रयं तस्मात्पूर्वकात्पुण्यस्कन्धाद्वञ्जतरं पुण्यं प्रस्रवेत् ॥

प्रतिवोक्तं । ये छलु पुनिक्तसारुम्नमहासारुम्ने लोकधाती सवास्ते सर्वे मङ्ग्यानसंप्रस्थिता भवेषुः ' सर्वे च चक्रवितिराग्यसमन्वागता भवेषुरेकेकश्च राज्ञा चक्रवर्ता महासमुद्रप्रमाणदीपस्थालं कृता ' सुमेक्तमात्रां वर्ती मादीप्य प्रत्येकमेवंद्वपां दोपपूर्वां तथा10 गतचैत्येषु प्रवर्तयत् । यश्चाभिनिष्क्रात्तगृहावासो बोधिसबस्तैलप्रतिप्तां वर्ती कृता
पदीप्य तथागतचैत्ये धारयेत् । अस्यास्तैलप्रितिप्ताया वर्ते रेतत्पूर्वकं प्रदोपदानं शततमीमिष कलां नीपिति । यावडपनिषद्मिष न तमत इति । येवालं ॥ ये च छलु पुनस्ते राज्ञानश्कवर्तिनो बुद्धप्रमुखं भितुसं[1386]धं सर्वसुखोपधानैः सत्कुर्यः यश्चाभिनिष्क्रात्तगृहावासो बोधिसतः पिएउपात्रं चरित्वा पात्रपर्यापत्रं परेषां संविभव्य परिभुज्ञोत ' इदं ततो

15 बङ्कतरं च मङ्गर्धतरं च । यज्ञ ते राज्ञानश्चक्रवर्तिनः सुमेक्तमात्रं चीवर्राणिं बुद्धप्रमुखाय
भितुसंघाय द्युः ' यज्ञाभिनिष्क्रात्तगृहावासो बोधिसत्विच्चवर्रे बेहिर्धा मङ्गायानसंप्रस्थिताय बुद्धप्रमुख्याय भितुसंघाय वा तथागतचैत्ये वा द्याद् । इदं भितोश्चीवर्दानमेतत्पूर्वकचीवर्राणिमभिभवति । यज्ञ ते राज्ञानः प्रत्येकं सर्वे अस्बुद्धीयं पुष्पसंस्तृतं कृत्वा
तथागतचैत्ये निर्यातयेत् ' यज्ञाभिनिष्क्रात्तगृह्मवासो बोधिसतः स्रत्तश एकपुष्पमिष

20 तथागतचैत्ये स्रारोपयेत् । अस्य दानस्यैतत् पूर्वकं दानं शततमीमिष कलां नोपैति । यावडपनिषदमिष नोपैतीति ॥

<sup>1)</sup> Cf. 102. s supra. 2) °ঘুরন MS. 3) yaç ca MS.

श्रायानुपूर्वसमुद्भतपरिवर्ते ४पि देशितं । चतुर इमान् भद्रानुशंसान् पश्यन् बोधिसत-स्तयागतपूत्रायामुत्सुको भवति । कतमांश्चतुरः । श्रयश्च मे दित्तणीयः पूत्रितो भविष्यति [139 a] मां च दृष्ट्वा उन्ये ४पि तथा शितिष्यत्ति । तथागतं च पूत्रियता बोधिचित्तं दृढं भविष्यति । द्वाित्रंशतां च मन्हापुरूषलत्त्वणानां संमुखदर्शनेन कुशलमूलमुपचितं भविष्यति । इमाश्चलारः [इति] ॥

इदं च निरुत्तरं तथागतपूत्तीपस्थानं। यथोदाक्तमार्यसागरमतिपरिपृच्छासूत्रे। त्री-णीमानि सागरमते तथागतस्य निरुत्तराणि पूत्तीपस्थानानि। कतमानि त्रीणि। यच्च बो-धिचित्तमुत्पाद्यति। यच्च सद्धर्मे परिगृह्णाति। यच्च सत्वेषु मक्तकरुणाचित्तमुत्पाद्यती-ति॥

निर्दिष्टमप्यार्थर्त्तमेषे । दशिः कुलपुत्र धर्मैः समन्वागता बोधिसत्वा म्रननुलिप्ता 10 गर्भमलेन बायते । कतमैर्द्शिः । यद्वत । तथागतप्रतिमाकर्णतया । बीर्णचैत्यसंस्कर्णतया । तथागतचैत्येषु गन्धविलेपनानुप्रदानेन । तथागतप्रतिमासु गन्धोदकस्नानानुप्रदानेन । तथागतप्रतिमासु गन्धोदकस्नानानुप्रदानेन । तथागतचैत्येषु संमार्जनोपलेपनानुप्रदानेन । मातापितॄणां कायपरिचर्याचर्णोन म्राचर्यापायानां कायपरिचर्याचर्णोन । सम्बद्धाचारिणां कायपरिचर्याचर्णोन। तच्च निरामि- षेणा चित्तेन न सामिषेणा । तच्च कुशलमेवं परिणामयित्त । [1396] म्रनेन कुशलमूलेन सर्व- 15 सत्वा निरुपलिप्ता गर्भमलेन बायत्तामिति । तच्च तीन्नेणाशयेन चित्तयित । एभिः कुलपुत्र दशिभर्धमेरिति ॥

त्रनुमोर्नानुशंसास्त्वार्यप्रज्ञौपार्गितायामुक्ताः। यः प्रथमयानसप्रस्थितानां बोधिसत्ना-नां मकुासत्नानां तांश्चित्तोत्पादाननुमोर्ते । चरतामपि बोधिसत्नवर्षा तांश्चित्तोत्पादाननु-मोर्ते । स्रविनिवर्तनोयामपि स्रविनिवर्तनीयधर्मतामनुमोर्ते बोधिसत्नानां मकुासत्नानां । 20

<sup>1)</sup> The Tib. (189 a. 1) renders this phrase: 'the best of receptacle(s) for gifts', presumably a Buddha.

<sup>2)</sup> Added from Tib.

<sup>3)</sup> Not the Astasahasrikā recension, though chapters V and VI of that work may be compared for style and for subject-matter, respectively.

कियसं स भगवन् कुलपुत्रो वा कुलडकिता वा बक्रतरं पुएयस्कन्धं प्रसवति ॥ **ए**वमुक्ते भगवान् शक्रं देवानामिन्द्रमेतद्वोचत् । पे । स्यात्खल् पुनः कौशिक त्रिसारुम्रम्हासारु-ब्रस्य लोकधातोः पलाग्रेण तुल्यमानस्य प्रमाणमुद्रकृतिं । न बेव कौशिक बोधिसबस्य मक्तासबस्य तेषामन्मोदनासक्गतानां चित्तोत्पादानां प्रायप्रमाणं प्रकृतिं ॥ एवम्के शको ь देवानामिन्द्रो भगवत्तमेतद्वोचत्। माराधिष्ठितास्ते भगवन् सत्ना वेदितव्या । ये बोधिस-लानां मक्तासलानां प्रथमचित्तोत्पार्म्पाराय यावर्न्तरां सम्यक्सं[140a]बोधिमभिसंब्**रा**-नामेवमप्रमेयमन्मोदनासक्गतं प्रायमिति न श्रावत्ति न जानति । तामन्मोदनां न समन्वा-क्रिति । मार्यितकास्ते भगवन् सवा भविष्यति ॥ भगवानाक् । पे । पैः कौशिक कुल-पुत्रैः कुलडु व्हित्भिश्चेमे चित्तोत्पादा बनुमोदिता बोधिसत्वपानिकैर्वा प्रत्येकबुद्धपानिकै-10 र्वा श्रावकयानिकैर्वा । ते तिप्रं तथागतानर्क्तः सम्यक्संबुद्धानारागयिष्यति ॥ भगवा-नार्के। एवं तैर्नुमोर्नासक्गतिश्चित्तोत्पार्क्शलमूलैर्यत्र पत्रोपपतस्यत्ते तत्र तत्र सत्कृता-श्र भविष्यति गुरुक्ताश्र मानिताश्च पूजिताश्च श्रचिंताश्च श्रपचायिताश्च भविष्यति । न च ते अमनम्रापानि द्वपाणि द्रह्यत्ति । न च ते अमनम्रापान् शब्दान् श्रोष्यत्ति । एवं न गन्धान र्मात्र स्प्रष्टव्यान् स्प्रत्यिति न च तेषामपायेषुपपितः प्रतिकाङ्कितव्या स्वर्गोपपितस्तेषा 15 प्रतिकाङ्गितव्या । तत्कस्य हेतोः । तथा हि तैः सबैः सर्वसवस्खावक्[न]ानि म्रसंख्ये-यानां सत्नानां कुशलमूलान्यनुमोदितानि यावदन्तरां सम्यकसंबोधिमभिसंबुद्धाप्रमेयासं-ष्येयान्सवान्परिनिर्वापविष्यसीति॥

पुनर्त्रेचाह । ये सुभूते गङ्गान[140b]दीवासिकोपमेषु त्रिसारुम्रमरु।सारुमेषु स्नोक-धातुषु मर्वसत्नास्ते सर्वेऽनुत्तरां सम्यक्संबोधि प्रतितिष्ठेयुरुनुत्तरां सम्यक्संबोधि प्रति-

<sup>1)</sup> om. Tib. (189. b. 4).

<sup>2)</sup> As a name of Indra cf. Rv. I. 10.11; and for Buddh. lit.; Av.-çat., Tale 16.

<sup>3)</sup> om. Tib.

<sup>4)</sup> These words also are omitted in the Tib. (190. a. 2).

<sup>5)</sup> Compare Ashtas. pp. 160-1.

ष्ठाय गङ्गानदीवालिकासमान्कल्पानुपलम्भेसंज्ञिनश्वलारि ध्यानानि समापखेरन् । येथ्य बोधिसत्नो मक्तासत्नो उनया प्रज्ञापार्गितया उपायकीशल्येन च परिगृकीता उतीतानाग-तप्रत्युत्पत्नानां बुद्धानां भगवतां शीलसमाधिप्रज्ञाविमुक्तिविमुक्तिज्ञानदर्शनस्कन्धं । स्रा-वक्ताणां प्रत्येकबुद्धानामि शीलसमाधिप्रज्ञाविमुक्तिविमुक्तिज्ञानदर्शनस्कन्धं सर्वमेकतो उभिसंतिष्य पिएउपित्ना तुलिपत्ना निर्वशेषमनुमोदेताययाऽनुमोदनया ब्येष्ठया श्रेष्ठया श्रेष्ठया प्रत्या प्रवस्या प्रणीतया उत्तर्या निर्वशेषमनुमोदेताययाऽनुमोदनया ब्येष्ठया श्रेष्ठया । वर्या प्रवस्या प्रणीतया उत्तर्या निर्वश्वया उत्तरोत्तरया स्रामया उत्तरसम्मया उप्रतिसमया उनुमोदनयानुमोद्यानमोदनासक्यतं पुण्यिक्रियावस्तनुत्तराय सम्यक्तंबोधये परिणाम्यित । स्रस्य सुभूते उनुमोदनासक्यतस्य पुण्यिक्रियावस्तुनो असी पूर्वक स्रीपलिम्भकानां बोधिसत्नानां चतुर्ध्यानमयः पुण्याभिसंस्कारः शततमोमिष कलां नोपैति यावद्वपनिष-र्[1414]मिषि न तमत इति ॥

स्रयमेव नयः परिणामनायामुक्तः। स्रयवाश्यपरिणामनया परिणामितत्नात्सर्वपुणया-नामस्य बुद्धवाय सत्कृतप्रणिधिबुद्धवमेव स्यात्। स्रतः का परा पुणयवृद्धिः। तद्यशेषस-वमोत्तकृतपुणयज्ञानोपेतं निर्विकरूपं च ॥

म्रध्येषणायास्त्रनुशंसा मार्थोप्रपरिष्ट्कायामुक्ता धर्मप्राञ्चतामुवादायाप्रमेयासंख्येयेषु बुद्धतेत्रेष्ठायुः परिर्त्तणायेति ॥

त्रार्पशितासम्चये वन्दनाखन्शंसा सप्तदशपिरच्हेदः समाप्तः॥

<sup>1)</sup> The Tib. renders this by সুমীবাধ, usually the equivalent of ālambana; but cf. Ashṭas. 160. 11. 16 etc.

<sup>2)</sup> The remainder of the extract agrees fairly closely with the text of Ashṭas. 160.17—161.8.

<sup>3) &#</sup>x27;sāvaupal' MS. with pūrvaka in margin. so 'pi paurvaka aup' Ashţ. aupalambhika is not in lexx. Tib. বুমীশাসামে

<sup>4)</sup> Cf. 187 n. 1. For the full phrase (here abridged by yavad) see Asht. 161.8.

<sup>5) . . 5)</sup> omitted in the Tib.

#### XVIII.

# रत्नत्रयानुस्मृतिनीमाष्टादशः परिच्हेदः ॥

उक्ता भद्रचर्याविधिना पुएयवृद्धिः । श्रस्याश्चायमपरो केतुः । योऽयं **श्रद्धा**रीनां सदा ऽभ्यासः ॥

विशेषन्त्राम्यात्र प्रस्ति । चत्रा स्मे मक्ति । मक्ति मक्ति । मक्ति विशेषन्त्र । मक्ति मक्ति । मक्ति परिकाणाय च । कतमे चत्रारः । मक्ति मक्ति विशेषगामिति मं वर्तते । परिकाणाय । तत्र कतमा मक्ति । यया मक्ति मिन्ति । मिन्त

एषां श्रहादीनां सदाभ्यासः कार्यः । म्रथवान्येषां श्रहादीनां ॥ यथाक् म्रायात्वपमितसूत्रे पश्चेमानोन्द्रियाणि । कतमानि पश्च । श्रीहेन्द्रियं वीर्येन्द्रियं स्मृतीन्द्रियं समाधोन्द्रियं

प्रित्तेन्द्रियमिति ॥ तत्र कतमा श्रहा । यथा श्रहायाश्चतुरो धर्मानिभश्रद्धाति । कतमांश्चतुरः । संसारावचरं निकिकी सम्यग्दिष्टं श्रद्धाति । स कर्मविपाकप्रतिशरणो भवति ।

पद्मत्कर्म करिष्यामि तस्य तस्य कर्मणाः पत्नविपाकं प्रत्यनुभविष्यामीति । स जीवितकेतोरिप पापं कर्म न करोति । बोधिसबचारिकामभिश्रद्धाति । तच्चर्याप्रतिपवश्रान्यत्र

<sup>1)</sup> Cf. 139 n. 7 and Ch. XVI (title).

<sup>2)</sup> Cf. Dh.-sangr. § 47. In the Pali authorities, e. g. Dh.-sni §§ 12—16, Mil-P. pp. 33 sqq., the exposition differs from the present one.

याने स्पृक्षं नोत्पाद्यति । पर्मार्थनीतार्थं गम्भीर्प्रतीत्यसमुत्पादनेरात्म्यनिःसविनर्जीविनःपुद्रलव्यवक्षर्णून्यतानिमित्ताप्रणिक्तिलत्तवाणान् सर्वधमान् स्रुवा स्रद्धाति । सर्वदृष्टिकृतानि च नानुशेते सर्वबुद्धधमान् बलवेशार्ध्यप्रभृतीस्य स्रद्ध्यति । स्रद्धाप च विगतक्षयंक्षयस्तान् बुद्धधमान्समुद्दानयति । इद्मुच्यते स्रद्धेन्द्रियम् ॥ तत्र कतमद् वीर्येनिद्रपं । यान् धमान् स्रद्धेन्द्रियेण स्रद्ध्याति तान्धमान् वीर्येन्द्रियेण समुद्दानयति तान्धमान्
वीर्येन्द्रियेण तत्र कतमत् स्मृतीन्द्रियं । यान्धमान्वीर्येन्द्रियेण समुद्दानयति तान्धमान्
[142a] स्मृतीन्द्रियेण न विप्रणाशयति । इद्मुच्यते स्मृतीन्द्रियम् ॥ तत्र कतमत्समाधीनिद्रपं । यान्धमान् स्मृतीन्द्रियेण न विप्रणाशयति तान् समाधीन्द्रियेणीकास्रीकरोतिदमुच्यते समाधीन्द्रियं ॥ तत्र कतमत्प्रज्ञेन्द्रियम् । यान्धमान्समाधीन्द्रियेणीकास्रीकरोति
तान् प्रज्ञेन्द्रियेण प्रत्यवेत्तते प्रतिविध्यति । यदेतेषु धर्मेषु प्रत्यात्मज्ञानमपर्प्रत्ययज्ञान- 10
मिद्मुच्यते प्रज्ञेन्द्रियं ॥ ह्विममानि पञ्चेन्द्रियाणि सिक्तान्यनुप्रबद्धानि सर्वबुद्धधर्मान्यरिपूर्यित । व्याकर्णभूमि चाप्यपत्ति [इति]।॥

श्रद्धारीनां बलानां सदाऽभ्यासः कार्यः । यथोक्तमार्यर् लच्डमूत्रे । तत्र कतमत्कुलपुत्र बोधिसत्तस्य बलचर्यापरिशुद्धिः । यरेभिरेवेन्द्रियेर्रपस्तब्धो उनवमर्थो भवति सर्वमारैः । श्रसंकार्यो भवति श्रावकप्रत्येकबुद्धयानाभ्यां । श्रविनिवर्त्यो भवति मक्तायानात् । द्वर्धर्षो 15 भवति सर्वक्तेशैः । दृष्ठो भवति पूर्वप्रतिज्ञासु । तृप्तो भवति चित्तेन । बलवान् भवति का-येन । गुप्तो भवतीन्द्रियः । द्वःपराजयो भवति तोर्थिकरैः । इत्यादि ॥

एवं तावच्छ्रहारीनां सरा ऽभ्यासः पुरायवृह्ये ॥ का मैत्री ॥ यथारु चन्द्रप्रदीपसूत्रे ।

<sup>1)</sup> ব্রিশ'শ্রাম্বরের র্ট্র. The quotation accordingly ends here.

<sup>2)</sup> Cf. Mhv. II. 367.18 'not to be captivated by . .', Tib. ਨੀ'ਕੜੇਂਗ੍ਰਾਪਟਾਕਤੂਟ

<sup>3)</sup> yenāgupto MS.; but Tib. (192 b. 1) ਨ੍ਧਨ'ਪੌਂ ਨ੍ਰਸ਼ਕਾ'ਡ੍ਰੇਨ੍'ਧਟ'ਪ੍ਰਸ਼ੂਟ

यावति पूजा बक्कविध म्रप्रमेया या तेत्रकोटी [142 b] नैयुतिबम्बरेषु ।
तां पूजकृत्वा पुरुषवरेषु नित्यं संख्याऋतीयो न भवति मैत्रचित्त । इति ॥
का बुद्धायनुस्मृतिः ॥
तत्र राष्ट्रयालसूत्रे संवर्षिता ।

विन्दामि ते कनकवर्णनिभा वर्स्तत्तणा विमलचन्द्रमुखा।
वन्दामि ति अप्रमन्तानपरा सरशो न ते अस्ति त्रिभवे विर्वा॥
मृड चीर्र स्निम्ध शुभ केश नखा गिरिराजतुल्य तव चोष्णिरिक् ।
नोष्णोषमीतितु तवास्ति समो विश्वाजते श्रुवि तवोर्ण मुने ॥
कुन्देन्डशङ्काक्रिमशुश्रिनिभा नीलोत्पलाभशुभनेत्रवरा।
वक्षपेत्तसे जगिद्दं कि पया वन्दामि ते विमलनेत्र जिन ॥
जिक्का प्रभूत तनु ताम्रिनभा वद्नं च क्षाद्यसि येन स्वकं।
धर्म वद्निवनयसे च जगत् वन्दामि ते मधुरस्निम्धिगिरा॥
दशनाः शुभाः सुरुष्ठ वन्ननिभाः त्रिश्वद्दशाष्ट्यविर्त्ताः सिक्ताः।
कुर्विन्स्मतं विनयसे च जगत् वन्दामि ते मधुरस्तियक्या॥
विविद्याचाप्रतिसमो असि जिनः प्रभया च भासपित तेत्रशतान्।
बक्षेन्द्रपालजगतो भगवन् जिक्कीभवित्त तव ते प्रभया॥

<sup>1)</sup> Cf. Kern, Saddh. tr. p. 3 n. 6.

<sup>2)</sup> カスタンスス・カンガエ 'is not commensurate with any number' (?).

<sup>3)</sup> See the edition (R.) of the text by M. Finot in the Bibliotheca Buddhica where it is called  $R^0$ . pariprcchā; see pp. 50.9 sqq. The principal variants are noted below. Metre: Pramitāksharā with for  $\infty$  usually at the beginning.

<sup>4)</sup> om. A.

<sup>5)</sup> dharā R.

<sup>6)</sup> cāruaçubhakeça A; keça jinā R.

<sup>7) °</sup>vi vare 'pi tave° contra metrum R.

<sup>8)</sup> so Tib.: 뮰디'디'(디눅'워국'짓, hitakaraṃ asama A.

<sup>9)</sup> snigdha madhura A, unmetrically as above; giram R.

रणेय बङ्ग भगवन्नसमा गबराबबर्किम्गराबगतो । ईतन्त्रत्रस्यपि युगं भगवन् संकम्पयन्धर् पिश्रैलतरान् ॥ [143a] कायश्च लत्तपाचितो भगवन् मुह्म क्वी कनकवर्षानिभा । नेतञ्जगद् त्रवति तृप्तिमिरं द्वपं तवाप्रतिमद्वपधर् ॥ वं पूर्वकलपशतचीर्षातपाः वं सर्वत्यागदमदानरतः। 5 तं सर्वसत्वकृपमैत्रमनाः वन्दामि ते परमकारुणिकम् ॥ वं दानशीलनिर्तः सततं वं तातिवीर्यनिर्तः स्दृढः। वं ध्यानप्रज्ञप्रभतेजधरो वन्दामि ते म्रसमज्ञानधर ॥ वं वादिसुर कगणप्रमधी वं सिंक्ववदिस पर्षदि च। बं वैधराज त्रिमलासकरो वन्दामि ते परमप्रीतिकर ॥ 10 वाक्कायमानसविष्रुद्ध मुने त्रिभवेष्वलिप्तजलपद्मिमिव। वं ब्रह्मघोषकलविङ्क हतो वन्दामि ते त्रैभवपार्गतम् ॥ मायोपमं जगदिदं भवता नटरङ्गस्वप्रसद्शं विदितं। क्षात्मा न सत्व न च जीवगतो धर्मा मग्नीचिरकचन्द्रसमाः ॥ प्रून्याश्च शात्त स्रनुत्पादनयं स्रविज्ञानदेव जगहुद्रमति। 15 तेषामुपायनययुक्तिशतैः म्रवतार्यस्यतिकृपाल्तया ॥

<sup>1)</sup> oteh R.

<sup>2)</sup> clakshna A., sec. m. and R. Tib. REN 'soft'.

<sup>3)</sup> A (against metre) na prekshya yāti tava jagat tṛptim. idaṃ rūpam is supported by the Tib. ग्राञ्च गुराह्म

<sup>4)</sup> ram A.

<sup>5)</sup> so R. parshadimam A.

<sup>6) °</sup>rāh A.

<sup>7)</sup> jaga A. Tib. with R.

<sup>8)</sup> so R and Tib.  $n\bar{a}mn\bar{a}$  A.

<sup>9)</sup> so R. with Tib. A unmetrically: anutpādaçāntaçūnyanayam avijñānam eva.

<sup>10) °</sup>syapi R.

रागादिभिन्न बक्करागशतैः संधामितं सततं वीद्य बगत् । वैद्योपमो विचर्**मे ऽप्रतिमो परिमोच्यन्** मुगत सवशतान् ॥ बातीबरामरणशोक[143b]क्तं प्रियविप्रयोगपरिदेवशतैः। सततात्रं जगदवेदय म्ने परिमोचयन्विचरसे कृपया ॥ र्ष्यच्क्रवद्भमित सर्वजगत् तिर्यतु प्रेतिनर्ये सुगती। 5 मुढा ऋदेशिक ऋनाष्ट्रगताः तस्य प्रदर्शयित मार्गवे ॥ ये ते बभुव प्रिमाश्च जिनाः धर्मेश्वरा जगति वार्यकराः । म्रयमेव तैः प्रकथितार्यपथो पद्देशयस्यपि विभो ऽप्रतिमः॥ म्लिग्धं ऋकर्षश मनोज्ञ वरं ब्रह्माधिकं परमप्रीतिकरं। गन्धर्विकत्रस्वराप्सरसाम् श्रिभ्य तां गिरम्दाक्रसे ॥ 10 सत्यार्जवार्त्तपुपायनयैः परिशोधितां गिरमनत्तगुणां । **श्रु**ता कि यां नियुतसवशताः यानत्रयेषा बनयित शमम् ॥ तव पूज्या स्ख्यनेकविधम् दिव्यं लभित मन्जेष् तथा। म्राब्यो मकायन मकाविभवो भवते जगहितकरो न्पतिः॥ बलचक्रवर्त्याप च द्वीपपितिः बगदावृणोति दशभिः कुशलैः। 15 रत्नानि सप्त लभते सृष्युभा लिय संप्रसाद्वनको ४प्रतिमः॥

<sup>1)</sup> samtāpitam . . °tam īkshya (sic) R.

<sup>2)</sup> caya R.

<sup>3)</sup> om. A.

<sup>4)</sup> R. mārgam.

<sup>5)</sup> ਕੋਨਾਮਨ੍ਰੇਕਾਪ 'in a soft place' Tib.; hy ākarshaya R.

<sup>7)</sup> so also Tib.; jina yānti R.

<sup>8)</sup> dīpayatī A.

ब्रह्मापि शक्र म्रपि लोकपितः भवते च संत्षित देवपितः। परिनिर्मितो ऽपि च स यामपतिः त्रत्पुत्रया भवति चापि जिनः॥ एवं क्यमोच तव पूजा कृता संदर्शनं [144a] श्रवणमप्यसमं। भवते जगिहविधद्वः खक्रं स्पशते (पदं च पर्मं विर्जं॥ मार्गज्ञ मार्गकुशला भगवन कृपथानिवार्यित लोकमिमं। 5 तेमे शिवे विर्ति म्रार्यपथे प्रतिष्ठापपिति नगदगवन् ॥ पुण्यार्थिकस्य तव पुण्यनिधे सततातया भवति पुण्यक्रिया। बक्ककल्पकोरिष् न पाति त्तपं पावद्धि न स्पृशति बोधि वरां ॥ परिषद्भनेत्र लभते रुचिरं परिनिर्मताभ सद प्रीतिकरं। शृहाश कायवचता मनता तता भवत्यपि च तेत्रवरे ॥ 10 इत्येवमादिग्णा नैकविधान लभते जिनार्चनकृतान्मन्जः। स्वर्गापवर्ग मन्त्रेष् सृष्ठं लभते च प्रायनिधि सर्वज्ञे।। कोर्तिपष्रश्च प्रमुतं विपुलं तव सर्वदित बङ्कत्तेत्रशतान । मंकीर्तयत्ति सुगताः सततं तव वर्णमाल परिषदम् जिनाः ॥ विगतब्वरा बगति मोतकराः प्रियदर्शना ग्रसमकारुणिकाः। 15 शात्तेन्द्रिया शमरता भगवन् वन्दामि ते नरवरप्रवर् ॥

<sup>1)</sup> parino... suyāma R. With our reading compare Mhv. I. 33. 3; and line 9 infra.

<sup>· 2)</sup> param padavaram hy ajaram R.

<sup>3) ---</sup> for ---. R. reads oyasy api, which implies a scansion pratishthao.

<sup>4)</sup> so A with Tib.; punyādhio . . onidheh R.

<sup>5) °</sup>carām R.; but Tib. スポコ

<sup>6)</sup> Tib. H; prabhṛtim A.

<sup>7)</sup> parshatsu (contra metrum) A. R.

लब्धा म्रभित्त जिन पश्च मया गगने स्थितन ते निशम्य गिरम् । भवितास्मि वीर् सुगतप्रितिमो विभित्तिष्य धर्मममलं जगतः ॥ स्तुबाख सर्वगुणपार्गतं नर्रेवनागमित्तं सुगतं । पुण्यं परिर्तितमिर्दं [144b] विपुलं जगदामुपार्पि च बुद्धपरम् ' इति ॥

च्रियवा यथार्यधर्मसंगीतिसूत्रे कथितं । पुनर्परं बुद्धा भगवत्तो मक्ष्पुणयज्ञानसंभारा मक्षित्रीमक्षकर्णागोचरा मक्षास्वराशेः त्राणभूता मक्षिष्यथ्यस्वर्वतारः सर्वस्वसम्चित्तातित्यसमाधिगोचराः संसार्गिर्वाणविमुक्ता यावत्सवानां मातापितृकल्पाः समानमेन्त्रचिताः । पे ॥ सर्वस्वोकानिभूताः सर्वस्वोकस्यास्वोकभूता मक्ष्योगपोगिनो मक्तिमानो मक्ष्वनपरिवारा विशिष्टवनपरिवारा ग्रित्वारितद्र्धनश्रवणपर्युपासनाः स्वसुखिनरपे
10 ताः पर्डष्वप्रशमनप्रिया धर्मप्रिया धर्मधरा धर्माक्रारा धर्मभिषको धर्मश्ररा धर्मस्वामिनो धर्मदानपत्रयो नित्यत्यागाभिरता नित्याप्रमत्ता नित्यविवेकाभिरताः सर्वत्र तीर्थसेतुभूता मक्रारावमार्गप्रख्या यावदसेचनकर्शना बुद्धा भगवत्त । एवं ताननुस्मरित । एवं च ताननुस्मृत्य तद्गुणपरिनिष्पत्त्यर्थं स्मृतिमुपस्थापयित ॥ तद्वच्यते बुद्धानुस्मृतिरिति ॥

म्ब्रीव धर्मानुस्मृतिमारू । इरु बोधिसबस्यैवं भवति । य एते बुद्धा भगवत्तो उनत्ताप15 र्यत्तगुणा एते धर्मता धर्मपदा धर्मनिर्मिता धर्माधिपतेया धर्मप्रभा धर्मगोचरा धर्मप्रतिशरणा धर्मनिष्पत्राः । पेयालं ॥ यान्यपि लीकिकानि लोकोत्तराणि च सुलानि सत्ति । ता-

<sup>1)</sup> Dh.-samgr. § 20.

<sup>2)</sup> यदे'गमेग्रां अर्क्ट्र राय (194. b 1) °tāpr° A, °tau pr° R.

<sup>3)</sup> ग्र'श्रुपस्यु म्य; but R. yadārcitam.

<sup>4)</sup> The several similes (the sun, Brahma etc.) whose omission is denoted by this word are detailed in the Tib. (195a 1-2).

<sup>5)</sup> See Tib. 195 a. 5-7 for the passage omitted. For dharmapadā see Glossary.

<sup>6) &#</sup>x27;La loi est la dispensatrice de tous biens terrestres et supérieurs' Minaev, Recherches p. 219 (reproducing this passage).

न्यपि धर्म[145 ब]जानि धर्मनिष्पन्नानि । तस्मान्मया बोध्यर्थिकेन धर्मगुरुकेण भवित-व्यं । धर्मगौरवेण धर्मप्रतिशरणोन धर्मपरायणोन धर्मसारेण धर्मान्व...धर्मप्रतिपन्नेन । इती-यमुच्यते बोधिमत्तस्य धर्मानुस्मृतिः ॥ पुनरूपरं बोधिमत्तस्यैवं भवति । समो हि धर्मः समः सबेष प्रवर्तते । धर्मी कीनमध्यविशिष्टानपेद्यः प्रवर्तते । तथा मया धर्मसद्शिचतेन् भवितव्यं । न धर्मे । सुखप्रेविकया प्रवर्तते । ऋपतपतितो कि धर्मः । तथा मया धर्मसदश- 5 चित्तेन भवितव्यम् । न धर्मः कालमपेत्यः प्रवर्तते । म्राकालिको कि धर्मः । है किंपश्यिकः । प्रत्यात्मेवेदनीयः ' तथा मया धर्ममस्शचित्तन भवितव्यं । न धर्म उदारे प्रवर्तते कीनेषु न प्रवर्तते । स्रनुवामावनामो कि धर्मः । तथा मया धर्मसदृशचित्तेन भवितत्यं । न धर्मः शृद्धेष् प्रवर्तते ततेषु न प्रवर्तते । उत्कर्षापक्षप्रापतो कि धर्मस्तथा मया धर्मसद्शचित्तेन भवि-तव्यं । न धर्म ऋर्षिषु प्रवर्तते पृथाजनेषु न प्रवर्तते । तेत्रदृष्टिविगतो कि धर्मः । तथा मया 10 धर्मसर्शचित्तेन भवितव्यं। न धर्मी रिवा प्रवर्तते रात्री न प्रवर्तते रात्र्यां वा प्रवर्तते दिवा न प्रवर्तते । सदाऽधि[145 b] छितो कि धर्मः । तथा मया धर्मसदशचित्तेन भवितव्यम्। न धर्मी विनयवेलामतिकामति । न धर्मस्य क्वचिद्विलम्बः । तथा मया धर्मसदृशचित्तेन भवितव्यम् । न धर्मस्योनतं न पूर्णातमप्रमेपासंख्येपो हि धर्म मानाशवन्न तीपते न वर्धते। तया नया धर्मसर्शचित्तेन भवितव्यं । न धर्मः सबै र्ह्यते । धर्मः सबान् रत्ति । तथा नया 15 धर्मसदृशचित्तेन भवितव्यं। न धर्मः शरूणं पर्येषते । धर्मः सर्वलोकस्य शरूणं । तथा मया धर्मसदशचित्तेन भवितव्यं । न धर्मस्य क्वचित्रप्रतिद्यातो । अप्रतिकृतलत्वाणो कि धर्मः ।

<sup>1)</sup> The MS. appears to read: dharmānvadharmāpra° Tib. 윤칙'짓도'혼칙'짓'
되됫독'꼬친'윤칙'건짓건'다. Possibly therefore the reading was dharmānulomadharmapr°.

<sup>2)</sup> Sic MS. One would expect olāpekshyah or olam apekshya.

<sup>3)...3)</sup> This is a traditional description of dharma. See Ang. n. vol. I p. 222; II. 57. The words also form part of M. Vyutp. § 63 where the dharma is described. The context here shows that Böhtlingk's 'rechtzeitig' cannot be correct; rather (with the Tib.) 'without stated time'. (Wörterb. K. F., Nachtr. s. v.  $\bar{a}k\bar{a}lika$ ).

20

तथा मया धर्मसद्शिचित्तेन भवितव्यं । न धर्मी उनुशयं वरुति । निर्नुशयो िरु धर्मः । तथा मया धर्मसद्शिचित्तेन भवितव्यम् । न धर्मः संसार्भयभीतो न निर्वाणानुनीतः । सदा निर्विकल्यो िरु धर्मः । तथा मया धर्मसद्शिचित्तेन भवितव्यम् । एवं बोधिसबो धर्मवद्दर्मे स्मृति-मुपस्थापयति । तद्वच्यते धर्मानुस्मृतिरिति ॥

स्रत्रेवाक् । संघो कि धर्मवादी धर्मचरणो धर्मचित्तको धर्मतेत्रं धर्मधरो धर्मप्रतिशर्णो धर्मपूर्वको धर्मकृत्यकारी धर्मगोचरो धर्मचारित्रसंपद्मः । स्वभावस्त्रुकः स्वभावप्रा[1462] इः सानुक्रोशो धर्मानुकारुणिकः सदा विवेकगोचरः । सदा धर्मपरायणः सदा
प्रुक्तकारीत्यादि ॥ तत्र बोधिसबस्य संघमनुस्मरतः एवं भवति । य एते संघस्य भूता
गुणा एते मया प्रतमनः सर्वसबानां च निष्पाद्यितच्या इति ॥

10 प्रवार्विवमलकीिर्तिनिर्देशे बोधिसत्वगुणा उक्तास्त्रवा संघानुस्मृतिभीव्या ।

सर्वसवान ये द्रपा फ्रतघोषाश्च ईरिताः ।

एकतपोन दर्शेति बोधिसवा विशारदाः ॥

ते बीर्णव्याधिता भोत्ति मृतमात्मान दर्शयी ।

सवानां परिपाकाय मायाधर्म विक्रीडिताः ॥

कल्पोद्दारुं च दर्शेति उद्दित्वा वसुंधराम् ।

नित्यसंज्ञिन सवानामनित्यमिति दर्शयी ॥

सवैः शतसरुस्त्रेभिरेकराष्ट्रे निमित्तताः ।

सर्वेषां गृरु भुञ्जत्ति सर्वावामित्ति बोधिये ॥

ये केचिन्मस्रविद्या वा शिल्पस्थाना बह्रविधाः ।

सर्वत्र पार्मिप्राप्ताः सर्वसवस्थावरुः ॥

<sup>1)</sup> Since writing p. 269, n. 6 sqq. I have been able to consult the English translation of the whole sūtra published with the Chinese version in the magazine 'Hansei Zasshei' vol. xiii. (Tokyo, 1898). The present extract occurs at the end of Ch. VIII.; stanzas 18—41 (tr. pp. 378, sqq.).

<sup>2)</sup> For nāmayanti (°enti), like paripācati below.

यावत्तो लोक पाषएउाः सर्वत्र प्रत्रवति ते। नानादृष्टिगतं प्राप्तांस्ते सत्नान्परिपाचति ॥ चन्द्रा वा भोति सूर्या वा प्रक्रब्रह्मप्रतेश्वराः। भवत्ति म्रापस्तेत्रश्च पृथिवी मारुतस्तथा ॥ रोग बत्तरकल्पेष् भैषव्यं भोति उत्तमाः। 5 येन ते सब मृच्यत्ते सुखी भोत्ति म्र[146b]नामयाः॥ इभितासर्कल्पेषु भवती पानभोजनम्। त्धापिपासामपनीय धर्म देशेति प्राणिनाम्॥ शस्त्र म्रतरकल्पेषु मैत्रीध्यायी भवत्ति ते। म्रव्यापारे नियोजेति सबकोरिशतान्बऋन्॥ 10 मकासंग्राममध्ये च समपता भवति ते। सन्धिसामिय रोचेति बोधिसवा मक्राबलाः॥ ये चापि निर्याः केचिद्दतेत्रेष्ठचितिष्। संचित्य तत्र गच्छित्त सत्नानां क्तिकारणात ॥ यावत्या गतयः काश्चित्तिर्यग्रोनौ प्रकाशिताः। 15 सर्वत्र धर्म देशेति तेन उच्यति नायकाः॥ कामभोगां[श्व] दर्शे ति ध्यानं च ध्यायिनां तथा। विद्यस्त मारं कुर्व ति म्रवतारं न रेति ते ॥ श्रश्मिमध्ये यथा पद्ममभूतं तं विनिर्दिशेतु। एवं कामांश्र ध्यानं च स्रभूतं ते विदर्शयी॥ 20

<sup>1)</sup> Sic MS. contra metrum. Should we read kshutpipāso? Cf. Bodhic. III. 8.

<sup>2)</sup> শ্রিম্'মিমম্'মিম্'মি Tib. adhyāyādau corrected to vyāpā MS.

<sup>3)</sup> Supplied metri gratia. Tib. 25.

10

15

संचित्य गणिकां भोति पंसामाकर्षणाय ते। रागाङ्क संलोभ्य बुद्धज्ञाने स्थापपत्ति ते ॥ यामिकाश मदा भोति सार्थवाकाः प्रोक्ताः। श्रयामात्याथ चामात्यः सत्नानां व्हितकार्णात् ॥ दिरिद्राणां च सत्नानां निधाना भौति म्रत्याः। तेषां दानानि दबा च बोधिचित्तं जनेत्ति ते॥ मानस्तब्धेषु मत्तेषु मकानमा भवित्त ते । सर्वमानसम्हातं बोधि प्रार्थेति उत्त[1472]माम् ॥ भयार्दितानां सत्नानां संतिष्ठते अपतः सदा। म्रभवं तेष द्वा च पश्चित्राचेति बोधये ॥ पञ्चाभिज्ञाद्य ते भुवा ऋषयो ब्रह्मचारिणः। शोले सत्नानियोजेति तातिमीर्त्यसंयमे॥ उपस्थानगृत्रन् सत्नान् पश्यत्तीक् विशारदाः। चेटा भवति दासा वा शिष्यत्वमुपयाति च ॥ येन येनैव चाङ्गेन सत्वो धर्मरतो भवेत्। दुर्शे ति कि क्रियाः सर्वा मक्रोपायस्शित्तिताः ॥

<sup>1)</sup> Metre could be restored by reading oānkuçena ... thšpentio. 'Sometimes the Bodhisattva appears as a Cyprian amongst libertines, attracts them to himself, and then slowly but surely leads them to see the pure wisdom of the Lord'. — Tokyo-translation.

<sup>2)</sup> The meaning of this word in Buddh. Skt. is 'athlete' as Böhtl. shows. The Tib. appears to understand the expression as meaning 'possessed of the [32] lakshanas' (and thus fit to strip for athletics?). 'Invisible athlete'. Tokyo-tr.

<sup>3)</sup> Cf. supra, p. 322, n. 1.

<sup>4)</sup> Cf. Lal.-v. 29. 9 and Divy. 39.12. 40.6, corrected by B2 s. v. sauratya.

 <sup>5) °</sup>tvā...tā MS.

वेषामनता शिद्धा कि घनसञ्चापि गोचरः। म्रनतज्ञानसंपन्ना मनतप्राणिमोचकाः॥ न तेषां कल्पकोटोभिः कल्पकोटिशतैरपि। ब्हैरपि वर्द्सित् गुणातः स्वचे भेवद् । इति ॥ यद्यार्यस्त्रोत्काधारुगयां बोधिमत्रमुणा उक्तास्तद्या भावियतव्याः । 5 र्। रेशिन प्रमुखिय माल्यवियु**क्ता माल्यवंतसक माल्य वितानाः।** माल्यविचिवविकार्णासमताः ते जिनपुत्र करोत्ति मक्तिमा ॥ रिश्म प्रमुश्चिय चूर्णविवृहा चूर्णवतंसक चूर्णवितानाः। चूर्णविचित्रविकीर्ण समतान् ते जिनपूज करोति मङ्गतमा ॥ र्शिन प्रमुखिय पद्मविष्ठा पद्मवतसक पद्मविताना। 10 पद्मविचित्रविकीर्णसमतान् ते जिनपूज करोति मङ्गतमा ॥ रिश्न प्रमुखिय कार्रविवृक्त कार्रवतंसक कार्रविताना। [147b] क्।रविचित्रविकीर्णसम्तान् ते जिनपूज करोति मक्तत्मा ॥ र्शिम प्रमृश्चि धनायविष्का ते धन पाएउर्लोक्तिपीताः। नोलमनेक पताक विचित्रा॥ 15 धन समलंकिर्ते निनतेत्राः ते मणिनालविचित्रविपुक्ता। पट्र पताक प्र(ल)म्बित दामा किङ्किणिताल तिनस्वर्घोषान् ॥ क्रत्र धरेति तथागतमुर्धे ते यथ एकजिनस्य करोति। पाणितलातु म्रचित्तियपूजां एवमशेषतमर्वजिनानां ॥ एष समाधि विक्वं ऋषीणां ते जगसंयक्जानविक्वा । 20 ब्रयसमाध्यभिनिर्रुरमाणाः सर्वित्रिया उपचार मुखेभिः॥

<sup>1)</sup> Metre: Dodhaka with occasional resolution of the first dactyl.

<sup>2)</sup> 列5科 'hanging'.

<sup>3)</sup> Cf. 148. b. and Lal.-v. ap. Senart, Mhv. I. 426. 1.

सब विनेति उपायसक्षीः केचि तथागतपूजम्खेन। दान म्रचित्ति म्रत्यागमुखेन सर्वधृतंगुणशीलमखेन ॥ म्रतयत्तात्ति म्रतोभ्यमुखेन केचि न्नतं तपवीर्<u>यम</u>ुखेन । ध्यान प्रशासि विकारमुखेन स्वर्थविनिश्चयप्रज्ञमुखेन ॥ सर्व उपाय सरुख्नमुखेन ब्रह्मविरुार ग्रभित्तम्खेन । 5 संग्रह्यस्त् व्हितैषिम्बेन प्रायसम्चय ज्ञानम्बेन ॥ सत्यप्रतीत्य विमोत्तम्खेन केचि बलेन्द्रियमार्गम्खेन। श्रावक्यानविमुक्तिम्खेन प्रत्यययानविश्रुद्धिमुखेन ॥ उत्तमयानविकुर्वमु[1484]बेन केचिर्नित्यतद्वष्खम्बेन। केचि निरात्मनित्तीवमुखेन म्रणुभत संज्ञिविरागमुखेन॥ 10 शात्तिरोधसमाधिमुखेन पातुक चर्यमुखा नगतीये। यातुक धर्ममुखाः प्रतियत्तः ते तु समत्तविमोत्तमुखेन ॥ सब विनेति यथाशय लोके ये तु समत्तविमोत्तम्बेन। सब विनेत्ति यद्याशय लोके तेष निमित्त न शका प्रकीत्ं॥ केनचिदेष समाधिविकुर्वाः तेनतिञ्यूकृत स्रयसमाधीः । 15 सर्वतगर्तपरिपाचनुत्तोमा सर्वरती मुखप्रीतिप्रकृषीः॥ चित्तिय द्र्शिय सर्व विनेत्ति यत्र डिर्भित्त सुडर्लभ सर्वे। ये परिष्कार सुखावक् लोके तत्र च सर्वभिप्रायक्रियाभिः॥ दातु ददत्ति करोत्ति जगार्थम् ते वरभोजनपानरसायैः। वस्त्रनिबन्धनर्त्नविचित्रैः राज्यधनात्मप्रियैः परित्यागैः॥ 20

<sup>1)</sup> Pali yattaka.

<sup>2) °</sup>ntīḥ MS. Tib. 도디영기자'方 'entering the order' (?).

दानिधम्कि जगदिनपति ते वर्लत्तणचित्रितगात्रा। उत्तम म्राभरणा वर्षधोराः माल्यविभूषितगन्धन्लिप्ता ॥ द्वप विदर्शिय सब विनेति दर्शन प्रीतिप्रकृषिरतानां। ते वरत्रप्रसत्रप्रसमेधाः उत्तमत्रप निदर्शयमानाः ॥ द्वपिष्मृति जगदिनपति ते मध्रैः कलविङ्करतेभी। . 5 को किल्हंसक्षालरवेण डन्ड भिकित्ररब्रह्मक्तेन देशिय सर्विधमुक्तिषु धर्मम् ॥ ये चतुरेव म्रशीति सक्सा येभि जिना जगतो अर्थ करोति । तेभित धर्मप्रभेदम्बेभिः सब विनेत्ति यवाशय लोके॥ ते सुखडुब्खसक्।य करोति म्रर्यमनर्यसक्।यक भो[148b]ती। मर्विक्रियाम् सरुाय भवित्ना सत्न विनेत्ति सरुायमुखेन ॥ 10 डुष्खउपद्रवसत्कृतदोषान् ते तु सक्ति सक्।यनिदानाम् । तेभि सक्वाय सक्तिय पीडां सर्वत्रगस्य किताय सुखाय ॥ यत्र न निष्क्रम[णं] न च धर्मी ज्ञायति रूप्यगतो न च मोतः। तत्र त् राज्यसम्द्विसङ्खाय निष्क्रमधात्तमना स्रनिकेताः॥

<sup>1)</sup> Transliterated not translated in the Tib. According to Foucaux on the similar passage in the Lal.-v. (Ch. 5.; tr., ed. 1. p. 53 n. 5) a Himalayan bird.

<sup>2)</sup> MS. te dri(?)ta altered to tebhita; perhaps for te 'bhitaḥ. Tib.: ক্রি'ট্রা'ব্রুন্'র্ম্নি'ব্'ব্ন্'ব্ন্'ব্র্ন্নি'ব্'ব্ন্'ব্ন্ন্ন্ন্ন্

<sup>3)</sup> So the MS. a sec. man. The original reading was °nān. Tib. মূল্বাম্ টুর্ বু so that one would construe: 'having aid as their object'.

<sup>4)</sup> Tib. here has \(\frac{2}{2}\)\(\frac{2}{2}\)\(\frac{2}{2}\)\(\frac{2}{2}\) 'history', which must apparently be based on a different reading; just below nishkrama is rendered \(\frac{2}{2}\)\(\frac{2}{2}\)'\(\frac{2}{2}\)' 'renouncing'.

<sup>5)</sup> For aranya Tib. र्नोद.

ते गृरुबन्धनतृष्णिनिकेतात्मर्वजगत्पिर्मोचनरेतोः।

सर्वत कामरती स्रिनिकेता निष्क्रममीत प्रभावपमानाः॥

ते दश चर्य प्रभावपमाना स्राचिर धर्म मरुापुरुषाणां।

सर्वमशेषत चर्य स्रषीणां भावपमान करोत्ति जगार्थम्॥

यत्रीमितापुष सल भवती सीष्ट्यसमिपतमन्द्किलेशाः।

तत्र जरादित व्याधिनपृष्टा दर्शिय मृत्युवशं स्रवशात्मा॥

रागप्रदीपितु दोषप्रदीप्तं मोरुमरुाग्निप्रदीपितु लोकम्।

प्रज्ञ्वलितं जर्व्याधितमृत्यु लोक निर्द्शिय सल विनेति॥

दशक्तिस्रातुर्वेशार्षीर्ष्टर्शैरिप धर्मविशेषः।

वुद्धमरुात्म तु मूचयमानाः बुद्धगुणेभि करोत्ति जगार्थम्॥

ते च सेदेश सद्धानुशास्ती द्वपधिष्ठानवलेन समतात्।

ते च भ्रेदेश ऋद्यनुशास्ती द्वपधिष्ठानबलेन समत्तात्।
दर्शपमान तथागत ऋदी ऋदिविकुर्वित सब विनेति ॥
ते विविधेक्ति उपायनपेकि लोक[149a]विचारि करोत्ति जगार्थे।
लोकि ऋलिप्त जले पथ पद्यं प्रीतिप्रसादकरा विचरत्ति ॥

काव्यकराः कविराज भवत्ती ते नटनर्तक कल्लकमल्लाः।
उत्कुरशोभिककारकनृत्या मायकराः पृथु द्वपनिद्र्शी ॥

<sup>1)</sup> yatr' amit° रूप'ग्'मेर्.

<sup>2)</sup> Sic MS. Tib. simply \$5'\5\\ 'having a disease'.

<sup>3)</sup> The reading is substantially confirmed by the Tib. (199 b. 7); but the metre is not easily explained.

<sup>4)</sup> The metre again halts. The Tib. has र् 'र्या' गुरु पहेंद्र 'they all declaring'...

<sup>5)</sup> Cf. 48. 12 supra and note. The Tib. here মিমানিব confirms Kern's rendering 'musicians'.

<sup>6)</sup> The first three aksharas are not clear. Tib. মৃত্রুশার্ম.

प्राप्तिक नायक सार्श्व भोती सार्थिक श्रेष्ठिक गृरूपित भोति ।

राज स्रमात्य पुरोक्तिह्तता वैद्यविशार्दशास्त्रविधिज्ञाः ॥

ते स्रेटवीषु मकाहुम भोतो स्रोषध स्रतयरस्रिनधानाः ।

चित्तमणि हुम कामरदाश्च देशिक उत्पथमार्गगतानां ॥

श्रीर्च्चय सत्तु तु लोक विदिल्ला कर्मविधीषु स्रज्ञानक सलाः ।

ते कृषिकर्मप्रयोगविण्या शिल्पिविचत्र प्रभाविय लोके ॥

ये स्रविक्ठ स्रिक्तप्रयोगः सर्वमुखावक्विज्ञप्रशस्ताः ।

विद्यबलीषिध शास्त्रविचित्राः सर्व प्रभावित तेभि स्रषोभिः ॥

ये स्रषिणां चरणाः पर्माया यत्रिधमुक्त सदेवकु लोकः ।

ये स्रतङ्कर ये तपन्नेष्ठाः सर्वि प्रभावित तेभि विद्वभिः॥

ते चिर्काः परित्राज्ञक तीर्थ्याः तापसँगोतममोनचराणाम् ।

नग्न स्रचेत्रगुक्तम्मणानां तीर्थिक स्राः (श्रीपा)िक् भवित्त ॥

<sup>1)</sup> Royal chaplains are mentioned with jhallamallāh in Manu XII. 45-46. With  $r\bar{a}ja\dots d\bar{u}t\bar{a}h$  cf. 48. 1.

<sup>2...2)</sup> te 'ta...cintāmaņi contra metrum MS.

<sup>3)</sup> acirena marg, and so Tib. ALL.

<sup>4)</sup> Mhv. II. 46.5.

<sup>5)</sup> This important passage is partly traditional. It should be compared generally with Dīgha-n., sutta vii. and Rh. Davids's remarks thereon (tr. ['Dialogues'] p. 220 sq.) in which he cites the list of heretics in Ang.-n. [III. p. 276; cf. JRAS'98 p. 197]. The juxtaposition of heretics with low caste-men occurs also in Saddh.-P, Ch. xiii. init (= Kern, tr. p. 263), where the list begins as here and Lal.-v. 2.30 with Carakas and Parivr. The verse-passage appended occurs above pp. 47—49. The Buddhists themselves were put into similar company by the Ājīvakas (Sum.-vil. I. p. 162, tr. Hörnle, Uvāsaga-dasāo, App. II. p. 21). For further references to Jain literature see Additional Notes. The following five stanzas were published with a tentative translation in JR.A.S. 1901 pp. 122—27.

<sup>6)</sup> Cf. Ang-n. l. c. The school of Gautama are also referred to in a list of heretics at Mhv. III 412. 7; where they occur as in the Anguttara-list, soon after the Traidandikas. He is distinguished there from Bhagavān Gautama (Buddha) by the epithet ānandika-guru-putraka.

<sup>7)</sup> Goçaliputra Maskarin, the Ajivaka-leader.

ते तु म्रज्ञीविक धर्मचराणां उत्तरिकाणीं म्रन्तिरिकाणां ।

दीर्घतरान कुमार न्नतानां तेष्ठ[पि] म्राचर्या कि भवति ॥

सूर्यनुवर्तकपञ्चतेपानां कुँक्करगोत्रतिका मृर्णचर्या ।

द्वितत्तानप्रवेशरतानां तोर्थप्रश्चित्रशचराणां । [1496]

मूलप्रलाम्बुचरा म्रपि भूला धर्म म्रचित्तिय ते परमामाः ॥

उत्कुरस्थापिन एकचराणां कण्डिकभस्मतृणीश्शयनानां ।

पे मुष्तेशय पुँक्तिविकारी तेष्ठिप म्राचर्या कि भवति ॥

पावत बाक्रिरकाः पृथुतीर्ध्या म्राशय तेष्ठिपमुक्ति समीस्य ।

तीर्वणडरासरउम्रतिभी तीर्धिक डण्खप्रकृणाविनेति ॥

1) Davids op. cit. p. 71 n. 1 collects the chief passages referring to this sect.  $Aj\bar{\imath}v^{\circ}$  for  $\bar{a}j\bar{\imath}v^{\circ}$  is possibly a term of contempt. See Additional Notes.

<sup>2)</sup> उत्तरिका न श्रन्तारिकाणां MS.; but the Tib. takes the line as if consisting of two genitives, not uttarikā na. Lay and monastic adherents may be intended.

<sup>3)</sup> Perhaps equivalent to the Jațilakā in the Ang-n. Jațilas in Tib. (Feer, 'Fragments' AMG. V. 128-31) and in Pali. On this line see Add. Notes.

<sup>4)</sup> Manu VI. 23; Vishņu § 95.2 Characteristic of the  $\bar{A}$ jīvakas, J $\bar{a}$ taka I. p. 493.

<sup>5)</sup> These vratas are explained in Majjh-n., sutta 57. The latter is also thus defined in Mbh. V. xcix. 14: yatra tatrāçayo nityan yena kenacid āçitah | yena kenacid ācchannah sa govrata ihocyate ||

<sup>6)</sup> Cf. Mbh. V. cxxi sub fin. The use of ajina by ascetics is also well known.

<sup>7)</sup> Tib. 취' not in Lexx.

<sup>8)</sup> As to dharma aco see Additional Notes.

<sup>9..9)</sup> Both these words represent Ājīvaka practices; Jāt. l. c. With the first Dr. Leumann compares Aupap. § 30, V. 2 (ukkuḍuy' āsanie).

<sup>10)</sup> Cf. Bhagavatī-sūtra, tr. Hörnle, Uvās., App. p. 8. 18 (darbha).

<sup>11)</sup> Or possibly mukti; a marginal gloss apparently on this word gives 'nimittam' 'contrivance'(?). Tib.: 'dwelling possessed of a bed (저기 등록) of pestle-wood'.

<sup>12) &#</sup>x27;outsiders' i. e. non-Buddhists; cf. Senart Mhv. I. 587.

दृष्टिसमाकुल लाके विदिवा सवर्क्दृष्टिसमाम्बित तोष्ट्याः। मुद्दमपरेभिरूपायन येभी सत्यप्रकाशन तेष करोति॥ केष्चि<sup>11</sup> द्रामिडमस्त्रपंदेभी देशिय सत्य सगप्तपंदेभिः । केष उत्तर्यक्तपदेभिः केषचिदेव रक्त्यपदेभिः॥ केषुचि म्रतर्भेद्पदेभिः म्रर्थविनिग्रयवं<mark>क्रपेदे</mark>भिः । 5 वादिप्रमर्दनज्ञानपदेभिः शास्त्रश्रधर्मकमोत्तपदेभिः॥ केष्चि मानुषमल्लपरेभिः सर्वप्रवेशनिकृत्तिपरेष । केष्चि देविन इक्तिपदेभिः नागनि इक्तित यत्तपदेभिः॥ राजसायगन्धर्वपदेभिः भूतक्षम्भाएउमक्रोरगकेभिः। किंनरम्यप्सरगरुउपदेभिः सत्यप्रकाशनमोत्तपनेति ॥ 10 ते पथसत्य निकृत्तिविधिज्ञा एवमशेषत ये जिनधर्मा। धर्ममचित्तिय वाकापयज्ञा देश[150@]िय एष समाधिविक्वी॥ ते जगसौष्यत म्रयसमाधी सर्वज्ञेग म्रभिनिकामाना। रिश्ममचित्तियमुत्सुजमाना रिश्म प्रमुखिय सब विनेत्ति ॥ रिश्न प्रमुखिय दर्शयमाना यावत सब विज्ञानित रिश्न। 15 तेष् म्दर्शन भोति स्रमोघम् वेतु स्रनुत्तरि ज्ञानवरस्य ॥ दर्शिय बुद्ध विदर्शिय धर्म संघ निदर्शिय मार्ग निराणाम्। दर्शिय चेतिक ते जिनबिम्बा तेन सुदर्शनरू श्नि निवृत्ता ॥

<sup>1)</sup> ca MS.; but see below. On charms from the Dravidian country, cf. Tarantr. p. 222, where the Tib. equiv. (see note 3) is the same as here, Drāmida being a by-form of Drāvida.

<sup>2) &#</sup>x27;vajra-secrets' Tib. One may perhaps compare the Vajrajāpakrama (Pañcak. § II) and V.-Poussin Bouddhisme p. 152 sqq.

<sup>3)</sup> This is unmetrical. The Tib. seems to suggest a reading  $r\bar{a}kshasa - pic\bar{a}-capad^{\circ}$ .

<sup>4)</sup> So MS.; but qu. kushmanda?

<sup>5)</sup> acityam (?) MS.

<sup>6)</sup> Not rendered in Tib. and not quite clear in the MS.

<sup>7)</sup> So MS.; but Tib. 켁디디디 그 'becomes complete'.

रिष्म प्रमुच्चि प्रभंकर नामा या प्रभ जिल्ला करोति मद्रणां। सर्वरजं च तमं च कृतिबा सो प्रभ भारति लोकिकतानां॥ ताय प्रभासय चोदित सवास्ते जिनप्जप्रदीय धरेसी। ते जिनपूजप्रदीप धरित्वा लोकप्रदोपकरा जिन भोति॥ तैलप्रदीप घतस्य प्रदीपा दाह्र तृषा नडवेण् प्रदीपान्। 5 गन्धरमायनरत्नप्रदीपान् दत्न जिनेष् प्रभंकर लब्धाः॥ रिशन प्रमुखि प्रतारिण नामा ताय प्रभासय चोदित सलाः। \* \* \* \* नावप्रतार्णानम्बपयेष् । ह्रीषत संस्कृत वर्णित शात्ती तेन प्रतारिण रिष्ट्रि निवृत्ता॥ र्शिम पिपासविनोदिन नामा ताप प्रभासय चौदित सताः। 10 कामग्रोष् तृषां प्रजिक्ता धर्मविम् किरसार्थिक भोति॥ (कीनग्षेषु तृषां प्रज्ञित्वा) धर्मविमुक्तिरुसार्थिक भूवा। बुद्ध भवत्यम्तंबलवर्षी तृष्णिपपास्विनोदन लोके ॥ पुष्किरिणी निर्कुपतडागा उत्सय कारित बोधिनिरानाः। काम विवर्णित वर्णित[150b]ध्याना तृष्णविनोर्**नि तेन निवृ**त्ता॥ 15 प्रोतिकरी यद रिष्म प्रमुखी ताय प्रभासय चोदित सत्नाः। प्रीतिपु<mark>र्</mark>टा वर्**बोधिनिदानं चित्त** बनेत्ति भविष्य स्वयंग् ॥

<sup>1)</sup> pramunciya MS., but see below.

<sup>2)</sup> There is a lacuna here. The MS. originally continued with the line  $k\bar{a}maguneshu^{\circ}$ . The passage  $n\bar{a}vapr^{\circ}$ ...  $satv\bar{a}h$  has been supplied in the margin in a later hand. But it is clear from the Tib. (201. b. 1, 2) that some 7 pādas are still wanting. The original omission was of course due to the eye of the copyist passing from one refrain ( $^{\circ}codita$   $satv\bar{a}h$ ) to another.

<sup>3) &#</sup>x27;Things having the samskāras are disprized, the repose [of nirvāṇa] is extolled'.

<sup>4)</sup> Added from the Tib. to complete the line.

<sup>5)</sup> satvān MS., here only.

<sup>6)</sup> ব্যামের্মান্র্রাম্নির 'expanding [like a snake's hood]'?

लतणमिएउत पद्मिनष्मा यत्कृतिवर्मक् कार्राणिकानां ।
भाषित बुढगुणाः सद् कालं प्रोतिकर्ग प्रभ तेन निवृता ॥
रिष्म प्रमुश्चि रृतिकर् नामा ताय प्रभामय बोधित सवा ।
बुढरतीरत धर्मरतोरत संघरतीरत ते सद् भोत्ति ॥
त्रितपरतीरत ते सद् भूवा बुढसमागमधर्मगणार्थे ।
लब्धनुपत्तिकतात्ति लभित्त चोदित स्मारित ये बक्र सवा ॥
बुढम्रनुस्मृतिधर्मगणार्थे बोधि य चित्तगुणान्विवरिता ।
तेन रृतिकर रिष्म निवृत्ता ॥
धुण्यममुख्यरिष्म प्रमुखी ताय प्रभामय चोदित सवा ।
यानु ददित विचित्रमनेकं प्रार्थयमानु म्रनुत्तक् बोधि ॥
म्राश्य पूरितु याचनकानां यज्ञ निर्भांड तैर्यक्रमनिः ।
सर्वभिप्रायत दानु दित्वा पुण्यसमुख्य रिष्म निवृत्ता ॥
ज्ञानवती यद रिष्म प्रमुखी ताय प्रभामय चोदित सवाः ।
रक्त त धर्म मुखात् म्रनेका धर्ममुखानवबृद्धि त्रित्ते ॥

<sup>1)</sup> शुंगचुगरा 'bodily shape'.

<sup>2)</sup> nāņā MS.

<sup>3)</sup> So MS., the Tib. read codita as before.

<sup>4)</sup> This stanza or the previous one is metrically defective; but by the analogy of the previous verses, the present pada must end a stanza.

<sup>5)</sup> pañcas° MS.; but see below. Tib. ন্ম্বিন্ধ্য (202. a. 2).

<sup>6) &#</sup>x27;Unhindered' cf. sārgada.

<sup>7)</sup> ontu anekān MS. (kān a sec.). The Tib. appears to understand the passage 'Dharma [being] one is manifold by its approaches ( ) avabuddhi app. for avabudhyate 'understands' ( ) 5.3.5

धर्मप्रभेर्भ्याहित सवान् म्रयंविनिश्चय ज्ञान विभक्ती। [151 a] धर्मपरार्वविभाषण कृता ज्ञानवती प्रभ तेन निवृत्ता॥ प्रज्ञप्रदीपय घोनिरि रिश्म ताय प्रभामय चोदित सलाः। प्रन्य निमेल म्रजातविपन्नान् म्रोतिरि धर्म म्रभावस्वभावान् । मायमरोचिसमा दैकचन्द्रस्वप्रसमान् प्रतिबिम्बसमान् वा । 5 धर्म मस्वामिक शून्य निरोक्तानु भाषति प्रज्ञप्रदीप निवृत्ता ॥ धर्मविकुर्वणि रिष्म प्रमुची ताय प्रभानय चोदित सवा। धारणि म्रतपकोपु लभिवा सर्वतयागतकोषु लभेति ॥ धर्मधराण् परियक्ज क्वा धार्मिकरत करित ऋषीणां। धर्म अन्यक् क्रब जगस्य धर्मविक्वीण रिश्म निवृत्ता॥ 10 त्यागवती यद रिष्टम विमुची ताय य मत्तार चोदित सता। ज्ञात्व। ब्रनित्य खशाश्रतभोगान् त्यागरतीरत ते सद भोत्ति ॥ मत्मर्इर्म सब ग्रदासा ज्ञाव धनं स्पिनाभस्वभावं। बंक्ति त्याग प्रसन्नमनेन त्यागवतीप्रभ तेन निवृत्ता ॥ निष्परिदाक् य स्रोसरि रिश्नः ताय डु(ः)शीलय चोदित मला। 15 शीलविश्दि प्रतिष्ठित भूवा चित्त जनेति भवेप स्वयंभूः॥

<sup>1)</sup> MS. broken; a compound of  $-gr\bar{a}hita$  used actively with the meaning 'captivate, seduce'. Tib.  $\Box \not\in \eth$  ' $\Box \not \in \lnot$  (202. a. 5).

<sup>2)</sup> For \*niḥ-satva  $\Box \zeta \Box \dot \Box \zeta$  'without self or substance'. The next words must be read  $aj\bar{a}t'$  avipanna ( $nn\bar{a}$ ?).

<sup>3)</sup> i. e. udakac° & 3

<sup>4)</sup> MS., here only, obhāya samcoo.

<sup>5)</sup> Apparently for kosheshu. Tib. 자본 및 as if for kosheshyas. The next occurrence is, however, construed as an accusative.

<sup>6)</sup> ka MS.; but Tib. 4 5 4 = ye.

कर्मपये क्शले परिष्दे शील समाद्यि यदक्रसवान्। बोधिय चित्त समादयनेन रिष्म निवृत्त स निष्परिदाकः॥ [151 b] तात्तिवियुक् य स्रोसिर् रिश्नि ताय य स्रतम चोदित सवाः। क्रोधिष्ठलं म्रिधमान बिक्त नात्तिरतीरत ते सर भोति ॥ द्र:कृत तालि म्रपायमतीनां चित्त म्रतोभित बोधिनिदानं । 5 वर्णित तातिग्णाः सरकालं तेन निवृत्त स तातिवियुका ॥ रिष्म उत्तप्तवती यद मुखी ताय कुशीदय चोदित सवाः। युक्त प्रयुक्त त्रिषु रुतनेषु पूज करोत्ति म्रखिनप्रयोगाः॥ <sup>(3)</sup> [युक्त प्रयुक्त त्रिषू रुतनेषु पूत करित स्रिखिनप्रयोगाः] । ते चंत मारपया म्रतिकाताः विप्र स्प्शति मन्तर बोधिं॥ 10 वीर्य समार्षि यद्वक्तसत्वान् पूज करित त्रिष् रतनेष्। धर्म धरित्व त्रयंगत काले तेन उत्तप्तवती प्रभ लब्धा ॥ शातिकरी यद रिश्न प्रमुखी ताय विश्वात्तय चोदित सत्वाः। तेषु न रागु न देष न मोकाः बोधित भोत्ति समाक्ति चित्ताः॥ पाप कृमित्र किलिष्ट चरीये संगणिकाविनिवर्तन कृता। 15 वर्षित ध्यान प्रशास ऋरापे शासिकरी प्रभ तेन निवृत्ता ॥ प्रज्ञविषूक् य म्रोसरि र्श्मी ताय डःप्रज्ञ मंचोदित सताः। सत्यप्रतीत्य विमोननपेशिस्मिन्निद्रिय ज्ञानगति गत भोति॥

<sup>1) \( \</sup>mathbb{I}'\mathral{\pi} \) i. e. akhila.. For the scansion, cf. 260. n. 2.

<sup>2)</sup> Supplied from the Tib. (202. b. 7).

<sup>3)</sup> 결정적지, as contrasted with 결국 '디프'그, the equivalent of karonti in the last line.

<sup>4) °</sup>tur MS. contra metrum.

<sup>5)</sup> The  $anusv\bar{a}ra$  is written in the MS., but must be, like the visarga just before, disregarded in the scansion.

इन्द्रियज्ञानगतिं गत भूवा \* \* \* \* \* । मूर्यप्रदीपसमाधि लभिवा प्रज्ञप्रभास[152@]करा जिन भोति ॥ राज्यधनात्मप्रियैः परित्यागैः धर्म य मार्गित बोधिनिदानं । तं च सत्कृत्य प्रकाशिय धर्म रिष्म निवृत्त स प्रज्ञवियूकुाः॥ बुद्धवती यर रिश्म प्रमुखी ताय प्रभाय सँचोरित सताः। 5 ब्ह सक्स स्रोक स्रचित्यान् पश्यिष् पद्मवनेष् निष्मान् ॥ ब्हमकात्मत ब्हविमोता भामित ब्हविक्वं मनता। ब्दबलाविप्रभावन कृता बुद्दवती प्रभ तेन निवृत्ता ॥ ॥ ते <sup>(6)</sup> भपंदद रिश्न प्रमुखी ताव अथार्दित सब सस्पष्टाः। भूतप्रकावधिताउनबन्धे मुच्यिषु सर्व्**पसर्गभयेभ्यः** ॥ 10 ये ग्रभयेन निमन्त्रित सत्ताः प्राणिबधात् निवारित भोति । त्रायित यटकरणागत भीतास्तेन भयंदद रिश्म निवृत्ता ॥ सर्वसुखावक् ब्रोसिर् रूश्मो ताय गिलानय ब्रात्र स्पृष्टाः। मर्वत व्याधिडुखात्प्रतिमृक्ता ध्यानममाधिमुखानि लभित ॥ रोगविनोदिन मूल फलोषध रत्न रसायन गन्धनुलेपान्। 15 काणित तीर मध् घत तेलान भोजन पान ददिवय लब्धा ॥

<sup>1)</sup> This pada is not represented in the Tib.; and neither authority gives a hint as to the missing pada.

2) M. Vyutp. § 21. 47.

<sup>3)</sup> sătkṛ° seems an extraordinary short syllable; but in view of the Tib. 직장'지고, 결정'즉정' correction is unjustifiable.

<sup>4)</sup> See note above and  $sa[m]sprisht\bar{a}h$  below.

<sup>5)</sup> If we retain the reading of the MS., we must take  $\bar{a}vi$  as  $= \bar{a}vi_5k_7tv\bar{a}$ ; but the Tib. (203 a 7)  $\sqrt[8]{7}\sqrt[8]{7}\sqrt[8]{5}$  makes a correction to balarddhi (dh and v are often confused in this MS.) all but certain.

<sup>6)</sup> Sic MS.; ten' [tena samayena] abhayamda°?

<sup>7)</sup>  $\P$ N $\subseteq$  Tib. 'hiding'; as from  $ava\text{-}dh\bar{a}$ .

ब्हिनिद्र्शनि रिष्म प्रमुखी ताव सचीदित स्राप् तवासे। ब्ह त्रनुस्मिर् पश्यिषु बुहम् ते च्युत गच्छि सबुहक्तेत्रं ॥ काल करोत्ति च स्मारित बुद्धा दर्शितप्रीतकरा [152b] जिनबिम्बान। बुह्यगताः शरणं मरणाते भामिय बुह्यनिदर्शनि लब्धा ॥ धर्मप्रभाविन रिश्न प्रमुखी ताय प्रभाय संचोदित सता। 5 धर्म पठित श्रावित लिखती धर्मरती रत ते सद भौति॥ धर्मड्रिन्तिय खोतित् धर्मी धर्मगवेषिण परित म्राशा। कृत्द जनित्व प्रयुख्य धर्मे भाषत धर्मप्रभावनि लब्धा ॥ घोषवती यर रिष्म प्रमुखी बृह्मता परिचोरनतायां। यात्क शब्दप्रचार त्रिलोके सर्व तथागतघोष श्रावित ॥ 10 उच्च स्वरेण स्तवित मक्षीन तुर्यमक्तरघएरप्रदानैः। सर्वत्रगे जिनघोषकृतार्थं निश्चरि घोषवती प्रभलब्धा ॥ ते <sup>(6)</sup> ते ऽन्तरह रिश्न प्रमुखी ताय प्रभासय चोहित सत्नाः। सर्व प्रमार चिरं प्रबद्धिबा सर्वगुषीः प्रतिपद्मति योगं॥ डुष्ख म्रनेक उपह्रवपूर्ण भाषित संस्कृत नित्यमतेमं । 15 शातिनिरोधमुखं सर तेमं भाषयता श्रम्तंदर लब्धा ॥ र्शिन विशेषवती यद मुखी ताय प्रभासय चोदित सलाः। शीलविशेष समाधिविशेषं प्रज्ञविशेष शृणोत्ति जिनानां ॥

<sup>1)</sup> Here the MS reads  $sa\dot{m}co^{\circ}$ . Above (338.9) where a short syllable is equally required the reading is  $sa\text{-}sprsht\bar{a}h$ .

<sup>2)</sup> This letter is uncertain.

<sup>3)</sup> ayam arthas tair darçitah pūrvam marg.

<sup>4)</sup> i. e. bhāshātaḥ 지존시기자

<sup>5)</sup> The Tib. 국지 및 기정 6) Cf. 338 n. 6 supra.

<sup>7)</sup> sada 'kshemam samskṛta marg.: i. e. 'things compounded are described as ever unstable'.

शीलत म्रय समाधित मेयी प्रज्ञत म्रय मकाम्निराजा। [153a] य स्तुत वर्णित बोधिनिदानं तेन विशेषवती प्रभ लब्धा ॥ रत्नवियुक् य स्रोमिर रिष्म ताय प्रभासय चोदित सत्नाः। म्रतर् रत्निधान लिमला पूजपि रत्नवरेभि मक्षीन् ॥ रत्नविसर्ग जिने जिनस्तुपे संग्रव्हि कृतस्त्रजनं रतनेभिः। 5 रत्नप्रदान करित्र जिनानां रिष्मि निवृत्त य रत्नविधूँकाः॥ गन्धप्रभास य स्रोसिर् रुश्मी ताय प्रभासय चोदित सत्नाः। ष्राता म्रमानुष गन्ध मनोज्ञान् **बुद्द**ग्**णे निय्तानि भवति ॥** गन्धनुलेपनुमानुषद्वियैर्यत्कृत पूज नराधिपतीनां । 10 गन्धमयान् तिनविद्यक्स्तूपान् कृत्व निवृत्त सुगन्धप्रभासः ॥ मुञ्जिति रिष्मि विचित्रवियूक्तान् इन्द्रपताकधनाय विचित्रान् । तूर्यनिनादितगन्धप्रघूषित शोभिसुरोत्तमपुष्यविकीर्ण ॥ तूर्यप्रत्युद्गमि पूज्ञज्ञिनानां पुष्पविलेपनधूपनचूर्णैः । क्रमधनामपताकवितानैस्तेन विचित्रविपूक् निवृत्ताः॥ 15 रिश्न प्रसादकरी यद् मुखी पाणितलोपम संस्थिहि भूमिः। शोधयतो स्रिष म्राम्ममस्तूपान् तेन प्रसादकरी प्रभ लब्धा ॥ म्चिति मेघवती पर् रिश्नं संस्थिन्हि गन्ध प्रवर्षति मेघं। स्तूप वराङ्गणगन्धनलेनासिश्चिय [153b] नेघवती प्रभ लब्धा ॥ भूषणव्यूक् प्रमुचतु रश्मीनय स्रचेल सुभूषण भोसी । 20 वस्त्रनिबन्धनक्रार्विचित्रं दल विभूषण रिश्म निवृत्ता ॥

<sup>1)</sup> agrā MS.

<sup>2)</sup> nirvro . . . raśmivio MS.

<sup>3)</sup> gandhajalena snapayitvā says the marginal glossator, referring to a practice still in vogue among Buddhist pilgrims (Cunningham, Mahābodhi, p. 30).

र्शिम रसायवती यद मुखी भुतित भोज्य रसाय लभती। भोजन पान विचित्र रसाम्रान् द्व रसाम्रवती प्रभ लब्ध।॥ म्रर्थनिद्र्शनि मुचति रुमीन् रत्ननिधान लभत्ति दरिहाः। म्रतपर लिपिं त्रिभि रत्नैदीनत मर्यनिदर्शनि लब्धा ॥ चत्विशोधिन म्खति रश्मीन् म्रन्ध तदा दशि द्वप विचित्रम्। 5 दीपप्रदान जिने जिनस्तुपे चतुविशोधनि रश्नि निवृत्ता ॥ योत्रविशोधनि मुञ्जति रुश्नीन् योत्रविक्तिन युणी पृष्कब्दान्। वाखप्रदानतिने तिनस्तूपे मोत्रविशोधनि रिश्न निवृत्ता ॥ घाणविशोधनि म्खति रश्मीन् घापि म्रघापितपूर्व म्गन्धान्। गन्धप्रदान जिने जिनस्तुषे घाणविशोधनि रिश्न निवृत्ता ॥ 10 तिक्वविशोधिन मुझति रश्मीन् स्निग्धमनोत्तर्ते स्तृति ब्दान्। वाच इक्त विवर्जित क्ता सहण उदीरित रिश्म निवृता॥ कायविशोधिन मुझति र्श्मीन इन्द्रियक्तिन सुर्निद्रय भोति। कायप्रणाम जिने जिनस्तुपे कुर्वत कायविशोधनि लब्धा॥ चित्त[154a]विशोधिन मुचति रुमीन् उन्मत् सर्व सचित्त भवति । 15 चित्त समाधिवशानुग कृता चित्तविशोधिन रिश्म निवृत्ता॥ द्वपविशोधिन मुञ्जति रश्मीन् पश्यिय चित्तिय द्वपनरेन्द्रान्। द्रपकशोधनि चित्रममत्तात् स्तूप म्रलंकरता प्रतिलब्धा ॥ शब्दविशोधनि मुचिति रुश्मीन शब्द स्रशब्दत शुन्य विज्ञानी। प्रत्यय ज्ञात प्रतिश्रुततृल्यं शब्दप्रकाशन रृष्मि निवृत्ता ॥ 20 गन्धविशोधिन मुर्चात रुमीन् सर्व डॅगन्ध सुगन्ध भवती । गन्धवराय जनैर्जिनस्तूपान् स्नापनबोधिद्दम प्रभ एषा ॥

<sup>1)</sup> stauti contra metr. MS. 2) unmatta or unmatu MS.

<sup>3)</sup> durgro MS.? read dugr., metathesis metri gratia.

ते रसशोधनि मुचति रश्मीन सदिष निर्विष भीति रसाग्राः। ब्ह सम्रावकमात्पितृषां सर्वरसाम्प्रदान प्रभेषां ॥ स्पर्शविशोधिन मुर्चित र्श्मीन् कर्केखर स्पर्श मृह्य मुख भोत्ती । शक्तित्रिशृलंसितोमरवर्षा माल्य मृद्ग पडमोत्पल भोत्ती ॥ डुष्य श्रनेक मह्र सुबस्पर्शा संस्तिरि मार्गि त्रन्नित जिनानां। [154b] 5 पृष्पविलोपनचीवरसूदमा माल्यवितान प्रदान प्रभेपम् ॥ धर्मविशो[ध]नि म्ञ्चित रश्मीन् सर्वत रोमत चित्तिय धर्मान्। निर्धारतः सृणि लोकव्हितानां तोषिय सर्विधमुक्तिजिनानाम् ॥ प्रत्यय ज्ञात म्रजात स्वभावा धर्मशरीर म्रजातशरीराः। धर्मत नित्यस्थिता गगनस्था मुचैत धर्मविशोधनि लब्धा॥ 10 रिश्न सुखाप्रमुखा इति कृता एकत् रोममुखात् ऋषीणां। निद्यारि गङ्गरतोपम रश्मी सर्वपष्टाग्वधकर्मप्रयोगाः॥ ते पथ एकत रोममखातो म्रोसिर गङ्गर जोपम रूप्मी। एवमशेषत सर्वत रोमा देश समाधिविक्व ऋषीणा ॥ येन ग्योन य रिश्म निवृत्ता तस्मि ग्रुपोष् मक्तायक पूर्वे। 15 तेष तमेव प्रमुखति र श्मिं ज्ञानविक्वीण रूष ऋषीणां॥ तेष य प्राय सक्षायक पूर्वे वैरन्मोदित याचित येभिः। येभि च दृष्ट श्र्भोपचितं वा ते इम रृष्ट्मि प्रज्ञानित तेषां॥ ये च श्रभोपचिताः कतप्एयाः पृज्ञित येभि प्नः प्न ब्हाः। म्रर्थिक क्रन्दिक बुढगुणेभिः चोदन तेष करोतिर्धं रिष्मः॥ 20

<sup>1)</sup> MS. here khakkh°; see 245, n. 2.

<sup>2)</sup>  ${}^{\circ}c\bar{u}l'$ -asi. A half-danda in the MS. intended as a hyphen has been altered into  $\bar{a}$ .

<sup>3)</sup> The equiv. of this appears to be  $\Im 5' \Im$  'originating'.

<sup>4)</sup> sūcayanti dharmatām marg. 5) niḥsaranti marg.

<sup>6)</sup> For oty aya(m). Tib. as if ont' ime raçmayah.

5

10

15

मूर्य यथा जात्यन्ध न पश्यी नो च स नास्ति उदेति स लोके। चतुममेत उदागमु ज्ञाला सर्व प्रयुद्धी [155a] स्वक स्वक धर्मे ॥ एवत रहिम मकापुरुषाणां म्रस्ति च ते इतरे च न पश्यी । मिष्यकृता मधिमुक्तिविकीनाः दुर्लभ ते च उदारमतीनां ॥ म्राभर्गानि निपान विमानाः रत्न रसायन गन्धनुलेपाः। ते पि त् म्रह्ति मक्तात्मन्ननस्य ते च मुडर्लभ क्ट्इगतानां ॥ एवत रिष्म मक्षप्रवाणां म्रस्ति च ते इतरे च न पश्यी। मिध्यक्ता म्राधिम् क्तिविक्रीनाः दुर्लभ ते च उदार्मतीनां ॥ यस्यिन् र श्निप्रभेरं श्रुणिता भेष्यति श्रद्धिमृक्ति प्रसारः। तेन न काङ्ग न संशय कार्या नाङ्ग न भेष्यि मकागुणकेतः॥ ते परिवारवियुक्विक्वां स्रयसमाध्यभिनिर्क्रमाणाः। सर्वद्शि इप्रतिमानाः दर्शिय ब्हस्ताः परिवारं ॥ ते त्रिमक्ष्रप्रमाण्विचित्रं पद्ममधिष्ठिक् रिष्मवियुकाः। कायपर्यङ्क परिस्परपद्मं दर्शयि एष समाधिविकुर्वा ॥ ते दशतेत्ररज्ञोपम म्रन्ये पद्मनधिष्ठिकि संपरिवारं। सर्व परीवृत बृद्धस्तेभी ये च समाध्यसमाधिविकारी॥ ये परिपाचित तेन ऋषीणां सब निष्पादित बुद्धगुणेषु । ते परिवारि म्रतं मरूपदां सर्व उदि तिषु प्राञ्जलिभूताः॥

<sup>1)</sup> Correction in MS. perhaps meant for oyunji.

<sup>2)</sup> MS. eshata here and evata in the similar passage below. Tib.  $\frac{7}{5}$   $\sqrt{3}$  in both places, whence I have supposed the form to be connected with evam, though Ap. Pkt evadu represents iyat (Hem. VIII. iv. 408).

3) cf. 259 n. 5.

<sup>4)</sup> trisahasrapramānapadme paryankam darçayanti buddhā rddhyā marg.

ते च समाव्हित बालेशरीरे व्युतिय[155 b]व्हि यौवनवेगस्थितेभ्यः॥ यौवनवेगस्थितेष समाकित व्यतिथिकि जीर्णक वह शरीराः। जीर्णकवृद्धशरीरि समाकित व्यत्थिकि श्रद्ध उपासिककायात॥ श्रद्ध उपासिककायसमाव्हित व्युतियिहि भितृणिकायशशीरा। भित्णिकाय शरीरि समाव्तित व्यत्यिक् भित्बक्कश्रत्कायाः॥ 5 भिनुबद्धश्रुतकाय समाहित व्यतिबहि शैत श्रशैतशरीराः। शैत म्रशैतशरीरि समाव्हित व्यतियव्हि प्रत्ययब्दशरीरा ॥ प्रत्यप बुद्ध शरीरि समाव्तित व्युत्थिकि बुद्धवराप्रशरीरा। ब्हवरामशरीरि समाक्ति व्यत्थिकि रेवतक[]य शरीरा ॥ देवतकायशरीरि समाहित व्युत्यिहि नागमहर्दिककायाः। 10 नागमक् हिंककायसमाक्ति व्य्तियक् यतमक् हिंककायाः॥ यत्तमर्क्ता इंककायसमाव्तित व्यतियक्ति सर्वतभूतशरीराः। सर्वतभुतशरीरि समाहित व्यतियहि एकतरीमम्बातः॥ र्कत रोममखिरम समाकित व्यतिष्ठाकि सर्वत रोममखेष । सर्विष् रोमम्खेष् समाक्ति व्यतियक्ति एकत् वालपयातः॥ 15 एकत् वालपथरिम समाक्ति व्यतिथिक् सर्वत वालपथेभ्यः। सर्विष् वालपथेषु समाहित व्युतियहि ते परमाण्रजातः॥ एकर्जिस्म समाक्ति भूवा व्युत्यिक् सर्वर्जेभ्य अशेषम्। सर्वरत्तेषु समाहित भूबा व्यतियहि सागर्वज्ञतलातः॥

<sup>1)</sup> Marginal note (partly broken off): Buddhāh te bālye samādhim samāpannāh yauvane.

<sup>2)</sup> samādheh sakāçād uttishthanti marg.

<sup>3)</sup> pratyeka marg.

<sup>4)</sup> ekaromni līnāh santah spharanti tu, marg.

<sup>5)</sup> eki tu (here only) MS.

<sup>6)</sup> Cf. 295. 5 supra

<sup>7) °</sup>shuh MS.

सागर्वञ्चतलस्मि समाव्हित [1561] व्युतियक्ति ते मणिवतकलेभ्यः। वृत्तफलेषु समाहित भूबा व्युतिषहि र श्मिमुखेभि जिनानां ॥ रिष्ममुखेष जिनान समाव्हित व्युतिबव्हि सागरतोषनदीभ्यः। सागरतोयनदीष समाव्हित व्यतियद्धि तेन्नप्यात् मङ्गातमा ॥ तेतपबस्मि समाव्हित भूबा व्यतिबद्धि वायपबान्स्मृतीमान्। वागपये तु समाहित भूबा व्यत्यिहि भूमितलान् महात्मा ॥ भूमितले तु समाव्हित भूबा व्यतियद्धि सर्वतु देवविमानातु । मर्चि त देववलान ममा**क्ति** च्युत्थिकि ते गगनानुस्मृतीमान् ॥ र्ति समाधि विमोन्न यचित्यास्तेष त्रचित्यगुणोपचितानाम् । कल्प म्रचित्य प्रभाषियमाणाः सर्वजिनेभिन शक्य तपीत्म ॥ 1Ò सर्वतिनेभि च भाषित हते कर्मविषाकु बगस्य स्रचित्यो । नागविक् विंत बुद्धविक्वी ध्यापिन ध्यान मचित्य विक्वी॥ ते च वशे स्थित ग्रष्ट विमोताः प्रावक एक भत्रीबद्ध भोती। भूत बक्रः पुन एक भवित्वा ध्यायति प्रश्वलते गगनिस्मिन् ॥ ते कि महाकरूणाय विकीना बोधि मनिर्धकु लोक उपेती। 15 द्र्शिय कायविक्वं म्रचित्या कस्य न द्र्शिय लोक व्हितेषी ॥ चन्द्र स सूर्य नभे विचर्त्ती दर्शिय सर्वदिशि प्रतिभास । उत्समरोक्रदक्षपतडा[156b]गे भाजनरत्नसमुद्रनदीषु ॥

<sup>1)</sup> Compare the rays from the face and head of Amitabha in Buddhist art.

<sup>2)</sup> Tib. implies sarvatu . . vimāna u tsupra.

<sup>3)</sup> ete (°tě) marg.

<sup>4)</sup> Dh.-sangr. § 59.

<sup>5)</sup> onesmin MS.

<sup>6)</sup> kutra kutrety āha marg.

एवमचित्तिय दर्शियि द्वपं सर्वदशदिशि ते नर्वीराः। सर्वसमाधिविमोत्तविधिज्ञा यत्र तथागत साति स्वयंभूः॥ सागरदेव फ्रतावतिनामा यावतसत्व सम्बात्यवा। तेष स्वराङ्गरुतेष विधिज्ञा तोषिय सर्वरुतान स्वरुतेन ॥ सा कि सराग सदीष रुतावति सर्वरुते प्रतिघोष विधिज्ञा। 5 धारणिधर्मबलं वशिप्राप्ता कः स न तोषि सर्वेवकलोकम्॥ मायकरो यथ विखविधिज्ञो दर्शयि द्वप विचित्र स्रनतान। रात्रिद्वैकम् इत्क् मामान् वर्षशतं पुन स्पीतप्रदीप्तान् ॥ मायकरो कि सराग् सदोषो तोषिय मायविक् वित लोकं। ध्यान ग्रभित्त विमोत्तम्शितित कस्य न तोषिय चर्यविधित्तः॥ 10 राक्र यथे[ष] य निर्माण कांय कुर्वति वञ्च परे तलबन्ध । दर्शन सागर नाभित्रमाणं भौति समेरतले सम शीर्षः॥ सोऽपि सराग सदोष समोको राक्त निदर्शयि ईदश सही। मारप्रमर्दन लोकप्रदीय कस्य न दर्शयि ऋदि मनता॥ पश्य ग्रचित्तिय [शंक्रवि]क्वी देवसुरेन्द्ररणस्मि प्रवृत्ते । 15 यातुक बिन्बरनेकस्राणां तातुक निर्मणि शक् [157a] स्वकायान् ॥

<sup>1)</sup> From this point to the end of the chapter, a considerable number of verses not found in the Sanskrit are reproduced or added in the Tib.

<sup>2)</sup> i. e. muhūrtam ekam.

<sup>3)</sup> Syllable obliterated. Tib.  $\vec{A} = \vec{A} \cdot \vec{A} \cdot$ 

<sup>4)</sup> yasya MS.: but Tib. AN

<sup>5)</sup> Letters mostly destroyed. Tib. 지贲'- 결국' 돛자'(지팃기

<sup>6) °</sup>raasu° MS., 习 being added in the margin to indicate that we must understand an elision (dev' asur°).

<sup>7)</sup> The reading of the MS. looks more like bimdhar'; but I have replaced the present form (cf. 157 n. 1) from the Tib. which has (209. b. 6): 기계시작 (milliards of Asuras».

5

10

सर्वसुरेन्द्रसुराश्च विज्ञानी शैक्रम - पुरतो गत स्वापुम् ।
एष गृत्योत () विज्ञधराणां संभमु गिटक्सु सर्वसुरेन्द्राः ॥
नेत्र सरुम्न भयङ्कर दर्शी ब्वालप्रमुचन विज्ञ गृत्योतं ।
विमित काय द्वरासर तेत्र शक्रमुदीस्य पलांबसुरेन्द्राः ॥
सो दित इवरपुण्यबलेना शक्क विकुर्वति देवज्ञयार्थी ।
सर्वज्ञगस्य म्रशेषत त्राणां म्रतयपुण्य कुतो न विकुर्वी ()
\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*
वापुत संभुत मेघप्रवर्षा वापुत मेघ पुनः प्रसमेत्ती ।
वापुत सस्य विरोक्ति लोके वापु सुखावक् सर्वज्ञगस्य ॥
सो कि म्रशितित पार्मितासु बुद्दगुणेषु म्रशितित वापुः ।
दर्शिय लोकविपाक म्रचित्या कस्य न दर्शिय ते वरलब्धा ॥

इति शितासमुच्चये रत्नत्रयानुहमृतिनामाष्टादशः परिच्के्दः समाप्तः॥

<sup>1...1)</sup> Syllables obliterated. ya krama + pur° MS. Tib.: 지责'] 다 (Çakra) ㅈ,ངང,མརུན་རུ་བུབ་བང (as if for svaāyatana?) 취치 | 숙출동본교육도'직자'
지크도'도'숙진 (supply 'ti after gṛḥyeta?) |

<sup>2)</sup>  $pal\bar{a}tu = pal\bar{a}(yi)t\bar{a}h$ .

<sup>3)</sup> 적인적 'ordinary, moderate' a meaning which fits with the context in the two other passages (Divy., Mhv.) where itvara occurs.

<sup>4)</sup> The Tib. here reproduces a considerable passage (210. a. 2 — 211. a. 3), continuing chiefly the same topic (Çakra and the Asuras).

## XIX.

## नवदशः परिच्हेदः

ग्रन्योऽपि पुरायवृह्ये केतुः कार्यः। यो ऽयं सर्वावस्थामु सलार्वः॥

यथा कथितं चार्यस्त्रमेवे । सं तथागतचैत्ये वा तथागतवियके वा पुष्पं वा ग्रन्धं वा यूर्वं वा धूपं वा ग्रन्धं वा यूर्त्तर्वस्त्रवानां दोःशोल्यदीर्गन्ध्यमलापनपनाय तथागतशीलप्रतिलम्भाय च परिणाम-पिता सम्मार्जनोपलेपनं कु [1576]र्वन् सर्वसत्तानानप्रासादिकेपीपथिता सम्मार्जनोपलेपनं कु [1576]र्वन् सर्वसत्तानानप्रासादिकेपीपथसंपदे च परिणामपति । स पुष्पच्छ्त्रमारोपयन् सर्वसत्तानां सर्वज्ञेशपरिदाक्षियगमाय परिणामपति । स विकारं प्रविश्वेतं चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्तान् निर्वाणपुरं प्रवेशपेयं । स निष्क्रमन्नेवं चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्तान्संसार्चार्कानिष्क्रामपेयं । स लभनद्वारमुद्धाय्य10 नेवं चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्तानां लोकोत्तरेण ज्ञानेन निर्वाणसुगतिद्वारमुद्धाय्येपं । स पिथ्यदेवं चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्तानां सर्वापायद्वाराणि पिद्ध्यां । स निषीदनेवं चित्तमु-त्पाद्यति । सर्वसत्तान्वे पिर्निर्वापयेयं । स ततो च्युत्तिष्ठनेवं चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्तानेव परिनिर्वापयेयं । स शरीरगत्या गच्छ्नेवं चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्तान् च्युत्थापयेयं सर्वज्ञेशपर्यते । स शरीरगत्या गच्छ्नेवं चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्ता निःश-त्यति पर्वाप्तेष्व । स क्रस्तौ प्रतालयनेवं चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्तानां क्रिश्चान्या यद्वत्ता । सर्वसत्तानां सर्वज्ञेशयः । स श्रीचं कुर्वनेवं चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्तानां सर्वज्ञेशयः । स श्रीचं कुर्वनेवं चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्तानां क्रिक्ष्या यद्वत रागदेष्वमोकेप्यः । स श्रीचं कुर्वनेवं चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्तानां सर्वज्ञेशयः चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्तानां सर्वज्ञेशयः चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्तानां सर्वज्ञेशयः चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्वानां सर्वज्ञेशयः चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्वानां सर्वज्ञेशयः । सर्वसत्वानां सर्वज्ञेशयः चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्वानां सर्वज्ञेशयः चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्वानां सर्वज्ञेशयः चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्वानां सर्वज्ञेशयः चित्तमुत्पाद्यति । सर्वस्त्रानां सर्वज्ञिशयः चित्तमुत्पाद्यति । सर्वस्त्रानां सर्वज्ञेशयः चित्तमुत्तानां सर्वज्ञेशयः चित्तमुत्पाद्वति । सर्वज्ञेष्ति । सर्वज्ञेष्ते चित्तमुत्पाद्वति । सर्वसत्वानां सर्वज्ञेष्या चित्तमुत्वानां सर्वज्ञेष्ते चित्तमुत्वानां सर्वज्ञेष्वेष्ते चित्तमुत्वानां सर्वज्ञेष्वेष्व चित्तमुत्तान्या सर्वज्ञेष्या सर्वाचन्ति । सर्वज्ञेष्

<sup>1)</sup> Cf. Minaev, Recherches p. 108. With the foregoing line cf. 350. n. 1.

<sup>2)</sup> Cf. 3. 1 supra.

<sup>3)</sup> For pidadhat; cf. pidhitvā (Mhv.) and pithita (ibid. & Lal.-v.).

<sup>4)</sup> Sic MS. °tvānām °kriyā bhavatu?

់5

वासनामपनयेयं । स पार्री प्रतालपन्नेयं चित्तमुत्पार्यित सर्वसत्नानामनेकप्रकाराणि क्रिशर[त]ांस्यपनपेयं । मुखं प्रतालपन्नेयं चित्तमुत्पार्यित । सर्वसत्नानां सर्वधर्ममुखानि परिशोधयेयं । स र्त्तकाष्ठं भत्तपन्नेयं चित्तमुत्पार्यित । सर्वसत्नानां नानाविधान् क्रिशमलानपन्येयं । सर्वां कापावस्थां सर्वसत्नित्तसुखाप परिणामयित । तथागतचैत्यं वन्र्मान एवं चित्तमुत्पार्यित । सर्वसत्ना वन्र्नीया भवतु सर्वकस्य लोकस्येति ॥

ययवा ययार्पप्रज्ञापार्गितायां । पुनर्पर् शारिपुत्र व्याउकातारमध्यगतेन बोधित-बेन मकाप्तवेन नोच्चितितव्यं न प्तंत्रप्तितव्यम् न प्तंत्राप्तमापत्तव्यम् । तत्कस्माद्वेतोः। तथा कि तेन सर्वे परित्यक्तं सर्वसवानामर्थाय । तेनैवं चित्तमुत्पार्यितव्यम् । सचैन्मा व्याडा भत्तपेषुस्तेभ्य एव तद्दानं दत्तं भवतु । मम च दानपार्मितापरिपूरिर्भविष्यति । ग्रभ्यामना च भविष्यति । तथा च करिष्यामि पथा मे उन्तर्गं सम्यक्तंबो [158b] धिमभि- 10 सम्बद्धस्य सतस्तत्र ब्हतेत्रे तिर्यग्योनिगताः सत्नाः सर्वेषा सर्वे न भविष्यत्ति न प्रज्ञा-स्यते ॥ चोर्कातार्मध्यमतेन शारिप्त्र बोधिमबेन मकुमिबेन नोस्नमितव्यं न संत्रमि-तव्यं न संत्रासमापत्तव्यं । तत्करमाद्वेतोः । सर्वस्वपरित्यागकुशला कि ते बोधिसवा मक्रासत्वा उत्सृष्टकायेनापि च बोधिसत्वेन भवितव्यं परित्यक्तपरिष्कारोपकर्णोन च। तेनैवं चित्तम्त्पार्षितव्यं । ते चेन्मे सलाः परिष्कारोपकर्णानि क्रित तेभ्य पृवैतदानं 15 द्तं भवत् । सचेन्मां केचिद्धीविताद्यपरीपपेषुः तत्र मपा न देषो न क्रोध उत्पाद्यितव्यः। तेषामपि मया न कायेन न वचता न मनता अपराह्यां । एवं च मे तहिमन्तमये दानपार-मिता च शीलपारमिता च तातिपारमिता च परिपूरिं गमिष्यति । अनुत्तरा च में सम्य-कसंबोधिर्भ्यासना भविष्यति । तथा च करिष्यामि तथा प्रतिपत्स्ये पथा मे ऽन्तरां स-म्यक्संबोधिमभिसंबुद्धस्य सतस्तत्र बुद्धतेत्रे । एते चान्ये च दोषाः सर्वेण सर्वे सर्वथा सर्वे न 💯 भविष्यति न प्रज्ञास्यते ॥ पानीयकातार्मध्यगतेन शारिपुत्र बोधिसबे[159a]न मकास-

<sup>1)</sup> prakhyālo here MS.; below prakhālo.

<sup>2) &#</sup>x27;wholly'; v. Indices to Divy. and Mhv.

बेन नोच्चित्तितव्यं न संत्रमितव्यं न संत्रासमायत्तव्यं । तत्करमाह्नेतोः । ग्रसंत्रस्तधर्माणो कि बोधिस**बा मक्**सिबा भवति। एवं चानेन चित्तमुत्पाद्यितव्यं। सर्वस्रवानां मया सर्वत्-ष्णाचेह्रदाय शितितव्यं। न बोधिसत्वेन मकासत्वेन संत्रासमापत्तव्यं। सचेदकं तृष्णाया कालं करिष्यामि । स्रपि त् खलु प्नः सवानामितके मक्षकरूणाचितमुत्पाद्विष्यामि । 5 मको वतालपप्राया मगी सबा परेतेषां लोके एवंद्रपाणि पानीयकाताराणि प्रज्ञायते। तथा पुनर्क् करिष्यामि तथा प्रतिपत्सये यथा मे उनुत्तरां सम्यक्संबोधिमभिसंबुद्धस्य सत-स्तत्र बुद्धतेत्रे सर्वेण सर्वे सर्ववा सर्वे पानीयकाताराणि न प्रज्ञास्यते। तवा च सर्वस-त्नान् पुर्तयैः संयोजिषिष्यामि यथाष्टाङ्गोपेतपानीयलाभिनो भविष्यति । तथा रुढं वीर्यमार्-प्टिये सर्वसत्वानां कृतशो यथा वीर्यपार्गिता तहिमन्समये परिपूरिं गरिष्यति ॥ पुनर्परं 10 शारिपुत्र ब्भ्नाकातारमध्यगतेन बोधिसबेन मकुासबेन नोत्त्रसितव्यं न संत्रसितव्यं न संत्राप्तमापत्तव्यं। एवं चानेन संनाकुः संनद्धव्यः। तथा दढं वीर्यमार्टस्ये तथा च स्वं ब[159b] इतेत्रं परिशोधिपष्यामि यया मे उनुत्तरां सम्यक्तंबोधिमभितंबुद्दस्य सतस्तत्र ब्दतेत्रे सर्वेण सर्व सर्वया सर्व एवंद्रपाणि ब्यताकालाराणि न भविष्यति न प्रज्ञा-स्यते । सुखिता एव ते सवा भविष्यति सुखसमङ्गिनः। सर्वसुखसमितास्तया च करि-15 व्यामि यथा तेषां सत्नानां यो य एवाभिप्रायो भविष्यति यथ्यदेवाकाङ्किष्यत्ति मनसा तत्त-दे[व प्रा]डर्भविष्यति । तष्ययापि नाम देवानां त्रापित्त्रंशानां मनमा सर्वे प्राडर्भवति मन-सा सर्वमुत्पचते । तथा द७ं वीर्यमार्टस्ये यथा तेषां सत्नानां धार्मिका स्रभिप्रायाः परि-पृश्चिमाम्बर्धात । स्रवैकल्यं च जीवितपशिष्कारिः सर्वसवानां भविष्यति सर्वेषां सर्वतः सर्वरेति॥

20 **ए**वमयं सर्वावस्थामु सत्नार्थः पुणयवृद्धिकृतुः । विस्तरतस्त्वार्यगोचरपरिश्रुद्धिमूत्रे द्रष्टव्यः॥ क्रिच । धर्मदानं निरामिषं [۱] पुणयवृद्धिनिमित्तं भवति ॥

<sup>1...1)</sup> The underlined words form together the first line of  $K\bar{a}$ rik $\bar{a}$  26 (see the Introduction). For the second line see below [f. 162 a].

पश्चोक्तमार्याध्याशयसंचोर्नमूत्रे । विश्वातिरिमे मैत्रेयानुशंसा निरामिषदाने । यो लाभसत्कार्मप्रतिकाङ्गन् धर्मरानं ददामि । कतमे विश्वातः । यद्वत । स्मृतिमांश्च भवति
मित्तमांश्च भवति बुिंडमांश्च भवति गितमांश्च भवति धृतिमांश्च भवित प्रज्ञावांश्च भवित ।
[160 व] लोकोत्तरां च प्रज्ञामनुविध्याति । म्रत्वपरागो भवित । म्रत्वपदेषो उत्वयमोरुः । मारश्चास्यावतारं न लभते । बुर्डभगविद्धः समनुविद्धियते । म्रमनुष्याश्चनं र्वति । देवाश्चा- 5
स्योतः काये प्रतिपत्ति । म्रिमत्राश्चास्यावतारं न लभते । मित्राणि चास्याभेष्यानि भवति । यादेयवचनश्च भवित । वैशार्योश्च प्रतिलभते । सीमनस्यवङ्गलश्च भवित विद्यत्प्रशस्तश्च । मनुस्मरणीयं चास्य तद्धर्मदानं भवित । इमे मैत्रेय विश्वतिरनुशंसा इति ॥

शायप्रज्ञापार्गितायां लाक् । सचै ल्लानिकानां पुद्रलानां श्रायकर्म्मी धर्म देशयेः 'तस्यां च धर्म देशनायां ये त्रिसाक्ष्मक्रासाक्ष्मे लोकधाती सलास्ते सर्वे उर्क्लं 10 सातात्कुर्युस्तद्गापि लया में श्रावकेण श्रायककृत्यं न कृतं स्यात्। सचेत्पुनः लगानन्द लोधिसलस्य मक्तासलस्यैकमपि प्रज्ञापार्गिताप्रतिसंपुक्तं पदं देशयेः प्रकाशयेरेवमकं लया श्रावकेणाराधितः स्यां। तया च पूर्विकया धर्मदेशनया ये त्रिसाक्ष्मकासाक्ष्मे लोकधाती सलास्ते सर्वे उर्क्लं प्राप्नुपुस्तेषां चार्क्तां यदानमयं पुण्यिक्रियावस्तु शील-म[1606]यं पुण्यिक्रियावस्तु भावनामयं पुण्यिक्रियावस्तु। तिकं मन्यसे द्यानन्दापि तु स 15 लक्क पुण्यस्कन्ध[ः]। श्राक् । बक्क भगवन् बक्क सुगत । भगवानाक् । श्रतः स श्रावन्द शावक्यानिकपुद्रलो बक्कतरं पुण्यस्कन्धं प्रसवित यो लोधिसलानां मक्तासलानां प्रज्ञापार्मिताप्रतिसंपुक्तं धर्म देशयित । श्रतो उप्यानन्द बक्कतरं पुण्यस्कन्धं प्रसवित यो लोधिसलानां प्रकासित यो लोधिसलानां मक्तासलात यो लोधिसलानां प्रक्तायार्मिताप्रतिसंपुक्तं धर्म देशयित । श्रतो उप्यानन्द बक्कतरं पुण्यस्कन्धं प्रसवित यो लोधिसलानां प्रकारित यो लोधिसलस्य प्रज्ञापार्मिताप्रतिसंपुक्तं धर्म देशयित । श्रता एक्त

<sup>1)</sup> 출작·정 중키·지자여밀자기·미국 (213. b. 3) i. e. 'fully penetrates'.

<sup>2) &#</sup>x27;is regarded, remembered'; cf. Mhv. Ind.

<sup>3)</sup> Sic MS. Tib. (213. b. 5): ਨੈਂਗ੍ਰਾਂਗ੍ਰੀ ਤ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕ੍ਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰ੍ਸ਼ਿੰਕਰ੍ਸ਼ਿੰਕਰ੍ਸ਼ਿੰਕਰ੍ਸ਼ਿੰਕਰ੍ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਸ਼ਿੰਕਰਿਸ਼ਿੰਕਰ

<sup>4)</sup> ति्म (?) MS.

दिवसमिप । तिष्ठतानन्द एकदिवसः । ग्रत्तशः प्राग्नेत्तमिप । तिष्ठतानन्द प्राग्नेतं । ग्रत्तशः एकतालिकामिप । यावद्तशः एकताणमंनिपातमिप । पेपालं ॥ इदमानन्द तस्य बोधिसत्वस्य मक्तासत्वस्य धर्मदानं सर्वश्रावक्रयानिकानामिप सर्वप्रत्येकवुद्धयानिकानां च पुद्रलानां कुशलमूलमिभवति । एवं कुशलमूलसमन्वागतो बोधिसत्वो मक्तासत्वः । एवं कुशलमूल समन्वागतो बोधिसत्वो मक्तासत्वः । एवं कुशलमूलं समन्वाक्र्वस्थानमानन्दान्यकाशो पत्स बोधिसत्वो मक्तासत्वो विवर्तेतानुत्तरायाः सम्यक्संबोधेः । नैतत्स्थानं विक्यत इति ॥

कथं धर्मदानं दातव्यं। यद्यायसद्धर्मपुणउर्रोके अभिकृतं।
कालेन चो चित्तयमा[161 ब]नु पणिउतः प्रविश्य लयनं तय घंटृणिवा।
विपश्य धर्म इमि सर्व योनिशो उत्याय देशेन म्रलीनचितः॥

मुखस्यितो भोति सदा विचत्रणो मुखं निषमस्तय धर्म भारते।
उदारप्रज्ञप्त करित्व म्रासनं चौते मनोज्ञे पृथिवीप्रदेशे॥
चौतं च सो चीवर प्रावरित्वा मुस्करङ्गं च प्रसन्नरङ्गः।
म्रासेवकं कृष्ण तथा ददिता मक्षप्रमाणं च निवासियता॥

<sup>1)</sup>  $\sum_{i=1}^{n} \widetilde{\zeta}$  (214. a. 6) 'forenoon' i. e. the time before the meal ( $p\overline{u}rv\overline{u}hnabho-jana$ ), a usage new to Sanskrit. For the use of antaçah (= jusqu'à); cf. Divy. Ind.

<sup>2)</sup> From Ch. XIII. Kern tr. pp. 267—270. stanzas 24, 26—29. 32—35. The following MSS. have also been collated: at Cambridge Add. 1684 fol. 91 a 2 sqq. (C); 1683, f. 88. a. 2 (D); 2197 f. 79. a. 1 (E). All these MSS. are dated equiv. to XIth cent. A. D. In London I used the MS. called above (47. n. 5) W.

<sup>3)</sup> Scan lenam. I do not understand the metre of Kern's correction pravilayanam. The MSS and the Tib. \\[ \backsim \backs

<sup>4)</sup> vipaçyi Kern. I follow the MSS. & take it with the Tib. as a verbal form.

<sup>5)</sup> So AD (with Tib.  $\sqrt[5]{5}$ ) for  $bh\bar{a}sayate$ ; EW have the easier  $bh\bar{a}shate$ .

<sup>6)</sup> A. here inserts the pada mahāpramāṇaṃ cao repeating it below.

<sup>7)</sup> New to Skt., though seraka 'sack' occurs in Lexx.; rendered in Tib. (214.b.5) 뜻다'피로 'a dust-cloak'.

<sup>8)</sup> মৃমাঘ্বমাঠ ঠেচ' 'a full cassock'.

सपार्पोठे स्मि निषय स्नामने विचित्र उप्योहि सुसंस्तृतिस्मन्।
सुधौतपार्श उपाहिह्ला स्निग्धेन शोर्षेण मुखेन चापि ॥
धर्मासने तत्र निषीदियानः एकाय सत्तेषु समें विपश्यन् ।
उपसंहरे चित्रक्षी बहुश्च भिन्नूनशो भिनु णिकास्तिष्ठैव ॥
किलासिताश्चापि विवर्ज्ञपीत न चापि उत्पार्यि खेर्सं तां ।
स्रितं च सर्वा विज्ञहोते पण्डितः मैत्रोबलं पर्षार् भावपेच्च ॥
भाषेच्च रात्रिंदिवमयधर्मान् रष्टासकोटीनियुतैः स पण्डितः ।
संहर्षयेतां च तथैव तोषयेत् न चापि किचित्रते जातु प्रार्थयेत् ॥
खायं च भोद्यं च तथा प्रवपानं वस्त्राणि श्रष्ट्यासनचीवराणि ।
गिलानभेषद्य न चित्तेपैत्सः न विज्ञेपे[161b]त्पर्षरि किचिर्न्यत् ॥

10

5

<sup>1)</sup> pīthastha C.

<sup>2)</sup> āsanopari vastram marg. Cf. 76. 12.

<sup>3)</sup> So DE with Tib.; ostrte'smin A; oskrte'smin CW.

<sup>4)</sup> So A. The equiv. passage in the Tib. is unfortunately illegible. I preserve the reading, however as it may be at least an ancient variant, seeing that D had  $sam\bar{a}sameshu$  which has been altered to  $sam\bar{a}gateshu$ , the reading of the other MSS.

<sup>5)</sup> tham bahumçca A, tham D.

<sup>6..6)</sup> Kern renders as these as if accusatives after a verb of addressing. D has  $^{\circ}ksh\bar{u}na$  co (=  $^{\circ}ksh\bar{u}n\bar{a}m$  ca u) bhikshunikani caiva (C.  $^{\circ}n\bar{i}$  yana c $^{\circ}$ ; E.  $^{\circ}ni$ -yāni) a reading which suggests that tales of recluses are meant.

<sup>7)</sup> The Tib. here adds the stanza numbered 30 in Kern.

<sup>8)</sup> Kern's 'is indefatigable' is founded on C's reading: kilāmita na ca vivo. The reading of the text is that of A; otam pi vio D, tam cāpi EW; compare Kamma-v. p. 4. The Tib. version may rest on a reading vilāsinac cāpi vivarjagitvā.

<sup>9)</sup> So CDEW with Tib., visaheta A.

<sup>10)</sup> CDE are corrupt and unmetrical.

<sup>11)</sup> bhāveya D, bhāve ca W.; and Tib. 🖏 🕏

<sup>12)</sup> So W with Tib., oci ta jātu pro C; ocit tu sa anta D; cin na tu jānu E; ocit tanujām sa A.

<sup>13) °</sup>varam vā C. D.

<sup>14) °</sup>yeta C. D.

<sup>15) °</sup>jñāpayāye parishāya kiñcit C. D.

स्रत्यत्र चितेष मदा विचतणः भवेष बुद्धो उक्सिमे च मता।

एतच्चे मे सर्वमुखोषधानं ये धैर्म स्रावेमि क्तिष लोके॥

स्रित्रेवाक्॥ न च कस्यचिद्त्तशो धर्मप्रेम्णाऽप्यधिकतर्मनुप्रकं करोति॥

स्रार्यचन्द्रप्रदीपमूत्रे उप्याक्।

प्रथमं वाच भाषेषा नाकं वैतुत्यधित्तितः॥

एवं त्वं वाच भाषेषा पुष्मे वा विज्ञपिष्उताः।

कथं मक्तिमनां शक्यं पुरतो भाषितुं मया॥

सक्तैषां न जल्पेत तुलियवा तु भाजनं।

10 धीद्द भाजनं विज्ञानीयाः स्र्वधीष्टो ऽिष देशियः॥

यदि द्वःशीलान् पश्यीमि परिषायां बक्कन् स्थितान्।

क्षेत्रेखं मा प्रभाषे वं वर्णं द्वानस्य कितिषेः॥

भवेय्यंदि चाल्पेच्काः शुद्धाः शीले प्रतिष्ठिताः ।

मैत्रं चित्तं बनिवा वं कुर्याः मोलेखिकीं कयाम्॥

<sup>1)</sup> evam mayā E (omama CW); etan mama D.

<sup>2)</sup> yam sarvadho srāmi (sic) C; saddho srāvemi DW. and Kern.

<sup>3)</sup> Kern tr. 272. 1. 2; W 113 a 3; okasyad antao A.

<sup>4)</sup> Cf. the Vetulyaka sect (Index to Kathav.-atth. JPTS. 89 p. 222). The Tib. 보고 권 한 지지 기계 한 고집 기계 (215. a. 5) 'taught by those greatly increased (?)' (215. a. 5) seems to suggest the reading vaipulya.

<sup>5)</sup> Scanned as a monosyllable (cf. Apabhr. Pkt.  $j\check{e}$ ) in this line, and above 1....

<sup>6)</sup> Hitherto quoted from Pan. only.

<sup>7)</sup> parshāyām MS.

<sup>8) &#</sup>x27;strenge Enthaltsamkeit' B2 from M. Vyutp. without exact ref.; and so Tib. U 35'75, 'reduction of necessaries of life'. Render: 'Preach not thou abstinence'.

15

परोत्ता यदि पापेच्काः शीलवत्तो ४त्र विस्तराः । लब्धपतस्तदा भूवा वर्णे शोलस्य कीर्तयः । इति ॥

उक्तं चार्यसाग्रमितसूत्रे । तथ्यथा । समे । समवति । शमितशत्रु । स्रङ्क्रि । महुरि । मार्जिते । कराउँ । केयूरे । स्रोधवित । स्रोक्तेकयित । विश्वहिनर्मस् । मसापनये । स्रोक्सरे । सर्गियसे । [1622] यसने । केमुखी । पराखुखी । स्रामुखी । शमितानि सर्वयक्त्वन्ध- 5 नानि । निगृक्तिताः सर्वपरप्रवादिनः । विमुक्ता मार्पाशाः । स्थापिता बुँहमुद्राः समुद्वाति-ताः सर्वमाराः । स्रचलितपदपरिषुद्धा विगच्छिति सर्वमारकर्माणि ॥ इमानि सागर्मते मस्रपदानि धर्मभाणकेन सुप्रवृत्तानि कृत्वा धर्मासनिष्मेन सर्वा पर्षदं बोध्याकाराभिनिर्द्धतपा मैच्या स्परिता । स्रात्मिन वैद्यसंज्ञामुत्पाद्य धर्मे मैष-धर्मक्रां धर्मश्रवणिकेष्ठातुरसंज्ञां तथागते सत्युक्तषसंज्ञां धर्मनेच्यां चिर्रित्यतिकसंज्ञामुत्पाः । विमानि मस्रपदान्यामुखोकृत्य धर्मसंकथा करणीया । तस्य समन्ताच्यो जनशते न मारो न मार्काियका वा देवता उपसंक्रमिष्ध्यित विचेतुःकरणे । ये अप्येनमुपसंक्रमिष्यित ते अप्यस्य न शह्यत्यत्तरायं कर्त्मिति ॥

म्रजैवारु । धर्मभाषाकेन चौतेषा मुचिममुदाचारेषा मुह्नातेन मुचिनिवासितेन भवित-व्यमिति ॥

एवं धर्मदानं ॥

<sup>1)</sup> came camavo Tib. I quote the chief variants from the Tib., which as usual in mantras transliterates, instead of translating.

<sup>2)</sup> karoti Tib.

<sup>3)</sup> omvati ukohāyo Tib.

<sup>4)</sup> samitāni MS.

<sup>5)</sup> bahu MS.

<sup>6)</sup> A new form; 'occupant of pulpit.

<sup>7)</sup> Cf. Mhv. III. 416. 1, where Senart gives no rendering. 'Das Abgeneigtmachen' B<sup>2</sup>; but Tib. 역할 역소 (vexation, insult'. Morris JPTS. '89. 208 renders vicakkhu in Samy. vol. I. pp. 112—3 'perplexed'.

बोधिचितं च पुरायस्य वृद्धिकेतुः समासतः॥

यद्योक्तमार्यर्वकर्गडकमूत्रे।

तम्बर्षापि नाम मञ्जुष्मोर्नानागन्धवृताश्च चतुर्धातुसंगृकीता विवर्धते । एवमेव मञ्जु-ष्मीर्नानासंभारोपचितं बोधिसबस्य कुशलमूलं । बोधिचित्तसंगृकीतं सर्वज्ञतापिरणामितं ठ विवर्धत । इति ॥

ष्ट्रषादिका म्रादिक[162b]र्मिकाणां सक्सा बोधिसत्वशिता स्मरणार्थमुपदर्शिता। विस्तरतस्तु बुद्धविषय एव ॥ म्रत्र चास्या यथोक्तायाः शितायाः।

मि दिः सम्यकप्रकृाणानामप्रमादावियोजनात् । स्मृत्याय संप्रजन्येन योनिशिं श्चितनेन च ॥

10 तत्रानुत्पन्नानां पापकानामकुशलानां धर्माणामनुत्पाद्यिव इन्दं बनयति व्यापच्छिति वीर्यमार्भते चित्तं प्रगृह्णाति सम्यकप्रणिदधातीत्यनेन रत्ता ॥

उत्पन्नानां च प्रकृाणाय क्न्द्ं जनयतोत्यनेन श्रुह्यः । श्रनुत्पन्नानां कुशलानां धर्माणा-मुत्पादाय क्न्दं जनयति । यावडत्पन्नानां च स्थितये भूयोभावाय क्न्द्ं जनयतीत्यादि । श्रनेन वृद्धिः । एतानि च नित्यमप्रमादाधिष्ठितानि कार्याणि सर्वकुशलमूलानां तन्मूलवात् ॥

15 पद्योक्तमार्पचन्द्रप्रदीपसूत्रे।

यावत धर्माः नुशलाः प्रकीर्तिताः शीलश्रुतं त्यागु तथैव तातिः । सर्वेषु मूलं स्वयमप्रमारो निधानलम्भः सुगतेन देशित । इति ॥

को ऽयमप्रमादो नाम। इष्टविघातानिष्ठागमशङ्कापूर्वकं प्रतिकारतात्पर्य। तख्या तो-त्रकोपप्रसादस्य राज्ञे। भैषज्यतैलपरिपूर्णभाजनं गृक्तीला पिच्छ्ल[163 এ]संक्रमेण भृत्यस्य 20 गच्छ्तः॥

<sup>1)</sup> Kārikā 26 b. For 26 a see above 350. 21.

<sup>2)</sup> This is the 27<sup>th</sup> and last of the Kārikās forming the framework of the book. See the Introduction.

<sup>3)</sup> The simile is clumsily expressed, but the illustration is apparently drawn from the king's feelings on drinking a whole bowl of castor oil through servant's pramāda in stepping on something slippery, or, as the Tib. says, by a slip of the table:  $\sqrt[3]{7}$   $\sqrt[3]{7}$  The Tib. probably read °pāprasāda°. V.-P. compares Bcp. ad VII. 70 (tailapātradhāral).

उक्तं स्वार्यतयागतगुरुवमूत्रे । तत्र कतमो अप्रमादो । यदिन्त्रियसंवरः। स चतुषा द्रयाणि दृष्ट्वा न निमित्तप्राक्ते भवति । नानुव्यञ्चनप्राक्ते । एवं यावन्मनसा धर्मान्विज्ञाय न
निमित्तप्राक्ती भवति । नानुव्यञ्चनप्राक्ते । सर्वधर्मेष्ठास्वादं चादीनवं च निःशर्णं च यथाभूतं प्रज्ञानाति । श्रयमुच्यते अप्रमादः ॥ पुनर्पर्मप्रमादो यत्स्वचित्तस्य दमनं परचित्तस्यार्र्त्ता क्तेशरतेर्परिकर्मणा धर्मरतेर्नुवर्तनं यावद्यमुच्यते अप्रमादः । यस्य गुक्तकाधि ।

पते श्रद्धा चाप्रमादश्च तस्यानुक्तोमिकेन वोर्येण कार्य । येन तानप्रमादकारणान् श्रद्धाकारणांश्च धर्मान्समुदानयति । यस्य गुक्तकाधियते श्रद्धा चाप्रमादश्च वीर्यं च तेन स्मृतिसंप्रजन्ये योगः करणीयः । येन स्मृतिसंप्रजन्येन सर्वान्बोधियतान् धर्मात्र विप्रणाशयति ।

यस्य गुक्तकाधियते श्रद्धा चाप्रमादश्च वीर्यं च स्मृतिसंप्रजन्यं च तेन योनिशः प्रयोगे योगः
करणीयः । योनिशः प्रयुक्तो कि गुक्तकाधियते बोधिसत्तो यदस्ति तदस्तीति प्रज्ञाना- 10
ति । यत्नास्ति तत्नास्तीति प्रज्ञानाति । यावदस्ति संवृत्या चतुरित्यादि ॥

तयात्रैवारु।

सदा उप्रमादो क्यम्तस्य मूलं सत्वार्थपु[163b]क्तस्य च बोधिचितं । यद्योनिशशीव विवेकाचित्तमपरियकः सर्वमुखस्य मूलमिति॥

म्राह् च।

15

परात्मसमताभ्यासाद्वोधिचित्तं दृढीभवेत्। स्रापेतिकं परात्मतं पारावारं यथामुषा॥

<sup>1)</sup> i. e. °cittasya ārakshā 최저지'È'짓'짓도'지.

<sup>2) &#</sup>x27;not ministering to the love of . .' Tib. paraphrases merely by 취임'지 'avoidance'.

<sup>3)</sup> Cf. 257. 7 and Bodhic. X. 2 with comm. ad loc.

<sup>4)</sup> Cf. Mhv. I. 297. 12 et al.

<sup>5)</sup> Tib. (217. a. 2) ਨ੍ਰੀ (technical sense not registered by Jäschke). A preliminary of the first dhyāna, common to all Buddhist teaching. See Mhv. I. 228.4 (and Senart ad loc.) and Dīgha-n. I. p. 73 fin, where Rh. Davids renders 'detachment' or 'separation' (tr. p. 84 and note 2).

तत्कूलं न स्वतः पारं किमपेद्यास्त्वपारता। म्रात्मवं न स्वतः सिद्धं किमपेत्य परो भवेत ॥ तुँ इष्वेन न में बाधेत्यतो यदि न रत्ति। नागामिकायडुष्वाते बाधा तत्केन रत्ति॥ म्रक्मेव तरा ४पीति मिष्येपं परिकल्पना। 5 म्रन्य एव मृतो यस्मादन्यस्तत्र प्रजायते ॥ म्रन्यशेङ्यायते तत्र किं प्एयेन प्रयोजनं। युनः किं वृद्धकायस्य स्खाय धनसंचयैः॥ मृते गर्भगते तावदन्यो बालः प्रजायते । मृते बाल्ये कुमार्सं तन्नाशायागतो युवा ॥ 10 तत्राशाचागतो वृद्धः । एकः कायः कयं मतः । एवं प्रतित्तर्णं चान्यः कायः केशनंखादिवत् ॥ श्रव बाल्यापरित्यागाडाली याति कुमारतां। कायस्वभावो वक्तव्यो यो ऽवस्थारिकतः स्थितः। कायश्चेत्प्रतिमाकारः पे सीभस्मस् नास्ति सः ॥ 15 मूत्मभावेन चेतत्र स्थील्यं त्यत्का व्यवस्थितः। म्रनिर्देश्यः स्वतः प्राप्तः । काय इत्युच्यते न सः॥ तत्र चित्तेव मे नास्ति दश्यकायस्त् नाशवान्। म्रवस्थाभिश्च संबन्धः संवृत्या चैव दृश्यते ॥

<sup>1) °</sup>kuçalam MS.; but Tib. र्रिग्रा रे.

<sup>2)</sup> These stanzas occur with variants at Bodhic. VIII. 97-8 (V.-P.).

<sup>3)</sup> lūna punar jāta marg.

<sup>4)</sup> usually peçī; a stage of embryonic development. The marg. has: ādau kalalāt pesī [cf. Wassiljev, Buddh. 260 (236)] ante dāhād bhasma. Cf. Bcp. ad IX. 85.

<sup>5)</sup> kalpitabhedenāvara samvityā marg.

म्राग[164 a]माच तर्रास्तबं युक्त्यागमिनवारितम् । न गृणव्यतिरेकेण प्रधानं विश्वते यतः॥ न च त्रीणि प्रधानानि तथा सत्ती गुणा स्रपि। प्रत्येकं त्र्यात्मकास्ते ऽपि शेषं नै कंविधं जगत्॥ म्रचेतनं च वस्त्रादि तत्मुं बाग्यात्मकं कथम्। 5 म्बारेन परेतिपत्तिः परेतरेसतु सुबार्यः। पदारीनामकेत्वादभावस्तत्म् क्तः॥ तस्मादागमय् क्तिभ्यामनितयं सर्वसंस्कृतं । तहेतफलमंबन्धः प्रत्यत्तवात्र माध्यते ॥ स्वसंताने च दृष्टोऽसी नित्येषु च कथं यथा। 10 परमणस्तु नेकोऽस्ति दिग्भेदानुपपत्तितः॥ दीपतेलं तयं याति त्रीयमानं न लह्यते। एवं भावा न लह्यत्ते तीयमानाः प्रतित्वणं ॥ संतानः सम्दायश्च पङ्किसेनादिवन्मृषा । तत्राभ्यासादकंकारः परिमिन्कं न जायते॥ 15

<sup>1)</sup> Cf. Bodhic.t (IX) 247. 16.

<sup>2)</sup> buddha marg.

<sup>3)</sup> satvādi ibid.

<sup>4)</sup> ātmā ibid.

<sup>5)</sup> ekatvāt ibid.

<sup>6)</sup> sāmānyavastvatiriktā | satvādayah ib.

<sup>7)</sup> trigunīmayam jagad ib.

<sup>8)</sup> pradhānam ib.

<sup>9)</sup> satvarajastamasām sukhaduḥkhopekshālakshaṇatvāt marg.

<sup>10)</sup> Cf. Bodhic. IX. 130.

<sup>11)</sup> tadutpattir iti cet marg.

<sup>12)</sup> Cf. Bodhic. IX. 10 and comm.: yadi na paramārthatah satvo 'sti, katham ā samsāram satvasamtānah pravartate?

<sup>13)</sup> Ibid. IX 87.

<sup>14)</sup> samtānabhāva marg. The gloss preceding this refers to the next line (parasmin kim<sup>o</sup>): pare 'stīti nāyuktam kintu tvasmin na yuktam cet.

तस्मादेवं जगत् ज्ञेयं यथायतनसंचयः। म्रप्राप्तमेव तदृष्वं प्रतिकार्पं प्रात्मनोः॥ श्रवृक्तमपि चे देततस्वात्मन्यस्तीतरत्र न । यदयक्तं निवर्त्यं तत स्वमन्यद्वा यद्याबलं ॥ <sup>2)</sup> कपपा बक्ज डुष्खं चेत्कस्माडुत्पास्यते बलात् । 5 जगरुष्वं निद्यप्येरं कृपाडुष्वं कथं बक्र ॥ एवं भावितसंतानाः पर्इष्खममप्रियाः। म्रवीचीमवगाक्ते कंसाः पद्मवनं यथा॥ सबेष मच्यमानेष ये ते प्रामोध्यसागराः। तिरेव नन् पर्याप्त मोत्तेणाप्यरसेन किम् ॥ 10 एवं परार्थं कलापि न मदो न च विस्मयः। न विपाकपत्नाकाङ्गा परार्थेकात्तत्रषाया ॥ द्शद्क्तिसत्तम्पत्तिरात्मी[164b]या[ऽ]स्य न संशंपः । नास्त्येर्धावकाशो अपि परसौष्ये स्वसंज्ञया ॥

<sup>2) =</sup> Bodh. VIII. 104 Marginal note, apparently referring to this line: ced ante param.

<sup>3)</sup> 责人 'character'. Here used in similar sense (fixed bent of mind') to the meaning noted at 23. n. 4 (cf. Add. notes). These stanzas recur (with variants) at Bodh. VIII. 107-9, where the comm. has: evam parātmasamatayā | bhāvo anā-bhogapravṛttacittasamtatayah.

<sup>4)</sup> āçayenaiva duhkhapriyāh marg. The comm. (communicated by Prof. Poussin) continues: paraduhkhena samam tulyam priyam sukhahetur yeshām te tathā. Thus to the Bodhisat even a descent to Avīcī (cf. Kārandav. Ch. II.) is indifferent.

<sup>5)</sup> ਨੇ 'ਨੂੰਨ ਹੁੰਕਾ ਨੇ ਛੱਧਾ ਸੋਨ੍ਹੇ ਨਸ਼ (218. a. 3). 'Is there not satisfaction from this alone?' So that tair eva is taken as equiv. to teshāṃ mokshād eva. paryāptam is confirmed by Bcp.

<sup>6)</sup> daçadikshu yā satvānām samrddhih sā 'sya. Both text and gloss are somewhat obscure, but the meaning, as the Tib. shows, is: 'the happiness of all the world [must be considered as] one's own. Of this there is no doubt'.

<sup>7)</sup> So the MS. against metre and sandhi. Should we read with hiatus, osti īrshyo?

परेषामातमनो वापि सामान्या पापरेशना। प्रायान्मोर्ना चैत्रं ब्हाध्येषणयाचनं ॥ परिणामनमप्येवं निर्विशेषं प्रवर्तते । पुरायं प्रवर्तते तस्मादनतं सबधात्वत् ॥ घयं स मार्गप्रवरः तेमानत्तस्खोत्सवः। 5 बोधिसत्तमक्।सार्थ कलिलप्रीतिवर्धनः॥ पाल्यमानश्च सततं वज्जपाएयातियात्रिकैः। मार्ग्लिमकसंत्रासन्ननेर्ब्हिकंकरैः॥ संब्हराजतनया बोधिचित्तरयस्थिताः। वक्ते तेन मार्गेषा स्तुयमानाः सुरादिभिः॥ 10 तस्मादात्मवमारोप्य सर्वेष्ठभ्यासयोगतः। प्रात्मडुष्खशाल्यर्थमात्मादीन्सर्वथोतस्त्रेत् ॥ तृष्णा परिप्रको यस्य तस्य डुब्बं न शाम्यति । परिणामविनाशिलात्स दुष्वजनको यतः॥ लोंके इच्छाग्रितते च का रतिः सुमुखे भवेतु । 15 समन्नाद्क्यमानस्य नखादांके अपि किं मुखम् ॥ म्रात्मतृष्णा च सर्वेषां डुष्लाणां मूलमृत्तमे । तस्मानिकृत्मि तामेव सबेभ्यः स्वार्थम्त्सुनन् ॥

<sup>1)</sup> These are aparimāna, Vajracch. § 3.

<sup>2)</sup> ātiy° not in Lexx. ান্ত্রিই ই ঝামেন্ত্রি ক্রমান্ত্র 'choice charms [of] Vaj-rapāṇi.

<sup>3)</sup> The Tib. renders this \(\frac{7}{5}\) \(\frac{7}{5}\) \(\frac{7}{5}\) \(\frac{7}{5}\) 'having abandoned (my) own possessions'; but the meaning may be: 'even as I abandon it (viz, the thirst for 'soul') for myself, on my own account'.

तर्मह्ती ज्ञातेच्छा जेतच्या सर्वपत्नतः। म्रात्मतत्वस्मृतिं कृत्वा प्रतीत्योत्पादचित्तया ॥ यद्भयानोत्सनाम्येतत्तदेवाद्दतो भयं। प्रतित्वणं कि पात्येव कापश्चित्तं च मे यतः॥ थैरि नि[165 ६]त्याप्यनित्येन निर्मला मलवाकिना । 5 बोधिः कायेन लभ्येत नन् लब्धा मयैव सा॥ र्वमात्मानमुत्सव्य सर्वसत्वार्यमाचरेत्। भैषव्यप्रतिमाकल्पो लोकधर्मेष्वचित्रकः॥ सर्वसत्वार्थमित्रत्वे स्वप्नज्ञां विनियोजयेत्। युक्त्या संरह्य त् इट्यं सत्नेष् वोपयोजयेत्॥ 10 स्वकाषे परकाषे वा पर्ष्वं नेक् डुष्वकृत्। सबानां भोगविद्यबात् क्लेशाः शोध्याः प्रयत्नतः। लोकोपत्नीव्यात्मत्तीर्थाइतङ्गक्षणपा ३व ॥ प्रायतेत्रमिदं शुद्धं संपत्सस्यमकाफलं। स्खड्ड भिनस्तप्तं जगतस्तप्यिष्यति॥ 15 लाभमत्कारकायादि त्यक्तं नन्तने मया। कोषः कस्यार्थमस्यापि मृषा वा तन्मयोदितम् ॥ स्वार्यघ्रेषु यदि देषः कृपा कृत्र भविष्यति । निर्दयस्यापि कः कोपः परार्थो यदि नश्यति॥

<sup>1)</sup> jñātā 1 icchā tṛshṇā.

<sup>2)</sup> The Tib. appears to have read sarvasatvatah.

<sup>3)</sup> yadi nātmā mayā bodhir lābhah katham marg.

<sup>4)</sup>  $svasant\bar{a}n\bar{a}t$  marg. 'from one's own character' which is thus compared to a holy place.

<sup>5)</sup> kim artham svasantānaçodhanam ity āha.

5

म्राक्रोशादितमाः सत्यमिन्कस्तूरिकादयः। स्वाम्यसनेन दुर्न्यस्ता नोपभोग्या भवत्ति ते॥ चित्तपति प्रतीकारं न च स्वामिक्तिच्छ्या। नापि मंचोदयत्येनं भोगार्थं नोपयाति च ॥ म्रनस्मत्योपस्मत्येतानकृष्टोप्ता जिनात्मजाः । नानाविषयधातुनां सार्वे न्द्रियमकागदान ॥ विज्ञप्य स्मार्पिवैतान् ऋडानप्यपकारिणः [165b]। स्वभावात्यक्तमाध्याः स्खयत्येत्र दुष्खितान् ॥ धातवः पश्च भूवारितेजोऽनिलखमंजिताः। यावत्सत्नाः स्थितास्तावत्सर्वेषामर्थकारिषाः ॥ 10 सर्वड्डश्चरितेनेषां सतार्थाद्विनिवर्तनं । एवमेतान् करोम्येष धातुन् षडपि निर्व्यथान् ॥ यावदाकाशनिष्टस्य निष्ठा लोकस्य संभवेत्। तावत्स्थास्यामि लोकार्थं कुर्वन् ज्ञानप्रःसरः॥ म्रात्माचार्योऽन्शियष्याद्धि सदात्मानं स्शिप्यवत्। 15 श्रपृष्टा चात्मनात्मानं बलेनार्रात्ततिक्रयः॥

<sup>1)</sup> kastūrikādidānena parārtham ākroçādi kshamante nirdayāḥ marg.

<sup>2)</sup> MS. apparently: svānyās° durnnyaste; but Tib. মুব্ ম্রি'রী'নীম'নের্ব 'unintelligently offered by their owner'.

<sup>3)</sup> vanti MS.; but the Tib. appears to take the verb as parallel to samcodo. The marg. prefixes to this clause the word yena ('because').

<sup>4)</sup> Like akṛshṭāpacya and akorohin sown on virgin soil' hence, 'exuberant, enthusiastic'. The Tib. 라'힛, 작'라'지기 (219. a. 3) can hardly be right. Something like 지'씨'뒷지'지5지 would seem to be required.

5

क एव मम डुष्वेन डुष्वी स्यान्मे भयाद्रयी। तद्दोषानुषयज्ञो वा यथात्मग्रीक्रात्मनः॥ म्बविराँग्यपलायो च करूणाविषयोऽपि वा । नित्यसंनिक्तिश्चापि शिष्य म्रात्मसमः कृतः॥ क्तेशोन्मत्तोऽय मोकान्धः प्रपातबङ्गले पथि। स्खलन् परे परे शोच्यः पर म्रात्मा च सर्वरा ॥ स्खलितान्वेषणं तस्मात्समानव्यसनाज्ञनात । न युक्तं युद्धते बत्र गुणान् दृष्ट्वा ४ इतं मक्त् ॥ नैकेन शक्यमादात् मया दोषमकोदधिः। कृत्यमन्यैर्ममैवात्र को उन्यदेषिषु मेर्त्वणाः ॥ 10 परचोदनदत्ताणामनधीष्टोपकारिणां। वाका मुद्री। प्रतीच्छामि सर्वशिष्यो भवाम्यक् ॥ संयामो कि ममैकस्य बक्रभिः क्लेशशत्रभिः। तत्रैकेन रूपा।सक्तमन्ये निव्न[166a]ति मां मृखम् ॥ तत्र यः पृष्ठतो भीति स्रावयेदन्यतो ऽपि वा। 15 प्रदिष्टो वा प्रसन्नो वा समे प्राणप्रदः सुन्हत् ॥

<sup>1)</sup>  $\bar{a}tm\bar{a} guru y ...$ (two aksharas lost)  $preman\bar{i}yatv\bar{a}[t]$  marg.

<sup>2)</sup> avirāgī ຈົ້າ'スエス'カラエ 'indefatigable'.

<sup>3)</sup> 짓도'의 'hunt out', 'convict' (?).

<sup>4)</sup> īkshaṇa (adj. masc.) does not occur elsewhere uncompounded; but doshekshana is quoted from Sahityad. mā for na can hardly be correct. The Tib. apparently read: ko 'nyo dosheshu moksanah; an easy correction but not yielding very appropriate sense. The next stanza occurs with variants at Bodh. V. 74.

<sup>5)</sup> The Tib. ਧਨ੍ਧਾ ਹੈ ਧਨੇ ਧਾਨਿੰਦ ਸ਼ਿਲ੍ਹ (219. b. 4) seems to imply a reading matsukham: 'destroy my happiness'. With samgrama Poussin compares Bodh. VI. 19.

<sup>(1)</sup> स्रिलिसंकातनीलेन चीरभार्णभारिणा । विचित्रस्रभिस्कीतप्ष्य[शे]खर्ट्या[ीरणा ॥ यगपत्सर्वदिग्बद्धतेत्रसागर्चारिणा । बलिना प्रतिकार्येण सर्वमारापकारिया। नर्कप्रेतमंतापप्रशमीन्म्कवारिणा। 5 संसारगक्नात्तस्यभव्यसत्वार्यसारिणा ॥ जगनेत्रोच्<mark>चे</mark>नोत्पादिबलालङ्कार्धारिणा । विड्रषा बालवप्षा लोकविस्मयकारिणा ॥ मञ्जूषो संज्ञकं यत्तित्पएडीभूतं जगहितं। सर्वेणैवात्मभावेन नमस्तस्मै पुनः पुनः ॥ 10 म्रनेकडुष्वमंतप्तप्रक्लारनमकाक्ररं। त्रैलोक्यत्ष्णापातालप्रप्रणमकाम्ब्रम् ॥ जगिद ष्टपलस्पीतदशदिकालपपादपं। प्रार्थितप्राप्तिसंद्धष्ट्रज्ञगनेत्रोत्पलार्चितं॥ विस्मयोद्गतरोमाञ्चेर्बी धिसवशतै[:] स्तृतम् । 15 मञ्जूष्मियं नमस्यामि प्रणामिकत्तरोत्तरैः॥ निःशेषड्डष्ववैद्याय सुखसन्नप्रदायिने । सर्वाकारोपजीव्याय मञ्जूषोषाय ते नमः॥ 11

<sup>1)</sup> This and the following seven stanzas of namaskāra are omitted in the Tib. Dark blue is one of the recognized colours of Mañjuçrī.

<sup>2)</sup> For netrotsava; cf. B & R s. v. utsava.

्रेति ज्ञिनतनयानां सर्वद्याऽत्यद्गुतानां चिरितमुपनिबध्योपार्जितं यच्हुभं मे । भवतु सुखमनत्तं देकिनां तेन यावत् सुगतपदमन[166७]त्तव्योमसीमाधिपत्यं ॥ पुगयवृद्धिः समाप्ता ॥ १६ ॥

समाप्तञ्चायं बोधिसत्नविनयो **४नेकमूत्रात्तोद्दृतः शितासमुग्न**य इति ॥

<sup>1)</sup> Metre: Mālinī.

<sup>2)</sup> The Tib. adds (before the final word equiv. to samāpta) ਜ਼੍ਰੋਧ'ਤ੍ਧੋਰ ਕੈ'ਧਰੈ' ਸੁਨਾਮਵਿੱਤ' 'made by the Teacher (ācārya) Çāntideva'.

# Index I.

### Titles of works quoted

(Indications of subject are added for the longer and more important quotations).

Akshayamati-sūtra 11.8; 21.23; 33.13; 34.17; 117.13; 119.3 (on quietude of mind); 158.7; 167.1; 183.4 (on the state called muditā); 190.4 (80 forms of gruta); 212.12; 233.6; 236.1, 6 (on citta- and dharma-smrtyupasthāna); 2714; 278.4 (A° nirdeçe mahāyāna-sūtra: — on vigorous self-reliance in resolve); 285.7 (similar topic); 287.6; 291,8; 316.13 (on graddhendriya and four other indriyas).

Angulimālika [sūtra] 133. n. e.

Adhyāçayasam codana-sūtra 15.13; 97.19 (on  $sam\bar{a}d\bar{a}na$ ); 104.9, 17—116.5 (avoidance of five  $\bar{a}r\bar{a}mas$ ); 351.1 (on the  $nir\bar{a}misha$   $d\bar{a}na$ ).

Anantamukhanirhāra-dhāraņī 18. 15.

Anupürvasamudgata-parivarta 313.1.

Apararājāvavādaka-sūtra 9. 12 (value of bodhicitta by itself).

Avalokanā-sūtra 89. 15; 297. 10 — 309. 11 (on the merit of adorning  $st\bar{u}pas$  etc.).

Avalokiteçvaravimoksha 296.2 (declaration of  $parin\bar{a}man\bar{a}$ ).

Ākāçagarbha-sūtra 10.14; 11.1; 59.10—66.8 (locus classicus on sin and confession).

Āryasatyaka-parivarta (cf. KF. 210, № 13) 165. 17.

Ugrapariprochā or Ugradattap<sup>o</sup> 11.2. 18.18 (on self-abnegation); 37.7; 78, 7, 14 (duty to a wife); 120. 3 (on smrti); 136 1 (on clothing); 144. 1, 5; 145.10; 146.5; 147.20; (Ugrad<sup>o</sup>) 180.1, 14 (the preparation of the citta; indifference to lokadharmās); 192.12; 193. 3; 196. 7; 198. 1 (life in the forest); 200. 7; 267. 12 (Tib. here implies Ugragrhapati-par<sup>o</sup>) 271. 9 (on dāna-cuddhi); 315. 14.

Udayana-vatsarāja-pariprechā 80. 13 (description of fleshly passion).

368 INDEX I.

- Upāyaka uçalya-sūtra 1) 66. 9; 165. 5; 167. 3-20 (on sins through evil influence); 168. 4.
- Upāli-pariprechā 164.8 (on confession); 168.15 (formulas for confession); 178.9 (superiority of Mahāyāna-system as to release from sin); 290.3.

Karmāvaraņavicuddhi-sūtra 90. 6 (on hindrances to holiness); 172. 10.

Kāmāpavādaka-sūtra 76. 16.

Kāçyapa-parivarta 52. n. 1.

- Kshitigarbha-sūtra 13.7; 67.19 (on sin and penance); 88.1; 100.5; 176.4 (on abstention from prāṇātipāta and adattadāna).
- Gaganagañja-sūtra 33. 11; 44. 21 (on anartha-vivarjana); 50. 1 and 51. 14 (on Māra); 117. 7 (on mental cūnyatā); 126. 15; 270. 9 (on purity in giving); 271. 16 (on purity in conduct).
- Gandavyūha 2. 3 (on kshana-sampad) 5. 20 (on bodhicitta); 8. 16 (on bodhipranidhicitta) 34. 18 (on the true friend); 36. 4 and note; 95. n. 2; 101. 13; 122. 10 (on citta); 149. 7; 154. 1; 180. 15; 276. n. 2 (locus classicus on increase in holiness); 310.1, 12 (on Buddha-darçana).
- Gocarapariçuddhi-sūtra 350. 21.
- Caturdharmaka-sūtra (Feer, Fragments du Kandjour p. 196; Nanjio 266 —67) 41.7; 160.4 (ibid. p. 19); where the title of the work here quoted is Caturdharmaka-nirdeça; cf. Nanjio).
- Candrapradīpa-sūtra (called in Sanskrit Mss. Samādhirāja; both names in Tib: Tārān. p. 156, K.F. 249) 16.19; 18.11; 53.19; 100.13; 116.14; 121.2, 6—9; 134. n. s; 137. 11; 157.9—13; 166. 6; 177. 4; 179.15; 183.1; 189.4; 193.4—195.16; 242. 11 (on çūnyatā); (°dīpānumodana-parivarta); 291. 9; 354. 4 (on dharma-dāna); 356. 15.

Candrottarā-dārikā-paripṛcchā 78 19 (on passion). Cundā-dhāraņī 173.4.

[Jambhala stotra 155. n. 3].

Jñānavatī-parivarta [of Candra-pradīpa, q. v.] 134.7.

Jñānavaipulya-sūtra 192.6 (what çāstras are to be avoided).

- Tathāgatakosha-sūtra (-ogarbha-s) 171.13 (on the great sins) [cf. Subhā-shita-So fol. 99; see Additional Notes].
- Tathāgataguhya-sūtra 7.20 (on bodhicittotpāda); 126.5 (on kindly speech); 158.16 (on purity of person); 242.7; 274.3 (ten ways of showing vigour); 316.5 (the four great virtues); 357.1 (expositions of the subject of Kār. 27) Tathāgatabimba-parivarta 173.8 (merit of offering an image).

<sup>1)</sup> According to Mr. Wogihara this work is the original of Nanjio № 52 (tr. AD. 265—316) and 926, and differs entirely from Nanjio 1257 (a çāstra not a sūtra), though otherwise similar in name.

Trisamayarāja 138. 15 (charms: cf. 139. 14); 172. 13; 290. 13. Triskandhaka 290. 1; cf. 171 n. 3.

Daçadharmas $\bar{u}$ tra 5. 7; (°dharmaka-s°) 8. 8 (on bodhicittot $p\bar{u}da$ , its 4 occasions; its 2 kinds); 116. 16.

Daçabhūmika(°maka)-sūtra 10.15; 11.10; 126.9; 227.11; 287.14 (on compassion towards all); 291.11 (on the mahā-pranidhānas). See also: 'Pramuditāyām' 11.3.

Divyāvadāna (tales from): see Sangharakshita, Sūkārikā.

Dharmasamgīti-sūtra 12.8; 117.1 (action only for others); 119.11 (on smṛti and samādhi); 122.4 (on citta); 124.5; 125.1; 127.1 (on care in speech); 143.9; 145.16; 146.6 (on disinterested giving); 153.7; 179.11; 228.12 and 229.7 (on kāyasmṛtyupasthāna); 233.9; 263.1, 0 (on cūnyatā); 264.12; 284.7 (on good resolution); 286.7; 322.5, 14 and 324.5 (on mindfulness of the 'three gems').

Nārāyaṇaparipṛcchā 21. 1 (on self-denial); 147. 1 (motive for virtue); 189. 7. Niyatāniyatāvatāramudrā-sūtra 7. 1 (parable as to bodhicitta); 87. 14. Nirvāṇa [?—sūtra?] 133, note 5.

Piţakas: see Bodhisatva-po; Vidyadhara-po.

Pitṛ-(Pitā-)putrasamāgama 181. n. 4; 244. 11-256. 3.

Pushpakūţadhāranī 173.13 and 256.4—257.8 (on the dharmas and on karmaphala); 257.9—261.11 (several extracts, as to çūnyatā).

Prajñāpāramitā (1) 'mahatī' 275. 15.

- (2) Ashtasahasrikā 37.13; 314.18.
- (3) Other recensions: 49.5 (on Māra); 120.11 (on prajñā and sam prajanya) 313.18 (on anumodanānuçamsāh); 349.6 (care for universal salvation); 351.9 (on showing forth the dharma). See also Bhagavatī.

Pramuditā 11.3 (cf. supra Daçabhūmaka).

Pravrajyāntarāya-sūtra 69.6.

Praçantaviniç cayapratiharya-sūtra 16.2 (on instruction); 83.20 and 84.8 (on help to the faithful); 86.13 (on honour to bodhisats); 146.16.

Prātimoksha 125.9.

Bṛhat-sāgaranāgarāja-paripṛcchā 309. 13 (eight means to gain Buddha-samavadhāna).

Bodhicaryāvatāra 1. n. 4; 125.11—12 ('shun scandal'); 127.10—13; 155.10; 155.14—157.8 [cf. 59, note 2; 118, notes 1, 3, 7; 125, notes 1, 3; 155, note 3].

Bodhisatvapitaka 190. 12; 311. 13, 17 (honour to caityas).

Bodhisatva-prātimoksha 11.11; 17.16; 18.17; 20.12 (on self-denial); 34.13; 36.15; 55.6; 125.5; 144.9 (on liberality); 188.17.

Brahmapariprechā 125.8.

INDEX I. 370

Bhagavatī 188.5 (n. 1) (on resolutions for patience); 202.4,8; 210.3 (on meditation on the 'impurities'); 243. 15; 262. 12.

Bhadrakalpika-sūtra 8. 20 (on bodhicittotpāda).

Bhadracaripranidhānarāja, here called 290.8; 291.9; 297.1.

Bhadracaryagāthā

Bhikshuprakīrņaka 154. 17.

Bhaishajyaguruvaidūryaprabha-sūtra 13.12; 174.1—175.6 (on the virtue of sacred names and of fasting).

Manjuçri-buddhakshetragunavyühalamkara-sütra 13.16 (on bodhicittotpāda); 14. 13 (on taking vows); 53. 14; 175. 17.

Manjuçrivikridita-sutra 149. 5.

Mahākaruņā-[puṇḍarīka]-sūtra 94. 14 (parable of fisherman); 309. 5.

Mahāmegha 184 5; [cf. 133.4].

Mahāvastu: see Avalokanā-sūtra.

Mārīcī (a charm) 142. 5 (cf. Feer AMG. V. 430—432).

Mālāsimhanāda see Çrīmālāo.

Maitreyavimoksha 9.8 (on value of bodhicitta, vināpi caryayā); 177.14 (purification from sin through bodhicitta).

Ratnakarandaka-sūtra 6. 11; 356. 2.

Ratnakūța 52. 12; 53. 17; 54. 11; 55. 3; 146. 4; 148. 8. 196. 11; 235. 1 (on citta-smrti). Ratnacūda-sūtra 117.12 (sūtra described as fully discussing çūnyatā); 120.7; 229. 13 (on kāya-smṛtyupasthāna); 232. 6 (on vedanā-smṛtyo); 235. 1 (on cittasmrty°); 236. 18 and 237. 3 (on dharma-smrty°); 272. 0 (on caryā-pariçuddhi); 317. 18.

Ratnamegha 7.13 (on adhimatrādhimukti); 17.6; 36.5; 51.8,21; 52.4 (on avoidance of bad friends); 54.2 (avoidance of despair); 116.6; 121.12 (on citta); 124. 13 (Kārikā 12); 127. 16; 135. 1, 12 (on food and medicine); 137. 1, 6; 148. 5; 149. 11-151.2 (against greed and pride); 157. 16; 168.1; 179. 16; 196. 16 and note 6 (duties of forest-recluse); 209.5 (on acubhas); 267.14 (on bhogavicuddhi); 274.1; 283.13 (benevolence even to the thankless); 290.9; 291.5; 313. 10; 348. 4 (votive offerings to be made for the salvation of all).

Ratnarāçi-sūtra 55.7; 128.8 and 129.14 (on almsgiving); 137.17; 200.12 (on forest-seclusion); 312. 3, 7 (honour to caityas).

Ratnolkadhāraņī 2. 15 (on faith); 153. 11 (cittotpāda in 10 ways) 327. 5-347. 11 (on the virtues of bodhisats). (According to Mr. Wogihara this work is the original of Nanjio 785).

Rājāvādaka-sūtra (see also Apara-rājāvādaka-s°) 206. 11 (on objects of fear to the recluse).

Rāshṭrapāla-sūtra (-°paripṛcchā) \ 54. 16; 153. 1; 195. 17—166. 6; 203. 8 (R° gāthā); 318. 4 (on Buddhānusmṛti). Rāshṭrapālokta-gāthā

Lankavatara-sutra 131. 13 and note 5; 132. 1-134. 6 (on food); 135. 5.

Lalitavistara 5. 12; 203. 14-206. 10; 237. 5 (on dharma-smrti and cūnyatā).

Lokanāthavyākaraņa 241. 10 (on cūnyatā).

Lokottaraparivarta 151. 13 (on Mārakarmāņi; on pride).

Vajracchedikā 171. 9, 275. 11

Vajradhvaja-parināmanā also called Vajradhvajasūtra 22.5 and 27.4—33. 10 (on self-denial); 213 3 (on benevolence) 278. 14 (ou earnest effort); 291. 10.

Vācanopāsikāvimoksha (in Gaņḍavyūha) 36. 5.

Vidyādharapiţaka 142. 12 (charm).

Vinayaviniç caya: see Upāliparipṛcchā.

Vimalakīrtinirdeça 6. 10; 145. 11; 153. 20; 264. 6 (and note 1); 269. 11, 13 and 270. 4 (on bhoga-viçuddhi); 273. 6; 324. 10 (and note 1).

Vīradattapariprechā 34.16; 230.10

Çālistambasūtra 219. 10—227. 10 (on causation).

(atra) Çikshāsamuccaye 16.1.

Çürangamasütra 8. 19; 91. 8 (on anutpādita citta-vyākaraņa).

Çraddhābalādhānāvatāramudrā-sūtra 86.1; 87.4; 153.16; 311.6 (merit of seeing Buddha even in pictures).

Çrāvakavinaya 135. 9; 168. 12.

Crīmālāsimhanādasūtra 42. 12 (cf. Add. Not. ad loc.).

Sangharakshitāvadāna [Divyāvadāna; but see 57. n. 2 and Addit. Not. ad loc.] 57.11.)

Saddharmapuṇḍarīka 47.18 (on avoidance of frivolity); 92.8; 352.7 (how to make a dharmadāna).

Saddharmasmrtyupasthāna 12.5; 69.13-76.5 (on the future punishment of the ten sins); 125.4.

Saptamaithunasamyukta-sūtra 76.7 (avoidance of kāma); (cf. Ang. n. VII. xlvii).

Samādhirāja: see Candrapradīpa.

Sarvadharmavaipulyasamgraha-sūtra 95.11 (sin of opposing religion); 96.17.

Sarvadharm apravrttinirdeça 6.16; 90.19 (on hindrances to spiritual growth); 99.3, 16 (on solemn resolve).

Sarvavajradharamantra 140. 13.

'Sarvāstivādinām' 148. 13 cf. Add. N. (conversation on kuçalamūlāni).

Sāgaranāgarāja-po: see Brhat-sāc.

Sāgaramati[paripṛcchā]-sūtra 12.12 (on the solemnity of the saṃvara);
 41.14 and 43.5 (on study, through preachers); 50.3 (on Māra); 126.1; 127.6;
 145.8; 151.3, 7; 184.9 (patience, three-fold); 275.1 (on energy); 313.6; 355.3.
 Siṃhaparipṛcchā 5.18, 14; 53.5.

Suvarnaprabhasottama-sutra 160.12 (confession of sin); 216.6 (on maitri and karuna).

Sūkarikāvadāna [in Divyāvadāna] 177. 10.

Hastikakshya [sūtra] 133. 4 (see Additional Notes ad loc.).

# Index II.

#### Sanskrit Words.

(Nomina propria are distinguished by capital letters).

```
akalpana (?) 'imperturbable' 32.7.
akuçalāh karmapathāh (ten) 69. 13; 172. 4.
akṛshtopta 'exuberant' 363.5.
akshana (eight) 2.4; 114.14; 147.14 (cf. Suhrllekha 64. JPTS. '86, p. 19).
aksharacaryā 'study by letter (not spirit)' 96.4.
Akshobhya 14. 14 sq. (a tathagata).
agnikhada 204.11.
agniçikhācara n. of hell-birds 69. 14.
agniskandha 'naked flame' 77.4.
(buddha-) ankura (met.) 159. 21.
(nir-)angana 121. 2 (note 2).
Acela-guru 331. 12.
accha 'clear' 197.1.
acchațāsam hāta 214. 11 (note 4).
acchati (= rcchati) with acc. 298. 4 (note 3).
acchambhī 303 (note 3).
acchidracittata 117.9.
Ajīvika-guru 332.1.
ajīvikā-bhaya 'fear of not sustaining life' (so Tib.) 296. 5.
andakosha 6.12; 288.8.
atitrpti 273.14, 15.
atīcchā 'excessive desire' 255. 16.
atyaya 'transgression' 162.16; cf. Add. Notes ad loc.
atyarthābhiyoga 'déployer de l'énergie' (Feer AMG. V. 198) 160.8 (cf. Add.
      Notes).
adhikarana 'topic for debate' (cf. Asht. Prajñ. 52. 5) 195. 10.
adhipateya (? ādhipo) 28. 14.
```

```
adhi-vas 'bear with' 177. 6 (note 2).
adhishthana 'blessing' 273.2.
(an-)adhīshţa '(not) requested as a teacher' 354.10 (cf. Additional Notes on
adhyavasita (niyama): vide svananadhya°.
adhy-ā-paţ 'violate, ravish' Add. Note on 171. 16.
adhyālambana 'reaching' 123.1.
adhyāçaya definition of 285. 14.
(try-)adhvan 25. 5; 68. 10 et al.
Anantaprabha n. of a Tathagata 9.3.
Anantayaças, a king 255. s.
anapatrāpya 105. s (cf. apatrāo).
anartha-(vi) varjana Ch. V (title) and esp. 116.1-5.
 anavamardya 32.11.
danavamrdyatā 183.5.
anavaragre witthout past or future, endless.
anātha çālā-vat (simile) 'like a poor-house' 231. 5.
anālina 'not desponding' 100. 17 (note 8).
anāvaraņajñāna 29. 20.
anāvaraņatā 244. 5.
aniçrita 'independent' 126. 11.
anugraha 'support' (?) 336. 10.
(an-)anutapyanā 191. 2.
anutpattikadharmakshanti 212.14.
anupariçoshita 'repeatedly dried' 212. 3.
anumodanānuçamsāh 313. 18 foll.
anuvicărana 'research' 294.5.
anuvidhyati 'penetrates' 351.4.
anuvyañjana 183. 7 (note 4); 184. 14; 202. 10 sq.
anuçamsa (cf. bhadranuço) 124.2; 351.1-8 (vimçatir anuço nirāmishadāne).
antaçah 'jusqu'à' (cf. Divy. index) 17.18; 352.1.
anyatra with instr. 88.12.
apakshāla 145.6 (note 1).
apatrāpya 'modesty' 12. 1; 136. 1; 192. 1; (cf. trapā explained in Bcp. ad V. 32).
aparigraha 357.14.
aparinamanatā 'inflexibility' 35.6.
aparitarshanā 'non-covetousness' 183.5 (see Additional Notes).
aparitrasyanā see paritrasyanā.
aparihana 'the state of lacking nothing' 316. 6.
(tir-)apāya 54. 18; 204. 3.
aptva 'wateriness' 246. 16.
apratihatabuddhitā 183. 9.
apramāda 356. 16; 357. 1 (definition).
(smrty-)apramoshatā 30.4; 191.12.
abhavya 'incurable fool' 209. 12 (note 7).
abhidhyā 'covetousness' 74. 5; 172. 2.
abhinirvrtta 'developed' 203. 5.
```

```
abhinirharamāna and ohrta (used of attainment of dhyāna or samādhi)
       333. 13; 343. 11; 272. 11.
abhinirhāra 184. 14.
abhi-ni-viç (par.) 'be attached to' (?) 252. 10; 254. note 1; (ātm.) 'enter on' 254. 8, 13.
abhimukhī-kr 'to manifest' 216. 4.
abhi-lap 24. 16.
abhicraddadhāti 'believes in' 316. 18 (cf. Vajracch. § 21).
abhūtagata 'fallen in to error' 286.2.
abhyavakāçika (bodhisatva: see Childers s. v. dhūtanga) 137. 1.
abhyudgata 'gone forth from' 35.1.
Amitābha, Tathāgata, and his heaven 175.6.
amṛta (= nirvāṇa) 357.13 (note).
ayonicomanaskāra 'want of reflection' 157.14.
arushtacitta (sic lege: v. Add. Notes) 'with unangered mind' 23. 15.
(nir-)argada 'unhindered' 335.11.
arcciya (?) glossed 'acirena' 331.5 (note 3).
Arcishmat, a Tathagata 9. s.
alāta-vat (simile) 121. 16.
avakrānta 'engaged in', 'entered on' 270. 4.
avacara 214. 10 (note 3).
avadha 'concealment' (?) 338. 10 (note 7).
avabhāsa ('a broad hint') defined 131.3 (note 2).
avamanyanā (sic legendum) 'contempt' 9.7, 92.6.
avamardanatā 'disposition to break a command' 126. 15.
avalīyate 'desponds' (cf. alīna; and anavalīyanatā, Samādhirāja 5. 20) 264. 14.
avaskandanā 'assault' Add. Note to 172.1.
avastuka 261.5.
avasphandana 'reviling' 172.1.
avasyandanavacana 126.1 (see Add. Note ad loc.).
avikalatāh (ashta-) '(eight) states of freedom from distraction' 311. 17.
avirāgī 'indefatigable' 364.8.
(an-)avekshā (= P. upekkhā) 'non-regarding' 187.6.
avaimukhya 'not being put out of countenance' (see vaimukhya) 179. 15.
avyutthita (?) 25. 12.
avyupaccheda 'uninterruptedness' 295.9.
• a ç l o k a : see ç lok a.
asamprajanya 'not conscious' 108.8.
asampramosha 35.2.
asampravedhanatā 35.7 (note 11).
asecanakadarçana 'lovely so that no beholder cloys' (cf. Divy. Index) 322.12.
 ākāra (80 kinds) 190.5—191.3.
 Ākāçagarbha 67. 14.
āgahana-carita 'of overreaching' (?) ways 286. 1.
āgrhīta-cittatā 'niggardliness' 28.7.
āgharate 82.6.
ācārya-çāstrisamjñā 154.12.
(an-)acchindanata 'non-disregard' 126. 15.
```

```
ājāneya 26. 14 (note 3); 28. 8; 128. 7; 190. 9. oyatā 119. 5 (note 1).
ājīvika (ăjo metri gr.?) 332. 1.
ātāpa 'zeal' (Tib. brtun-ba; cf. Kārikā 8) 119. 17.
ātāpin 'zealous' 31. 3 (Divy.).
ātiyantrika 'charm, spell' (?) 361.7.
ātyayika 'harmful, prejudicial' (so Tib.) 17. 19.
ādātum 'to convict' (a fault) 364. 9.
āde ya 'acceptable' (of persons) Kārikā 10, 11.
ādim kṛtvā 292.5.
ādikarmika 'novice' ('fidèle en route pour la Bodhi', Poussin Bouddhisme 231,
       see also H. Oldenberg Z. D. M. G. 52. 650, n. 1) 11. 6; 20. 5; 104. 17; 139. 8;
       356, 6 (cf. Pali ādikammika Saddhammas. IX 12, apud JPTS. '90. 62).
adīptaçiraçcaila (used of supernatural illumination? cf. Jäschke s. v. ye-śes)
       54. 4; 191. 8. The expression also occurs twice in an unpublished fragment
       of Upāliparipṛcchā.
adhipateya 117.3 (note 1).
ādhyātmika (shadādho dhātavah) 'personal' 249. a foll.
anantarya (five kinds) (1) regarding bodhi 17.20-18.7; 257.11. (2) regarding
       āpatti 'sin' 60, 5; 67, 1; 168, 1 (cf. Pāli ānantarika, Pugg. P. 13 and Dh.-
       Spi § 1290).
āniñjya 'immobility' 223. 1 note 1.
ānuçamsa 'advantage' 121 n. 3; 195.9. Cf. Samādhir. 15.16 and Saddh-P.
       Chapter XVIII, title; where Kern (tr. 336. n. 1) against his MSS reads
       the more classical form anreamsa. See also: anucamsa.
āpatti (two kinds) 168. 16.
ābhāsa (anā°) 129. s (cf. Bodhic. V. 36 and de La V.-Poussin on Bcp. ad loc.).
āmishaprakshipta 128.7.
āmukhīkarma 33. 15.
ayatana-samcaya 'congeries of sense-spheres' 360.1.
\bar{a}r\bar{a}ma 104 \text{ fin} - 105.4; 106-11; 234. 13 seq. (cf. A in g.-n. VI § cxvii. = III. 449).
ārāmatā 191. 10.
ārambaņa 22. 1; 253. 2; 259. 10; 281. 7 (Pāli ārammana).
ārāgaņa 277. 11.
ārāgayati 30.6; 244.8 and note 1.
āryavamça (catur-) 105. 8.
ālambana (cf. ārambaņa) 235.6 (and note 3).
āloka 'light' 22. 8; 178. 6.
avarana 'hindrance' 90.6 and n. 2.
(loka-)avarjana 'winning, overcoming the world' 165. 18 (cf. Ev. Joh. XVI. 33).
avrti 311.8 and note 1.
āçaya 'determination', teaching as to, 284.6.
āçayādhyāçaya 272. 14.
āsevaka 'dust-cloak' 352 (note 7).
āhrīkya 105.8.
itihāsapūrvaka 126.13.
itvara 'ordinary, moderate' 847. 5 and note 3.
```

Indra 314. 5.

```
indriya (five, graddhendro etc. explained in detail) 316. 14-318.
ivā for ivă (cf. vā Senart Mhv. I. 371) 204. 15.
īryapathāh 51.8; 53.18.
uccaghanā 'scoffing' 45.7; 185.1; 271.6 (cf. Pāli ujjhagg[h]ikā, ujjaggh — J.P.T.S.
      '85. p. 31).
uccaistva (only once elsewhere) 'height' 312. 4.
ucchava = utsava 365.7.
ut-karsh 'exhort' (?) 197. 10.
utkutasthāyinah (ascetics) 332.7.
uttarikā (anutto) 332.1.
uttarimanushyadharmāh (uttaramo M. Vyutp. 257.4) 62.4 (cf. Pāţim. § 4).
(an-)uttrāsa 176.5 (cf. 200.14 and note 2).
utthala (?) 'plain' 249. 13.
utpāda (anutpo) kauçalya 190. 14.
utpīdanā (fem. form new) harm' 271.4.
utprāsyamana 'mocked' 266. 10.
utplava 'exaltation' of mind (B2 in literal sense only) 183.6, 8.
utsadatva 'excess' 248.5. (cf. Senart Mhv. I. 372).
utsishta (falsa lect. for utsro) 125.4 and n. 2 also 139.14 but utsrshta at 187.4;
      211.4,7.
(an-)utsrjyanatā 183.9.
udgrhīta 'captivated' «taken with a thing» 285.5.
uddana 6.6.
u d d a h a 'burning up' 177. 14 (Pali uddhayhana J.P.T.S. '87. 116).
uddhura 157. 19.
(an-)uddhuratā '(not) striving against' 192.4. Tib. hgal-ba.
Udraka (and Devadatta) 105. 17 (cf. Add. Not.).
udvaçyāpayitvā — oçyamāna 'jeer' (?) 57. 6. 8 (cf. Addit. Not. ad loc.).
udvedha 'height' 246.5.
(an-)unnada '(not) proud' 120. 4 and note 2 (cf. Pāli unnada J.P.T.S. '87. 121.
unnam: see √nam.
(an-)unnahanatā 119.5.
unnāma 105. 5; 108. 12 (cf. Pāli forms J.P.T.S. '87. 120).
unminjita 'offered' (?) 215. 16.
upakleça 'great pain' 222. 10.
upanidhyāyati 187.14.
upanibandha 220.1 °badhnāti 230.6 (cf. Pāli J.P.T.S. '87. 128).
upanigraya (= P. upanissaya) 32.4 and note 2.
upanishad (proverbial use) 187.1; 315.9.
upapatti (re-)birth 234.6.
upaparīksh 'consider' (Divy. and Pali) 198. 2.
upapāduka 175.8 note 2.
upalambhasamjñin 315.1.
```

```
(ashţāngasamanvāgata) upavāsa 175. s.
upavicarati 251.17.
upasthāyaka 200. 3 (cf. B. & R.).
upasthayakatva 'servitude' 23.7.
upāyakuçala 164. 17 sq. (esp. 165. 2).
((-an)-upāyāsa (not) 'anguish of mind' 176.5 and note 2.
upāyāsa 179. 16; 222. 10; 296. 11.
upārpayamāna (cpd. causal new) 'effect' 282. 10.
uraga 'phantom' (?) 288. 1.
ullāpana 271.6.
rjukena 169.1 and note 2.
rddhi 175.7.
ekacitta-kshana° 278.12.
ekāgratā 119.5.
ekāgrīkaroti 317.8.
ekīyamata 66. 15.
edamūka 'deaf and dumb' 284. 1. (cf. Thomas, J.R.A.S. '99 p. 491).
ettaka (= iyat) 174.15.
evata 343. s and note 2.
eshyaishikatā 183.15 and note 8.
aikadhyam 170. 14; 222. 4.
autsukya 'zeal' 184.15.
audar[i?]yakam 'bladder' 209. 9 and note 3.
auddhatya 106. 15; 118. 9; 198. 10 (cf. Bcp. ad V. 137).
audbilya 'peace of body' ('being out of a hole') 183. c; 190. 10 (B.Sk.); cf. Senart,
      Mhv. I. n. 577; also Pali ubbilla e. g. Majjh. III. 159 (M.H.B).
aupadhikam (kriyāvastu) 138.7 and note 2 cf. Minaev Rech. p. 171 sq.
aupapattyamçika 253.3.
aupalambhika 'conscientious, possessing consciousness of a religious act' 315.8;
      compare Ashtas.-P. 161.3.
aurabhrika 48.10.
                  'hardness' 245. 4, note 2; 342. 3; cf. Dh.-sni 145. 4 and Har-
kakkhata
kakkhatatva / shac. 231. 1 for a derived meaning 'old'.
katuka (sic lege) 'pond' 249.14.
kadevara = cadaver 208. 12.
kanthanādyapakarshaka n. of a class of hell-birds 70.1.
(vigata-)kathamkatha 'with doubt cleared' 317.3 (kathamkathā Saddh.-P.,
      Divy. ap. B2).
kapālāntacāra n. of a class of hell-birds 69.16.
kapi (simile) 110. 11; 204. 6.
kabhalli 'skull' κεφαλή 80.11 and Add. Not. ad loc.
karnadhāra (simile of steersman) 102.8.
(cīvara-) karņika 'bottom-ear' of a robe 249. 2.
```

```
karmapathāh akuçalāh 69. 18; 172. 4; kuçalāh 175. 11.
karmavāyu 207. 12 (cf. 170. 15).
karmārāma 112. 12 sq.
karshū 'fire, flame' 71.9; 193.7.
kalavińka (simile) 6. 18; cf. 329. 5.
(samkhyā-)kalāpa 318.2 (and note 2).
kaçambaka 'rubbish' 67. 20.
(pañca-)kashāya 'depravities' 265. 1.
kākhordaçāstra 192.8 and note 3.
kācalindika, 'a kind of down', 208. 11 note 2.
kāmamgama 32.15.
(māra)kāyika 123.4.
kārā 'praise' 150. 2 and note 1.
kārshāpaņacchedika n. of a torture 182.5 note 2.
Kāçyapa 136.10; 138.2 sqq.
kāhiti = karishyati 101.6.
kimkuçalābhiyukta (?) 50.7.
kiçavaira 'corpse' 204.14.
Kukkuravratāh 332. s and note 5.
 Vkutt 'censure' 100. 3, note 1.
 kuttakuñcaka (read kutuko, 279. n. 3) 149. 13 and note 4.
 kunāla 'Himalayan pheasant' 329.6.
 kupina 'net' 77.4.
 Kumāravratāh 332.2.
 kumbhī 75.8.
 kusamskrtātah 193.15.
 (kuhanā 'deceit' 131. s, e; 230. s (cf. Itiv. 112. 13 and Vis.-M. ap. JPTS. '93. 80).
 kuhā id 196.6.
 kuhaka (adj.) 13.9.
 krtavedita 'sorrow at [their] deeds 286.1.
 krtacah (cf. Asht. Pr.) 37. 19; (= krtena, with gen.) 350. 9.
 kṛshṇapurusha parājaya 173.6.
 kelika 'charm' (?) 237.7.
 keçonduka n. of a class of hell-birds 70.5.
 (tri-)koți 132.14; 135.2 (n. 2), 6.
 koţţarājan 159. 11 and note 2.
 kaukṛtya 135. 16; (nishko) 138. 1; 171, 4 (n. 2), 6; (atiko) 178. 14.
 kaupīna 'loin-cloth' (?) 136. 1.
 Kauçika (Indra) 314.2 note 2.
 krāyaka 'buyer' 38. s (cf. Asht. Pr.).
 (ekacitta-)kshana see ekacitta.
 kshanabhanga 234.8 (cf. Poussin, Madhy. vr. p. 4 n. 4).
 kshanasampad 114.15.
 kshata 323.9.
 kshamana 165 note 3.
 kshānti (trividha) 179.11.
  Kshāra-nadī n. of a sea 75. 10.
```

```
kshunna-vyākaranā 126.6 cf. Bcp. ad V. 54 and note there, also Subhā-
      shita-samgraha.
khakkhata v. kakkho.
 khatunka 149. note 4.
khatunkatā 279 note 3; 283. 13.
khattanka see khatunka.
khadga 'rhinosceros' simile of, 194.15; 195.16.
(agni-) khadāh 204. 11.
khalistoka 58.7 (cf. Additional Notes).
khalupaçcadbhaktika 135 note 6, cf. Buddh. Trigl. fol. 22 b.
khāņu 102.1 and note 1.
Gaganagañja, Bodhisat 127. 1.
gaņikā (simile) 105. 16, 168. 12, 326. 1.
gati 'evil ways' (four) 147. 14, 15.
gantra (?) 'cart' 28. 1.
garmut 248 note 3, cf. Harsha.-c. 52. 11.
gahanatā 'clinging to the world' 172. 3.
gāthā 37. s, 10 (cf. s. v. catushpo) 144. 14.
gādha 'desire (?)' 109. 14 and note 5.
gu (numeral = 7?) 66 note 1.
Gunadhvaja, (n.) 9 note 1.
Guhyakādhipati a 'dramatis persona' 357. 10.
grnjana 132.5.
gṛddhi 40.1, 137.4.
(tāpasa-) Gotama 331. 11.
govratikā 332. s.
ghattayitvā 'closing (the door)' 352.8 and note 3.
gharate 82.6.
ghātikā 'disposition to hurt' 269. 2.
Ghoshadatta, a Tathagata (? same as hero of Samadhi-r. Ch. V.) 8. 20.
cakshumattā (?) 30. 18.
(uc-) Vcagh 'sneer' 12. 15. 13. 1 cf. uccagghanā.
Candamaharoshana 141.1.
candālakumāra (simile) 129. 16; 150. 12, 18.
caturdikka 26. 16.
Caturdvīpeçvara 175. 10.
catushpādikā gāthā 37.8; 144.14.
(Buddha-)candra 102. 12.
Candragomin 155, note 3.
carakāḥ 331. 11 (adj. cārika?) 332. 4.
cari = caryā 13.18.
cāturdiça-sānghika 56.5; 59.14.
carakapala 'jailer' (apparently the real meaning of carapala in Divy. 565. 19)
      231.5.
```

```
cikitsita 'thinking' (?) 284. 2.
cikka 'gum' (of eyes) 231. 11.
cittakalyatā 'pleasure to the mind' (cf. also Pāli kallacitto) 213.7.
cittanagara (met.) 122. 15-123. 11.
citrīkāra 'respect' 151. 17 and note 3.
Veip
               182, note 1.
cippatika
caitya (metaphorical use, like S. Paul's 'temple of the Holy Ghost') 56. 11; 136. 2.
(coda 'raiment' 113.8 and note 3.
codaka id. 20. 17.
chambitatta (cf. Vin.-P; III. p. 69.14) 303, note 3.
chardana 'ejaculation' (usage in B. Sk. as in Pāli; cf. Divy. where however root
       = tyaj) 173. 5. cf. note 3.
chāyikā (chārikā?) 'ash' 246. 10, 11 (chāilla = 'lamp' in Pkt: but medial r is
      never changed to y].
janapadakalyānī 'belle of the district' (cf. Dīgha-N. xiii § 19) 252. s.
jambhakavidyā-çāstra 'demonology (?)' (to be avoided) 192. s.
jalamandakāh 93. 12.
Jayamati (a Buddhistic Korah) 6.16.
jaha (adj.) 273. 1 and note 1 (cf. Itiv. 108. 6).
jāgarikāyoga 191.6.
jātu (Mhv.) 69. 5.
jāpana 'maintenance' cf. yāpana 137. o.
jighatsita 'hungry' 274.7.
jihvāmishabhujah 69.17.
Jīvaka, a vaidyarāja 159.8 sqq.
jīvaçūlika (torture) 182.6.
jhallaka 48.12.
Vjhash 'destroy' 59. 12; 60. 12; 89. 8.
dākinī 'she-devil' 133. 2.
domba a low caste (Doms) 133.1.
tattu (tatta?) 'basin' (cf. Pāli tattaka, Morris in JPTS '84. p. 80) 58. 1.
tannimna (opravaņa) 106. 13.
Vtas 25. n. 3; 36. n. 1 and Add. Notes.
tātuka (correl. of yātuka) 346.16.
tāthāgata (adj.) (cf. Bodhic. V. 46) 157. 18, 20.
tāyin 31. 3; 260. 11; 300. 5 and note.
tirahkudya 76.12.
tishthatu 'let alone' (something comparatively unimportant) 309.5. 352.1; cf.
       Ch. s. v. titthati; and Majjh. I. 490, 491 (M.H.B.).
tulapicupa 'cotton-wool' (simile) 180. 14 and note.
tebhita (= tebhyas) 329. 8.
tailapācika (n. of a dish?) 182. 1 and note.
```

```
trāyastrimçāh (devāh) [for oā cf. Mhv. and Pāli] 350. 16.
trikoți see koți.
tribhava 102. 8; 312. 3; 319. 11.
triskandhaka 171.5 (note): and compare Index I.
traiyadhvika (sic lege) 139.4 (compare Add. Notes).
tvacah (shat) 70.4.
dakshinīya (B. Sk.) 'venerable' 56. 15; 151. 9; 271. 5; 286. 4.
daņ danīti-çāstra 192.7.
daņ dā payati 63. 13; 67. 10.
dantakāshtha 'toothsticks' (not to be chewed in public) 125. 5.
dantotpātaka n. of hell-birds 69 fin.
daçaddiçi 346.1.
daçavarga 169. 1 (note 1).
dāntājāneya 'well-bred bull' 190. 9.
dāsa (simile; cf. lokadāsa 35. 7) 143. 8.
Dīrghajaţāḥ (a sect) 332. 2.
durnyāsa 144.2 and note.
durvācatā 'abusiveness' 306.7.
duhçraddhaniya 'hard to believe' 174. 18;
dushkhana (duhkhada, v. l.) 'harm-doing (Tib. gnod-byas)' 156. n. 2.
Dushpradharsha a Tathagata 9.5.
dushya 'curtains', 'seat-drapery' 76. 12; 353. 1.
Devadatta and Udraka 105.17.
devāgnivat (simile) 121. 16.
Dṛḍhavikrama, a Tathāgata 9.4.
dauvarikabhūtā (smṛti) 120. 9.
daushthulya 116. 17 (note 5).
Dramida (oita?) 36. 14; 95. 6.
(matta-)dvipa (simile) 118.12.
dvīpatā 'state of being a refuge' 285. 15.
Dhanyottarā (?) Add. Note to 168.4.
dhanva 'dull' 7.9; dhanvīkr 7.11. Perhaps to be read dhandh'; see Add. Notes.
dharmatā 236. 16.
dharmadāna 352.7; 354.5.
dharmapadāh (adj.) 322. 15, interpr. by Tib. (195. a), if the reading was the
       same: chos-kyi-bgo-skal-la spyod-pa 'enjoying their share of the dharma'.
dharmabhānaka (cf. Saddh.-P. ch. XVIII) Ch. III passim; 97.3, 4; 151. 15; 284.2;
dharmamukhāh (masc.?) 'approaches to dharma' (?) 335. 14.
dharmamegha (figuratively) 103. 1.
dharmasannāha; see sannāha.
dharmasambhara-yoga, defined, 191. 4 sqq.
dharmasanaka 'occupant of pulpit' 355. 8.
Dharmodgata 39.11; 40.1.
dhātu (fem.) 138. 11 note 3.
```

```
dhatu (six) 220. 10 sqq.; 244. 11 sq.
dhāraņī 18 16; 336.8.
dhārmaçravaņika 'relating to hearing the law' 197. 16; 201. 5.
dhārmī kathā 131. 1.
/ dhŭtaguṇāḥ (cf. Samādhi-r. 5. 14) 137, note 1; 191. 10.
  dh ŭtamguna- 328. 2.
dhūtangāh 135, note 6; 137, note 1.
dhūmagāra (?) 80. 11.
dh vaja (metaph. use) 134.6.
Nakshatra-rāja, a Tathāgata 9.1.
(citta-)nagara (simile) 122. 15-123. 9.
nagarāvalambaka 9.4.
nagna-acela 331. 12; 340. 19.
natarangavacana 126. s.
nada 'artery' 221. 2.
nadacippitika (? ta) 182. 2.
nandīrāga 288. 1.
V nam with ut- 'exalt' and ava- 'cast down' 180. s.
nayuta 318.1 and note 1.
navavrana (of the body) 230. 11, note 5.
nidānam (adv. use) 100. 12.
-nidanah 'having as their object' 329. 11.
nidrārāma 111.5.
nidhyapti 33. 15; 131. 8; 152. 2. (cf Samādhi-r. ch. IV. l. 8).
nimittam karoti 'give a hint' 268.6.
(tan-)nimna 54.1; 106.13; 191.8 (note 5).
nirangana 121.2.
nirāmishacitta 'non-fleshly-minded' (cf. Kārikā 26) 148.4 cf. Samādhir. 17.6-9.
nirās vādatā 'insipidity' 277. 5.
niruddhu (?) 134.11 and note 5.
nirgamana 'decease' (?) 208. 15.
nirmana 127. 13 (paronomasia with omana); 201. 3; 316. 9.
nirmāya 'guileless' 285.8.
nirvikalpa 'free from hesitation' (Tib. mi-rtog) 324. 2.
nirviçesha with instr. 'indistinguishable from' 201. 17.
nirvrta 29.6; 45.1.
niçcari 339.12.
niçcarayati 'utters' 268. 3, 9.
niçcittatā 122.7 (note 2).
nicchadma 'without cloak (of guile)' 155. 10 Bodhic. VI 119.
nih carana ('sortie, fuite' Senart, Mhv. I. 433) 203. 16; 205. 12 (cf. (a-) nigritatva
       285. 11 and Itiv. § 43).
nishadyā 'sitting' (cf. Mhv. Index) nocitta 'a mind for (desire of) sitting' 17.18
      (and Add. Notes).
nishkana 158. 15 (note 5).
nishparidāha 121.9.
```

```
nisyanda (cf. syanda) 129. 11; 130. 2; T51. 4; 181. 10.
ni(h)satva 336.4.
nihsapatna 'unrivalled' 294.3.
nīvarana 'besetting sin' 191.7.
(dharma-)netrī 88.14; 292.1.
naigama-janapadāh 'town and country folk' (Buddhistic usage) 297. 15.
naishkramya 'renunciation' 306. 4 (note 4).
V pams 62.3; 63.6: 98.7; 158.3.
pamsana (noun) 'hurting' 10 note 4 (for 'pamsana [adj.] in the met. sense of
      'dishonouring' see B & R. s. v.; Pkt. ophamsana, Hem. Deçīn. II. 42.)
V pac 'make clear'
                    } 243. 13 and note.
pacya 'conspicuous'
pañcatrimçat Buddhāh 169 note 3.
pañcapāçaka (bandhana) 165. 5.
√pat: see adhyā-pat.
pattīyasi, (pratīyase), pattīyanti, 'believe' 174.7, 15.
-pathima 'leading to' 260. 10 and note.
parātma-samatā, otva 357. 16, 17; cf. Bodhic. VIII. 90.
parāpṛshṭhībhūta 'turning one's back' 283. 14.
parikarabandha 'girding up the loins of the mind' 276. 3.
(a-)parikarman 357.5.
parikarshana 'planning' 172 note 2; 190. 18.
parikalpam upādāya 166. 11.
parināmanā 213 note 4.
pariņāyaka 281. 19.
pari-tap 'despond' 228. 10.
pari-tas: see below (a) paritraso, and Add. Notes.
paritulana, onata 191.1, 6.
(a-)paritrasyanā (cf. Dīgha-N. I. p. 40 ad finem and Rh. Davids tr. p. 53)
      25. 7; 36. 1 note 1 and Add. Notes.
paridāha 121 note 4; 198.9; 206.4.
paridīpita 124.6.
parinishpatti 'perfection' 184.14.
parinishpanna 277. s.
parinishpādana 'completion' 282.15.
paripūri 'fulness' (cf. Senart Mhv. I. 373 ad finem). 117 note 2; 119 note 6,
      350, 18 et al.
paripraçnayati 'consider' 88.6; 152 10.
parivrājaka 331.11.
parishā = Pāli parisā (? parshada Suvarņap. 4 fin) 113. s.
(sukha-)parisarpyakam (sthāna) 'a place easy to walk about in' 197. s.
parihāra: see sapariho.
parītta 'limited, circumscribed' (suc-) 113. 15; 281. 17; 'few' 355. 1.
paryādāna 'making an end' (esp. of karma; see Divy. Index) 177. 15.
paryutthana 178 note 3 (occurs several times in Upaliparip.).
(a-)paryutthānatā 191.7.
```

```
paryupāsita 35.2.
palāça (masc.) 242. s.
paliguddha)
               50. 15 (palibodha?); 100. 4; 105. 12; 109. 1; 186. 10; 249. 8.
paligodha
paçurathagatiko Bodhisatvah 7.1 sq.
paçcimāyām pancāçatyām 88.14 (note); 104.10; 116.2 et al.
pāncagatike samsāre 91.9; 176.6.
pārājika 66. 16.
pārāvāra 357. 17.
pārihāņi [cf. aparihāņa] 308. s and note.
pārçvapārçvaka 228.13 and note.
pindartha 'concentrated meaning' 127.9, cf. pindayitva M. Vyutp. § 245. 271.
pithat = pidadhat 348. 11 and note.
pippalakā (vāyavah) 248.13.
pukkasa a low caste 133.1.
punyakriyāvastu 138. s and note.
purime = pūrvam 177.7;
purimena 193.9.
purvabhilapita 'disposition to speak first, chattiness' 183. 15.
pūrvāvadāne 10. 12 (cf. 13. 16).
prshthavamçacara (hell-birds) 70. 2.
pesī (°çī) 'embryo' 358. 15 and note.
paindilika 150. 18 (cf. paindapātika, Bodhic. X. 46, B. Trigl. 22.6 and § 45.4
      of the anonymous vocabulary published by Minaev in his Buddhism I. ii.
      p. 128).
posha 199. 8.
pragunna (pragunya?) 184, note 1.
pragharati 'ooze' 249.7.
pranidhanas, list of 291. 11 sqq.
Pratapana, a hell 85.1.
pratigha 'anger' 149.5, 6 (quasi-etymological explanation); 271.12; 272.6.
praticchādanatā 41.19 (note).
pratipaksha 160.5-6; 172.13; 173.8.
pratibhāna 15.13;
pratibhāsa 272. 10.
prativigacchati 248.10.
prativijñapti 'recognition' 250.5, 6.
( pratividhyati 317. 10.
prativedha 214, note 5.
prativinodana 120. 15 and note;
f pratisamlayana (Divy.) 'privacy' 114. 9; 120. 16.
pratisamlīna 67. 12.
pratisamvidā (cf. Samādhi-r. ch. XXIV.) 109. 6.
pratisamvedanā 'experiencing' 253. 6, 14.
praticaranāh (masc.) 'refuse' 207. 17 (cf. 191. 1).
pratihanyanā 251.14 and note.
pratyaya-yāna 328. s.
```

```
pratyarthika 'enemy' 234, 11.
pratyavalokana 'paying attention to' 148. 11 and note.
pratyāpatti 'restitution' (after repentance) 160.6; 177.9.
( (a-)pratyudāvartanam (non-) retreat 296. s.
) pratyudāvarte 'turn back' 280.7.
pratyekanaraka 57. 1; 136. 10.
prathamacittotpādika Bodhis. 212. 13.
( pradakshina 112.14.
pradakshina-grāhitā 'disposition to take well' 286. 4.
prapañcārāma 105. s; 114. 13 sqq.
prabhangura 232. note 1.
pramudita n. of a bodhisatva-bhumi and of a division of a treatise on the bhu-
      mis 10. 17; 11. 3.
pramosha cf. supra: apramoshatā, asampra°.
pralambapādam 'with one foot hanging down' 125.12 (mahārājalīlā-posture.
      Foucher Iconographie p. 67 note 5).
pralugna 56 s.
pravanatā 191. s.
pravarymāņa 'pressed to accept' 268. 4.
prasāda 'seat, locus' (cf. Atthasāl. pp. 72, 306 sq.) 250. 14.
prasrabdhi 'cessation' 255. 14.
prahāna 135. s.
prahruta 'crooked' 42.5.
prāg eva 'much more' 11.2.
prāgbhakta 'forenoon' 352.1.
pragbharata 191.8 and note.
prātihārya 'marvel, magic' 213.11; Dīgha · n. xi, passim.
prādeçika (vidhi) 125. 8 (°yāna) 183. 10.
prāntacayyāsanika 55.9 (cf. 104. 15).
prāvish-kr 194. s.
prāsangikam 168.14.
prāsādikatva 'kindliness' 157.5.
Privamkara (Bodhisatva) 168. 4; (a king) 255. 11.
Priyadarçana a Bodhisat 124.5.
prekshika (?) } 52.18; 267.15 and note.
prekshikā
premaniya 126.11 and note.
phasum 129. 8 (and Introduction § 4).
ophuta 'expanding like a snake's hood' 334. 17.
(daça-)bala 25.4; 161.2; 164.3.
bahukrtya 128. 10.
Bahucarika n. of a naraka 57.1.
bala n. of a flower 81. s.
bāhirakāh 'outsiders' 332.9.
```

bāhuçrutya 12.16; 114.2.

```
bimbara n. of a high number 157.11.
bilanga-thālikā (Pāli) Additional Note to 80. 11.
bis a (sic legendum) 'lotus-root' 137. 15 (and 'Additional Notes' ad loc.).
bukkā 'heart' 25. 11, 17.
buddhamāhātmya 145. 12.
buddhāh: see pañcatrimçat 169 note 3.
bodhikarā dharmāh 286. 14; 287. 4.
bodhimandanishadana 158. s.
bodhisatvayānika 104. 10; 116. 1.
bodhisatvapitaka 190.12.
bodhisatva-vinaya 190.4.
bodhyanga 144.10.
bhadraghata 155.8 and note 3.
bhadracarividhi (°caryāv°) 139.13 (note 7); 291.10; 316.3 (= Kārikā 25).
      Compare title of Ch. XVI.
bhadrānuçamsāh (four kinds) 313. 1.
bhaya various kinds of, 198.7-18; 296.3 sqq.
bhayin 'timorous' 364. 1.
(tri-)bhava 102.8; 312.3.
bhajana 354. 9, 10.
bhikshadā 98. s.
bhūtam (adv.?) 46. 6.
bhūtako ti 257. 15.
bhesyanti = bhavishyanti 45.12 (cf. 46.16); see also Introduction § 4.
bhaishajya (satata -bho; glāna-pratyaya-bho) 135. 8.
Makkotaka, n. of mountain 71.2.
mañcāroha 139. 15.
mativikrama 122.4.
mana-utplavakari (like Wordsworth's 'My heart') leaps up when I behold . . .
      126. 12; cf Bcp. ad I. 7 (p. 13. 11).
mantrāḥ 'spells' (ayukta-m') 113. 12 (paligodha-m') 109. 1; (vivāda-m') 108. 7.
manyanā 'self-consciousness' 251 n. 2.
( maru 307.7; 334.1.
maru-pati 'lord of the Maruts' [and devas generally] (cf. Pāli) 305.7.
marmaguhyaka (hell-birds) 70.2.
marmasthāna 'vital points (of doctrine)' 17. 10, 11 (= Kārikā 3).
mastakalunga (= mastulo) 'brains' 69. 16 note 5.
mahadgata 'great' 248. 15.
Mahāpaduma, n. of a hell 75.10.
mahāpraņidhānāni (list of) 291. 11.
mahāpramāņa 'full cassock' 352. 13.
mahāyānika 'follower of the Mahāyāna' 13.8.
Mahāvyutpatti passages used from, 67 note 2; 117 note 3; 119 note 3.
mahācāla 175 note 5.
mātrajna 'moderate' (Pali mattannu) 143. 20 (= Kārikā 14).
```

```
mātrābhojin 'eating in moderation' 129. 13 and note.
Māyā-devī 122. 14.
Māra 189. s.
Mārakarmāni (daça) 49.5-51. 20; 151. 13 sqq.; 182. 16.
Mārakāyika 123.5; 184.10.
Māradūta 184. 11.
Mārabhavanāni 284. 5.
Mārāṅkuça-viddha 151. 12.
mārgaņatā 214.7.
mālāvihāra 'votive flowerbooth 300. s.
middha 'sloth' 111.9, 13, 128.1; 197.6 et al. [cf. Additional Notes].
mukhapūram 'mouthful' 125. 11.
muditā (defined by extract) 183.4—184.4.
mudrākārāh (not to be eaten) 139. 15.
mndravare niyuktah 58.6.
mushitaçruti 108.8 and note.
mushtika a low caste 48.2.
mūtodī (lī) 210. s note 3; 231. 1.
mūlāpatti (five kinds of sin) 59. 11-60; 66. 12, 15 sq.; 167. 19.
mṛgacaryā 332.3.
mṛshāmoshadharma 261.8; cf. Madhy-vr. 10.20.
medakasthālī 'vessel of grog' (malt, acc. to Tib.) simile, 231. 2.
mraksha 198. s ('persistence in wrong-doing' B2 from B. Sk.; 'hypocrisy' Ch.).
mrakshana ('massage'?) 132.6.
yatha-r-iva 304. 10 et al.
Yaças, a Tathāgata 9.2.
yātuka = Pāli yattaka 328. 11; 339. 10.
yāthāvatah 260. n. 2.
(pratyaya-) yāna 328. s.
yāpanā 127. 19 (cf. jāpanā).
yāma-laukika 130. 17.
yāvat (1) = peyyālam 93. 1; 171. 10. et al. (often denoting an omission made by
          a redactor).
       (2) 'least of all' 252. 9 (note) sqq.
vuktyāgama 359.1.
yugamātraprekshin 'looking only a yoke's length before him' 128.6 (note);
      267. 15.
yunjishyami, ghatishye 201.4 (note).
yogakshema 147.4.
rajoharana 'broom' 35.8 (cf. Jacobi, Jain-sūtras I. [SBE. vol. XXII p. 57]).
ranya = aranya 329.13 (cf. daka for udaka) p. 57, note 2).
ratha (metaphor) 361.9.
raçmi mystic rays, list of 333. 14-342. 18.
r\bar{a}ksha(m) = raksh\bar{a} 309.2.
-rāgayāti (ā-, vi) 30. 6, 7.
```

```
—rājan at end of cpd. 178.7; 246.4.
rājāna- (as cpd. base; cf. Mhv. Index) 45.9 (note).
Rāhu 346. 11.
ruksha 'rough' 131.4.
Rutāvatī, a sāgara-devī, inventress (?) of music 346. s.
lapana 'babbling' 268. 6 (cf. Bcp. ad V. 75, and Vis.-m. ap. JPTS. '91-3, p. 80).
layana Add. N. to 29.14; 178.2 (contrasted with grha).
lacuna 132.5.
lābhasatkāra 104. 17; 105 passim and 148. 16 (Kārikā 16).
lālapyana 'lamentation' 222. 8 (note).
līnatā 'despondency' (new meaning, cf. līyate 185. s); 179. 14; 183. 5.
lūha 128. 16 (note); 129. 9; 130. 5; 131. 4.
leya 'snare' 77.4.
lokadāsa 35. 7 (cf. dāsa 143. 8).
lokadharma (ashta) 180. 2 (note).
lokapradyota 'Light of the World' 298. 6; 310. 4.
lokāyata-mantra 148. 10; -çāstrāņi 192. 7.
vamça (caturārya°) 105. s (note).
vanka («forme pracrite du sanscrit vakra dans le sens moral» (Senart, Mhv.
       I. 450) 230. 3.
vanīpaka (°īyaka) (Divy.) 26. 5 et al.
varga (daça-, pañca-) 169. 1.
v\bar{a} = iva (cf. Mhv. Index) 275.8.
vādavidvācāstra 192. s.
vanta 'removed' 173.9 (note).
vālapatha = 'hair's breadth 295. 5; 344. 16.
v\bar{a}lik\bar{a} = v\bar{a}luk\bar{a} 'sand' 312. 4; 314. 18.
vikalpa, see nirviko.
vikuțțanā (censure' 100. s (note).
vikurva (°vana and °vita) 'miraculous power' 327. 20 (note); 330, 12; 342, 16.
vighāta 'loss of', 'separation from' (with disjunctive instrumental?) 268.7.
vicakshuh-karana 'vexation' 355. 12.
(a) vicikitsaka 'not doubting' 36.7.
vicchidra (Pāli, vicchidaka) 77. 12.
vijahya (from 1/hā) 106. 11.
(a-)vijňaptika 234. 2.
vithapanā 180. 4 (note); 236. 1-4 (definition).
vidūshanā 'self-reproach' (cf. Feer, cited in Add. Notes) 160. 5-14.
vidyuccakrāçani (simile) 105. 11.
Vfdyutpradīpa, a Tathāgata 9. 2.
vidhamanaka 'bellows' 249. 2.
vidhamanatva, otā 31.10 and note; 192.1.
vinīlaka 211. 1 (note).
vipatmaka 211. 1.
viparyāsa (four) 198. 11, 12; cf. Poussin, Muséon. N. Sér. I. 236.
```

```
vipaçyanā (cf. Lal.-v. 146.7) 'keensightedness' 108.16.
vipūyaka 211. 1.
vipratisāra 'repentance' 160.7.
(atio) vipratisarin 'remorseful' (Lal-v. and Divy.) 178. 14.
Vimalatejas 189. 9 sqq.
vi-rāgaya 30.7.
vilohita = lohita 'blood' 81. 14.
vivarnita 'blamed, condemned' (also Lal.-v. apud B2) 281. 12.
viveka 'detachment' 357.14 and note.
(a-) vicarana 235. 11.
(pranidhana-) viçuddhi (four kinds) 311.14.
viçeshagāmitā 'being in the way to distinction' 316.5, s.
vishkambhanatā 'disposition to check or hinder' 191.7.
vishkambhayati 'ungirds' 279.6-7.
vishthihate (vitishthate; cf. vyutthihi 344) 18.6 (note); cf. M. Vyutp. page 87,
       note 9.
visam vādaka 13. 10.
visabhāga 'different' 296.9 (note).
visrambhaghātikā 'destructiveness of trust' 269. 2.
vihāra 213.12 (note).
vihethanā (= vihetha Lal.-v.) 'harm' 271. 8 et al, also Asht.-P. 417. 2.
vīrya (sāmtatya-), definition, 51.9.
vṛshabhita 214.1 and note.
vaitulya (v. l. vaipulya; see Additional Notes) 354. 6.
vaidhurya (?) 136. 9 (note).
(a-) vaimukhyam (cf. Samādhi-r. 5.21) '(not) being put out of countenance'
       179. 15.
vaiyāpṛtya (or, ovṛtya. Senart, Mhv. I. n. 594 maintains the form vṛtya, com-
       paring the Pali rayyaracca) 'service' 50. 15; 55. 6; 114. 3, 5, 7 (note 1).
vairamanacakra (cf. Mhv. I. 128.7; Suvarna-p. 3 fin) 176. 8.
Vairambha (n. of a proverbially strong wind) 246. 11 (note).
vaiceshikatā (abstr. form new) 'faculty of distinction' 277. 4.
vyavadāna 172. 11 (n. 5).
vyādhmātaka 211.1.
vyāpāda 'desire to injure' (B. Skt.) 269. 1.
vyāpṛta (partic.) 143. 8 (cf. vyāpṛtatā, Harsha-c. 179. 8).
vyupaparīksh (new cpd.) 122. 1.
\nuvraj (\bar{A}tm.) = varj 309. 4.
çamatha-vipaçyanā 272. 16 (note).
(a-) çarana (?) 235. 11.
çalya (metaph.) = σκόλο\psi 231. 2; 288. 3; 322. 6.
çastrakāh (vāyavah) 248. 12.
Çantamati 159. 13, 15.
çāradya 'timidity' 296. 7 (note).
çāstrasamjña 98. 7; 154. 12.
```

```
( çikshāpada 11. 15; 143. 20.
cikshāpadāni (several groups) 174. 1 sqq.
Çibirājā (tale of) 97 note 2.
çivapathika 211.9 and note.
cukladharma 187. 16 (note); 199. 13.
çuddhadrshti 135.3.
çünyatā: see sarvākāravara; pudgalaçū° 242.5.
çunyatadhimukti (salvation from sin by its means) 171. 13 sqq.
çünyatāvādin 264. 12.
çaikshaka 55. 10 (note).
çaila — (mānasa) 'virtuous' ('mountain-like' Tib. cf. Samādhi-r. 5. 3; 23. 23);
çmasānaparyavasāna 25. 17.
çmāsānika 135.1 (note) (cf. Buddh. Trigl. fol. 22. b).
(a-) cramsana [leg. osrao?] 'falling away' 190. 18.
           eulogy of 2-4.
çraddhā
           definitions of 5.13 sqq.; 316.6 sqq.
çraddhādeya 138. 2 sqq.; 146. 18.
çraddhānīya v. duhçr° 174.18.
Vçrabh (written sro in Buddh. Mss.) 269. 2.
Çramanavarnapratirüpaka n. of a hell 136. 10.
Çrīkīrti, name, 9, note 1.
(a-) cloka-bhaya 296. 6 (note).
( samlikhita 127. 19 (note); 128. 1.
samlekha 354.12.
sam vara 11. 15 sqq; 14. 18; 15. 1.
sam vartana 215. 5 (note).
samvrti 'conventional external reality' (opp. to paramartha) 256. note 3;
      257. 7; 264. 3; 357. 11 (note).
samvega 197. 14, 15 (note 3).
samsārapurā 35. 5.
samskrta-dharmāh 263.4.
samhāta = samghāta, bulk (cf. acchatāso 214. 11) 159. 9.
(a-) samhārya '(not) to be captivated' 317. 15.
samkalībhūta 211. 11 and note 3.
samkilikilāyate 'romp with, shriek for joy' 76. 11 (cf. Ang.-n. IV. p. 55. 7, sam-
      kīlati, samkelayati).
samkucati 'shrinks' (in fear) 264. 13 (note).
samkrānti 'transition' 226. 12 (note).
samganikā (sic lege) 106. 11; 191. 10; 201. 18; 202. 20; 337. 15.
samgraha-kārikāh 66. 15.
samgrahavastu 95. 3; 278. 11; 328. 6.
samgrāmayati 181.4, 8.
sajada 152. 12.
samjñā (cf. Mrs. Davids on Dh.-sui § 4) 264.7.
satkāyadrshţi 289 note 4 and Add. Notes.
```

```
sadayita (si vera lectio) intens. of dayita 'beloved' 300, 10.
sanikāya 176. 9.
samtati 'disposition' 194. 5; 253. 5.
samtāna (1) 'series of moments of consciousness' (?) 359. 14.
          (2) 'character' [arising from (1)] 23. 16; 126. 9; 360. 7 (cf. santanika
      296.3 and Additional Notes).
samdhukshana 126.3; 136.4.
samnāha 'spiritual armour' 99. note 7; 128. 4 sqq. def. of dharmasamnāha 185. 6
      and note; 188. 1; 232. 9; 278. 5 [cf. 130. 16. maitryāhārasamnaddha and
      272. 11 maītri-samnāhasamnaddha).
samniçraya 'accumulation' (?) 160. 10.
saparihāra 'watchful' 178. 13 (occurs with sānuraksā in Upāliparipṛcchā).
saptapadāni 167 note 1.
sapratīsa 'respectful' (Divy.) 199. 16.
sabhaga 176.9 (note).
samanantara, use of 269. 12 (note 5).
Samantasatva-(pari-)trāņaujahçrī n. of a devatā 149, note 3.
samanvangībhūta 166. s.
(samanvāhr (passive) 'regarded' 기장시'시 (cf. Senart, Mhv. I. 564) 35. 1; 351. 5.
samanvāhāra 225. 9 (note).
samavadhana 'association with' 154. 7; 296. 9 (note); (eight means to get Buddha-
       samo) 309.14.
samādāna 98. 1 sqq.
samādāpanatā (abstr. form new) 309. 15, 16.
samādāyi (cf. samādāyana 337.2) 'making a vow' 337.11 [cf. Cowell, Divy. —
       Index s. v. sam\bar{a}d\bar{a}ya or solemn resolve].
samādhiskandha 117.15.
samuccarati 'address' 186. 6 (note).
samucchraya 'body' (B.Skt.) 277. 10, 13.
samudācaraņa 'practice' esp. of evil (= °cāra committal) 268. 13.
(samudānayana 'collecting' 278.2.
l samudānetā 237. 2.
samudīraņatva 248. 11.
samudghāta 'removal' 232. 15.
sampragraha 277.9 (note).
samprajanyam (a-)samprajanya } 121.4; 271.10; 279.4; 108.8 (note); 123.14 (definition).
sampravārita 208.2 and note.
sam minjita 'stretch out' 120. 14 (note).
samyakprahāņa (catuḥ) 105.14 (note).
sayathā 113.5 (note).
sarvatragāminī (bhūmi) 32. 15.
Sarvadharmanirnādacchatramandalanirghosha, rāja 154.2.
sarvavajradharamantra 140.13.
sarvākaravaropetā çūnyatā (definition) 272. 11.
saçakyam (adv.) 110. 19 (note).
saha usage of, 65 note 1; with partic. like αμα (cf. samanantara 178.3 (note).
                                                              25*
```

```
sahadharmika 'consonant with religion' 194.7 (note).
sahāyaka (°ikā) as separate adj. uncompounded 278.8, o.
sāmlekhika 354.14.
sāmvarika 11. 15.
sām kathya 'discourse' 50. 6 (note); 151. 18.
Sāgaramati, Nāgarāja 12. 15 sqq.
sāmtatyavīrya (defined) 51.9.
sāmtānika 296.3.
sārvakālika 14.13.
si 'his' 302.5 and note.
Simha, rājakumāra 5. 15.
Simhavikrīdita n. of a Tathāgata 173. 13, 18.
sīmābandha 139.10.
su-udgrhīta v. udgro.
sukhasparçam viharati 200. 18 note.
Sukhāvatī (heaven) 175. 5.
sudurgati 86, 15 and note.
sudhana 122.14.
sudhā 'plaster' 274.9.
suparijita 'well tamed' Add. Note to 122.6.
sūcīchidra (hell-birds) 70.3.
sūtrāntacaryā 'practice in (magical?) treatises' 308. 11.
sūpāsya 202.19.
sūrata 196. 2.
Buddha-)sūrya (simile) 102. 10.
seka 'excitation' (as of fire with dropped oil) 265. 15.
saukara 'pork-butcher' 48. 10.
sauratya (? cf. sūrata) 183. 14 (note).
(ātma-) (para-) skhalita 116.4.
sthāpayitvā 'except' [cf. Divy. and Pāli] 175. 1.
sthāma (B. Skt.) 'stamina' (?) 23. 16;
(dagdha-)sthuna 149.8.
snehatva 'viscousness' 246. 17.
sparça (= phāsu?) 32. 2.
spashțatā (moral) purity (?) 285. 16.
V sphand 172.1 (note).
Vsphar (1) intrans. 'sich verbreitend über (B2)' 213. 1.
         (2) trans. 'fill full' 187. 7 (note), (aspharanīya) 249. 5, 8;
sphuta 'filled with' 247.9; 249.5, 8.
smrtyupasthāna (catuh) 105. 13 (note), cf. Ch. XIII.
syanda (°dana) 116. 12, 13 (note 2); 119. 1; (cf. nishyanda 129. 11; 130. 2 and Se-
      nart Mhv. I. 169, 3; II. 230. 7; n. 546).
sramsana (cro) 'relaxation' 279.7 (note).
vsrabh for Vçr° 269.2 (note).
svanadhyavasita 'quite unattached to' 269. 8.
svastinā 104. 11 (note); 116. 2.
hastipotāh (simile) 137. 15.
```

Hāṭakaprabhāsa, n. of a form of mercury (rasajātam, rasadhātu) 177. 16. hākkāra 'exclamation' (of wonder) 36. 11.

hetupratyaya-samyukta 172.5.

hrīrapatrāpya 136. 1; 192. 1 (cf. the falsa lectio in Samādhi-r. 5. 13; and Pāli hirotappa Ch. s. v., Majjh. n. I pp. 271—74, Ang. n. IV. p. 99, Itiv. p. 366, also Suhrllekha § 32 (J.P.T.S. '86 p. 12).

√hru 42. 5 (note).

### Additional Notes and Corrections.

(Typographical errors in separate list.)

- 1.3. Tib. গ্রহ্ম ব্র শুন্তর ক্রি কুর্ন কুর্ন কুর্ন কুর and similarly the Chinese translation, as I learn from Prof. Leumann and Mr. U. Wogihara, so that the reading may have been something like: য়্বা च यं त्यज्ञति॰.
- 2. 8-7 and note 1. Quoted also in Bcp. ad I. 4, ed. de la Vallée Poussin in Bibl. Indica, p. 10.3 with some variants. As to the topic (kshanasampad)
  Poussin compares Suhrllekha 64. J.P.T.S. '86. 19 and Ang. n. VIII § xxix.
- 2. 9. With samāgamam de la Vallée-Poussin compares Bodhic. I. 4.
- 2. 10, 11. Kārikā 1. See the Introduction. The stanza is repeated by Çāntideva at Bodhic. VIII. 96. The whole passage 2. 10-16 is quoted in Bcp. ad III. 21 (= 87. 1-5 of the edition).
- 13, 14. Kārika 2. Prof. de la Vallée Poussin compares Sumang.-V. 231.15 saddhāmūlikā sammāditthi.
- 2. 15 and note 3. Mr. Wogihara informs me that this dhāraṇī (from which a very long extract is given at pp. 327 sqq.) is identical with the work described by Nanjio 785. The latter authority makes it a chapter of a large work of the Avatamsaka-group.
- 2. is and note 5. My friend Leumann points out to me what I should have noticed myself, had I been able to use the Tib. version better at the time that we must divide: mātṛ-janetrī (janayitrī).
- 3. s. The Tib. has ক্র্যাম্বর ব্রালিয়াল a reading sangamukh.

- 3.14. Read of course 五元田 贞。 Dr. Leumann suggests that we should correct the gunonti of the MS. to gunenti: 'studying without satisty'; and so too the Tib. (5 b 2): 万克元氏八八元元. I find in Jain Prākrit gunāniya similarly used (Jacobi, Ausgew. Erz. 7.17).
- 4. 18, 19 and note. Read in note osyi acio. According to the Tib. (6 a 2), however, we must understand both lines paçyiy' acintiya (지지지(以列); so too the Chinese, as Dr. Leumann informs me.
- 5. 9. Read तस्माच्क्रहा°.
- 5. 13. The Chinese, acc. to Dr. Leumann, had a reading °yā 'kṣ° as it renders equivalent to 'every akṣaṇa' (akṣaṇam akṣaṇam).
- 5.20-6.4. bodhicittam . . . vijayāya quoted in Bcp. ad I. 14 (p. 23.2) with the introductory words: Bodhisatva . . uktavān Sudhanāya . .
- 7.9, 11. Read perhaps dhandha (°dhī°). W and are hardly distinguishable in old Nep. MSS. Cf. Sk. dhāndhya and Pāli dandha. dadhva° MS of Pañcakr. (ed. Poussin, p. 53).
- 7. 10 and note 4. This is illustrated by Yogasūtra I. 22; mrdu-madhyātimātratvāt tato 'pi viçeshah. The glossator refers to a twelve-fold classification occurring in the Abhisamayālamkāra, probably one of the several commentaries on the Prajñāp., so-called.
- 8.8-15. My friend de la Vallée has recognized this quotation in the Tib. of a missing passage of the Bcp. (ad III. 23).
- 8. 12. Regarding the lacuna in 1. 12 the above-cited Tib. version renders, the missing word ANS anathan; but the Tib. version of our text has MATATA which looks more like atranan.
- 8. 16 sqq. A paragraph ought to have followed the end of the quotation. With the following phrase compare Bodhic. I. 15. Accordingly in the Bcp. on this passage (ed. p. 24). Prajñākaramati reproduces not merely one, but both the two following quotations.
- 8. 17. Read probably सललोक with Bcp. and Tib. (8b 4) ঝমঝ'ড্র'শ্রী'ব্রমঝ'র্.
- 9.8-12, 14-10.7. This pair of quotations also is laid under contribution by the author of the Bcp. ad I. 17 (pp. 25, 26), with the following chief variants: 9.8 bhinnam api; 13 sarvena sarvam sarvathā dāna°; 10.5, 6 kuçalamūlavipākena.
- 10. 13 (note 4). The stem pāmsana found at the end of adj.-compounds in the sense of 'defiling, destroying' may very well, it seems to me, belong to this root, though B. & R. refer it to a denom. pāmsaya- from pāmsu.

- 10. 15, 16. The quotation is the passage immediately following that at 11.3, 4 verified below. It forms an explanation of açloka-bhaya, in the light of which 296 n. 2 must be corrected.
- 10.17. See Daçabhūmīçvara Ch. I, fol. 10. a. 3 of Camb. Add. 1618. Read yogeneti.
- 11.3-4. ātma . . . sneha ibid. 10. b. 7, 8.
- 11.7-9. tatrāpy° ... °bhavitavyam quoted in Bcp. ad V. 52 (p. 118.3) with variant ন বান:.
- 11. 9. Read स्योपेते°.
- 11.15.— De la Vallée reports that this passage is quoted in Bcp. ad III. 23, extant in Tib. only.
- 12. 12 sqq. This quotation also was reproduced in the same missing portion. See the Tib. version of the comm. on Bodhic. IV. 4. to be printed in the Appendix to Prof. Poussin's forthcoming edition. The expression  $\sqrt[3]{5}$  (sūtra) occurs in this version also (cf. note 4).
- 12. 13. Both Tib. versions seem to suggest a reading such as TINTED but it seems to me possible that the translators may have missed such a nice point of Sanskrit as the force of -mātra here.
- 12. 14. Both Tib. versions imply a reading sa tam for satyam.
- 12. 16. yāvat here, as often, indicates an omission made by a relatively recent redactor of the text, i. e. subsequent to the Tib. version, and probably to Prajñākara's comm. on Bodhic. The former has a string of five, not merely three, datives.
- 13. 12-15. Quoted in Bcp. ad III. 23 (Tib. only extant).
- 13. 15. The Tib. of our text has (12. a. 4) 직접적적적 및 as the equivalent of the word following Kalyāṇamitram. gdabs (also in St. Pet. Tanjur) is apparently a form of hdebs, as we find from the Tib. of the Bcp. which has, as Prof. Poussin informs me 직접적적 기가 지역 This suggested to me adhīshya (cf. anadhīshṭa infra 354. 10), and on re-examining the MS. I find traces of the conjunct .
- 13 (note 5). Mr. Wogihara informs me that the quotation is not verifiable in Nanjio 23 (46).
- 14.8 (note 1). nihil mutandum. See Introduction p. XXI and Hopkins, Great Ep. p. 253 ibi cit.

- 15. 1-12. The whole of this passage has been appropriated by the Bcp. ad IV. 48 (p. 93—4) without any clearer indication of its origin than may be guessed from the fact that the passage at 16. 1, 2 (where the name Çikshāsamuccaya occurs) is introduced immediately after.
- 15.4. Before নামিন our MS. has a mark of omission. The missing word is ন, which occurs in the Bcp. text (93.13) and is confirmed by our Tib.:

  ব্ব'স্ব'ন্ন'ট্ৰ'ব'মা (13. a. 4).
- 15. 7. cikshāpr° Bcp.
- 15. 9. The lacuna is filled by the Bcp. thus: देशनातभावात.
- 15.11. Bcp.: 'र्भते। न निवर्तते ' उपेनते वा ' सापत्तिको. This reading may accordingly be adopted, as on re-examining the MS., which has been rewritten as well as much broken here, I find the syllables nivartta-with part of te and na added below perhaps in the orig. hand.
- 15. 13—21. Quoted in Bcp. ad IX. 43: see Poussin 'Bouddhisme' p. 283 med. where the variants are noted. From this we learn that the lacuna in l. 14 is to be thus filled ' वितं ' वेदितव्यं कर्तमैद्यत्भिं:.
- 15. 14. The reading मर्शीप॰ . . नानार्थ॰ of the Bcp. is supported by the Tib. (13. b. 4) र्देव. . अर्देव.
- 15. 19. The striking dictum yat kimcit... subhāshitam sarvam tad Buddha-bhāshitam, cited by Minaev ('Recherches', p. 85) from this passage is parallelled from Ang.-n. IV. p. 164.5-12 (reference given by Prof. de la Vallée Poussin).
- 16. 1, 2. See note to 15. 1-12 above. Vyutpādam is supported by the Bcp.
- 16. 19. Mr. Wogihara called my attention to the fact that the Candrapradīpa-sūtra (often quoted in this work) is identical with the Samādhirāja.

  Both names are used in the Tibetan authorities (Tāran. p. 156; KF. 249).

  The present extract is from Ch. 351) and occurs at f. 163. b. 1 of the R.A.S. MS. (Hodgson 4).
- 17.5-18. The whole of this passage (uktāni . . . °ṣīdāmīti), text and quotations, has been appropriated in the Bcp. (ad IV. 48 = ed. Poussin pp. 91—93).
- 17.10-11. marma°...bhavet. This verse forms Kārikā 3b. As to Kārikā 3a see the Introduction. It is implied in the expression esa bodhisatvasamvara-samgrahah below, l. 14.
- 17.11, 12. yāni hi .. ooktāni. Clause wanting in Tib. and in Bcp

<sup>1)</sup> In the recension of 40 Chapters (London and Cambridge MSS.).

- 17. 13, 14. The couplet forms Kar. 4 and the Bcp. adds ity uktam accordingly.
- 17. 17. Read डुप्ल त[य]गा॰ with Bcp. and Tib.
- 17.18. I was wrong in changing the reading of the MS., nisadyā being amply attested from Gr. and Lexx. and also by Mhv. II. 398.20, 403.1. In these last passages as well as in M. Vyutp. 261.31 the meaning is clearly «sitting, seat» which the Tib. (357) assigns to it here; but the meaning 'small bed', assigned by the Trikāndeçesha (a lexicon specially rich in Buddhistic words) apud B. R., is possible here.
- a name which I have not succeeded in identifying in Kanjur or Tanjur. According to Mr. Wogihara the quotation comes from the original of the work described by Nanjio as № 1084. This, says Nanjio, was «translated.. A. D. 289» and «agrees with Tibetan»; but I cannot verify the Tibetan in question. It will be observed that Nanjio's own Sanskrit literal translation of the Chinese name agrees fairly well with the Tib., whereas the Chinese traditional Sanskrit name is of quite different import.
- 18. 17. Quoted in Bcp. ad III. 21 (p. 85. 12).
- 20.4. Read haranna, the copyist of the transcript or its original (MS. A wanting here; see 18. n. 4) having misread ₹ as ₹.
- 20. 17. bhaktacodakapo. See 113. 8 and note.
- 20. 18-22. Compare Bcp. ad III. 21 (p. 85); apparently a similar passage from the same sutra, containing a repetition of the phraseology here quoted.
- 21. 1, 2, 5-12. Quoted in Bcp. ad I. 33 and III. 21 (pp. 37, 85). Beside minor variants note the insertion of rājya before rāshtra in 1. 12.
- 22.1, 2 甲 and 用 are often undistinguishable in our MS., but the Tib. 氧 (18. b. 5, 6) shows that mukha must be replaced.
- 22.5-27.8.) The excessive length of these extracts (forming together the longest 27.1-33.10.) prose quotation in the book) has induced me, contrary to my usual practice, to subdivide them into paragraphs, for convenience in reading. Mr. Wogihara has verified this passage in the Chinese version of the Vajradhv. and reports that the present extract really falls into three selections: 1) 22.5-29.9 from Parināmanā VI; 2) 29.10-31.2 from Parin. I; 3) 31.3-33.10 from Parin. VI (join shashthō-p° in 32.2).

- 23. 12. After the equivalent of asārāt sarvatrailokyāt the Tib. (20 a 1) has:

  \[
  \begin{align\*}
  \begin{align\*}
- 23. 13, 14. jihvām sqq. Tib. (20. a. 2) ਦੇ ਸ਼੍ਰੀ ਸ਼ਾਰਾ ਨੂੰ ਲੈਧਾਨ ਸ਼ਾਰਾ ਨੇ ਸਾਹਿਤ ਸਾਹ

On reexamining the MS. (broken here) I find that the true reading is unquestionably বাৰা.

23. 15 and note 3. "arishṭa'. Tib. 弘 百 'unangered'. It will be therefore safest to read arushṭa with the gloss akrushṭa.

For mahātma° the equiv. is ঝ্রাঝ্বাস্ত্র ক্রিইট্রেইশ্র্ডার্থ মন্থ্র ব্রাট্রেইশ্র্ডার্থ মন্থ্র ব্রাট্রেইশ্র্ডার্থ with mind exalted in the lineage of the high-souled. Replace দক্রান্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্রি-ন্দ্

- 23. 16. On samtāna, the Tib. equiv. of which is merely \$\frac{1}{27}\$ 'disposition', see some further reff. in the Add. Notes prefixed to Part I. and Index I. s. v.
- 25. 7. See below on 36. 1.
- 29. 13-18. Quoted in Bcp. ad III. 9 (p. 79); where the extract is introduced with the phrase: idam ca parināmanam ārya-Vajradhvajasūtra [supra 22. 5] vistarena pratipāditam | tatredam uktam | sa tānio.
- 29. 14. For ন্মন read লামন with Bcp. and with the Tib. শৃত্যাম. ন and লা are practically undistinguishable in our MS.
- 29. 21-30. 2. Quoted in the Bcp. ibidem.
- 33. 13-34. 2. Quoted in Bcp. ad III. 10 (p. 81).
- 33.15. The readings of Bcp. odhyaptir... āmukhīkaraņa are preferable to those of our MS. which is not clear here.
- 34. 1. ਕੇਸਾਜ਼ੇਜ਼ Bcp. which is supported by our Tib. ਸੂਯਾਕਾਨ ਕੜਕ and Tib. tr. of Bcp.

### Chapter II.

- 34.11—13. paribhogāya...pālayet. These lines, which should have been printed as verse, form Kārikās 5, 6a. For 6b see below line 17 and 41.9, 10. See also the Introduction, and Bcp. ad V. 1. From 158.13 and the intervening text, it results that by oādi is meant the two other kinds of rakshā: viz. bhogarakshā and punyarakshā.
- 34. 19-36. 4. Quoted in Bcp. ad V. 103 (p. 157; with some omissions).
- 35. 2. paryupāsita 'honoured' Tib. ਹੈ ਤ੍ਰੇ 'ਧ੍ਰਾਸ 'approached with respect'.
- 35. 5 and note 6. The Tib. of our book and of Bcp. seem to have read  ${}^{\circ}r\bar{a}pr^{\circ}$  ( ${}^{\circ}ra+apr^{\circ}$ ).
- 35. 6. °āparitasanatayā Bcp.
- 35.9. °বাজে Bep.; but though açra- might give rather better sense, both Tibetan versions support the reading ম্ব°.
- 36.1. Bcp. otasanao ut supra. For the form tas see M.-Vyutp. 245. 408-9, a context which suggests that our MS., and also the Tib. version, may be right.
- 36. 2. anuçāsanī here prob as Tib. 훋 짓'지정적'디 = 'good advice'.
- 37. s. Cf. Vajracch. §§ 11, 12, 32.
- 37. 13 sqq. This quotation is referred to in Bcp. ad V. 102 (p. 157.1).
- 41. 7, 8. The present extract is translated by L. Feer in his 'Fragments..du Kandjour' A.M.G. tom. V p. 196 (compare p. 160.4 infra). It is also quoted in Bcp. ad V. 102; compare last note.
- 41.9-10. The rest of Karika 6 (see Introduction) is embedded in these lines.
- 42. 12 and note 3. Mr. Wogihara calls my attention to Nanjio 23 (48), 59 (tr. A.D. 420-479).

## Chapter III.

- 44. 19.  $tatratmabh^{\circ}$ . varjanam = Karika 7a; for 7b see 116. 12.
- 45, note 1. The scansion here suggested would make an almost unexampled cloka. It is merely a hypermetron of the kind discussed below, Add. Note to 160. n. 5. See also p. XXII.
- 46, note 3. Epic parallels in Hopkins, 'Great Epic' p. 249.
- 50. 15. palibodhe. Probably the MS.-reading must stand. Compare now 100. 4 (and note) and 105. 12. The word seems not to be rendered in the Tib. (36. b. 7).

- 51.18, 19. Quoted in Bcp. ad V. 87 (p. 145), merely introduced with the words: yad uktam.
- 52, note 1. Compare also Tāran. p. 130, n. 1.
- 53. 19-54.1. This quotation is taken from Samādhirāja Ch. IV, 10<sup>th</sup> stanza from end; fol. 18b. 4. in Hodgson MS. (See Add. note to 16.19 above). From the context one finds that the passage is a metrical one of the *trishtubhjagatī* plan, through from its considerable irregularity it might easily pass for prose when standing alone. Line 1 (to all) is jagatī; the remainder are trishtubh with the choriambus (----) resolved to

The syllables tann — have to be scanned short as at 106. 131).

It is to be hoped that the Calcutta editors can themselves construe their reproduction of these lines (edition p. 15.2.3). Our readings are supported by the Hodgson MS.

- 54. 2-10. Quoted in Bcp. ad VII. 17, 19.
- 54. 11-13. » » » V. 90 with v. l. (line 18)  ${}^{\circ}y\bar{a}naprak\bar{a}can\bar{a}$ .
- 54. 16—55. For the Rāshṭrapālaparipṛcchā, always called osūtra in our text, see now the edition ('R') in the Bibliotheca Buddhica. by M. L. Finot. The present quotation occurs at p. 20. 5—8.
- 54. 17. Read buddhe dho with R. and Tib.
- 54. 18. °trir-ap° R.
- 55.2. ogatishuo R, against the metre, which however is very irregular throughout the passage.
- 57. c, s. udvaçya.. \( \) and \( \) being very similar in the MS. and \( \) and \( \) being constantly confused, these forms may belong to \( \formula has \) with ud-, in a sense not hitherto met with.
- 57. 11 sqq. Mr. Wogihara informs me that a Chinese version of this editio ornatior is extant in a version made by I-tsing but not mentioned by either Nanjio or Takakusu) of the Vinaya-pravrajyāvastu of the Mūlasarvāstivādins. The Chinese work forming Nanjio's n° 781 agrees in little more than the name.

I regret that I have been unable to consult the Tibetan version of the Sangharakshita, as the India Office copy of Kanjur Dulva vol. I cannot now be found.

58.7. Read खिलास्तोकं and compare R. Morris in Trans. IXth Congress Or. (London, 1892) I. 482.

<sup>1)</sup> Where tannimna again occurs; see note there, which shows that the correction nishtha is unnecessary.

# Chapter IV.

- 59, sqq. A portion of this passage is quoted in Bcp. ad. V. 104 (text-passage cited in note 2). The mūlāpattis are also discussed in the Sūtrasamuc-caya of Nāgārjuna (Tanj. Mdo 30. f. 196).
- 59. 12. For the rare jhāshayati Bcp. has çamayati.
  - » » The Tib. শ্রামানুমার্কির rather suggests the reading प्राज्ञित: (cf. infra 60. 12).
- 59. 13. Read° व्यम्बिभ्यो with Bcp. and Tib. (यदे).
- 60. 18. akṛtaçamā is the reading of the MS., but the Tib., ろろっちっちっちっちゃっちゃっぱい (43. a. 4) shows that we must correct it to akṛtaçramā, as at 62.14 below.
- 61. 6-64. 13. The remaining seven  $m\overline{u}l\overline{u}p^{\circ}$  (nos 2-8) are given in the Bcp., loc. cit. in a much shortened form; but cf. id ad V. 90 (p. 147. 14).
- 61. 6, 7. In the corresponding passage of the Bcp. these two yānas are collectively described as hīnayāna (cf. M.-V yutp. X. 32).
- 61.10-14. Quoted in Bcp. ad V. 90 (p. 157.14) with v. l. (l. 12) guddhir bhavishyati.
- 66. 9. For the bibliography of this sūtra see p. 165 n. 4 and note in Index I. p. 368.
- 66.15 sqq. These verses are to be understood as original, the previous quotation ending 'iti'. Bcp. ad V. 104 (p. 162) introduces them with the epithet castrakaropadarcitah.
- 69. 13-76. 6. A single quotation acc. to the Chinese tr. (U. W.).
- 76. 7-15. Sūtra not verifiable in Tanjur; but cf. Ang.-n. vol. IV. p. 55.
- 80. 11. kabhalli-, apparently not rendered in the Tib., stands for kapāla like the other Prakrit forms detailed by Pischel, Gr. P. § 208. In Mil.-P. 197 the first torture mentioned after the ear- and nose-cutting (which we have here) is the bilangathālika explained by Buddhaghosa (Morris's Ang.-n. ed. 1. p. 113) as a hot iron ball put into the head after removing the skull (sīsakapāla).
- 83. note 2. But the line may be a jagati mixed, as often with the trishtubh.
- 85. 13, 14. Quoted in Bcp. ad I. 34 (p. 39).
- 86.6—11. This extract has been borrowed by the Bcp. in the same passage (p. 40). The chief variant is  $^{\circ}nirj\bar{a}t\bar{a}$  for  $niry^{\circ}$  at 1. 9.
- 87.14-18. Quoted in Bcp. ad I. 35 (p. 41).
- 88.14. Read netrim (with the MS) and cancel the note in the Corrigenda to Pt I. See now Dr. Hardy Netti-p., Introd. note 1.
- 95. 11-14. Quoted in Bcp. ad V. 90 (p. 147).

## Chapter V.

- 105. 1-3. Compare Ang.-n. III, p. 449 (VI. cxvii).
- 105. 17. This Udraka is perhaps identical with Udraka Rāmaputra mentioned as a heresiarch in M.-Vyutp. § 178. 4.
- 106. 11. If we read vijahāya ('jahāya occurs in Pkt.) in the second or both occurrences the clause would fall into the metre.
- 115. 2. Delete second clause of the note, as the anusvāra-syllable may be scanned long (see Introduction, p. XX).
- 116.12. See Kār. 7b. Read sarvam with Bcp. ad V. 54.

  The words kenaio..varjanāt should have been printed as a line of verse. For they form Kārikā 7b.
- 116. 14. From the beginning of Ch. 38 of the Samādhi-rāja; Camb. Add. 916, f. 191. b. 5.

# Chapter VI.

- 118.s, 119.1-3. See the Introduction for Kārikā 8, of which the component parts are contained in these lines.
- 119. 2. Read probably śamamāho for metre, also tāpena [ātāpena] in next line.
- 119. 9, 10. Samāhito° = Kārikā 9a. The saying occurs at Saṃy.-n. III. p. 13 and is quoted in Mil.-P. 39. 3 as bhāsitam Bhagavatā. The Bcp. ad IX. 1. (= Poussin, Bouddhisme, 237. 15) reads jānāti° but in face of the Pāli pajānātī° and prajānāti below (120. 11—13). I prefer to leave an 'interior hypermeter' such as Hopkins (Gt. Ep. 258), after Jacobi, allows in extreme cases. Here a prose-saying is forced into verse, as there proper names.
- 119. 14-15. tasmān...iti quoted (without indication of source in Bcp. ad V. 54.
- 120.3-6. Both quotations with the same introductory phrase (gṛhiṇam°) 'bodily conveyed' to the same passage of the Bcp.
- 120. 5 and n. (2). Poussin compares M. Vyutp. § 127. 9-11 khațu[m]ka | uddhata | unnata.
- 120. **5**. Bcp. reads °स्मृतिना । ससंप्र°.
- 121.2-8. This quotation forms the last words of Samādhi-rāja Ch. 27 (in the recension of 40 chapters) and in Hodgson-MS. (H.; see above Add. note to 16.19) occurs at f. 113a. From the more correct reading of H. the trishtubh-jagatī metre may be recognised:

kshipram samādhim labhate niranganam viçuddhaçīlasy' imi ānuçamsāh |

- 404
- With kshipram samo labhate one may compare the expression occurring in the same book (near the beginning of chapter 8 = p. 25. 10 of the edition) kshipram imam samādhim pratilabhate.
- 121.7-9. From the following chapter (28) of the same book. The lines occur in H. at 114b. 6 with the variants varjeti ca (l. 8) and guptau (l. 9).
- 121. 10-11. etao. . karma. Quoted without indication of source Bcp. ad V. 58.
- 121. 12-122. 3. Quoted in Bcp. ad V. 8 (p. 99).
- 121, 15. cittena cīyate karma recurs (as M. de la Vallée notes) Lankāv. 52. 10.
- Read tarangavat ('like a wave'), though both MSS. (A. and Bcp.) have 121. 16.  $tur^{\circ}$ ; but both Tib. versions have  $\exists A N$ , and together with the context of the passage just cited from Lankavatara (evidently related closely to the present extract) seem to make the emendation certain. See especially Lank. 53.2,3 ālayam hy udadher yathā | tarangavettisādharmyamo.
- ibid. Read davagnivat. Both MSS. have this reading: my reading devo was due to an error in the Minaev-transcript.
- 122. 4-8. Quoted in Bcp. ad V. 18.
- Add from Bcp., after svadhishihitam, suparijitam, this word being 122. 6. represented by our Tib. (77 a 3) 취직 5 횟다기지 'well tamed'.
- 122. 10—18. Quoted in Bcp. ad V. 17 with variants पहिस्यन्द [but ध्य by Pan. 8. 3 72] and avaraniyadho. The latter is not supported by our Tib.
- 123. 13, 14.  $cam\bar{a}c....$ ° $vartan\bar{a}t = K\bar{a}rik\bar{a}$  9 b.
- 124. 3, 4 (and note 2). Kārikā 10. The correction proposed is of course not necessary, indeed it is improbable from the metrical point of view (Hopkins, Gt. Epic p. 456); but the Tib. seemed to take acapala and mandam as syntactically parallel.
- 124. 10, 11. Kārikā 11; quoted in Bcp. ad V. 80 with variant channam. vahnim.
- 125. 13, 14. Ratnameghe° = Kārikā 12, first identified by my friend la Vallée Poussin with comparison of Bcp. ad V. 93 (p. 149).
- 126.5-8. Quoted in Bcp. ad V. 54.
- 127. 9. ayam pindarthoo cited, as if a well-known saying, in Bcp. ad V. 55.
- Compare Kārikā 13. 127. 14.
- 132-134. In this extract from the Lankavatara, the following passages are omitted in the Chinese version of Cikshā (collated by Mr. Wogihara): 132. 10-17; 133.4-134 6. Of these 133.10-13 are wanting in all three Chinese versions of the original sutra.
- The Hastikakshya is also quoted in the Subhashita-s. f. 96. 133. 4.

- 134. 7 sqq. and note 3. I owe to Mr Wogihara the identification of this extract. The parivarta in question is the 34th of the Samādhirāja. The stanza occurs in H. at 158. 6, 2. My conjecture yadi is there confirmed.
- 134. 11, 12. bhavishyan tikimite smin sasamādhi H., a reading which though badly corrupted suggests a more satisfactory line: cikitsite' smin sa samādhi labdaḥ. After making the above suggestion, I found it practically confirmed by a Cambridge MS. of the Sam.-r. (Add. 916) which has (151. b. 7): चि- विमर्सते (sic) स समाधिल.
- 135.9. Probably no one book is referred to, but the Vinaya of the Hinayāna generally.
- 136 note 1. The Chinese Version, however, follows our Sanskrit text (U. W.).
- 137. 9, 10. ātma...prajāyate = Kār. 136 b. For the whole Kārīkā see Introduction and infra 143. 1, 3.
- 137. 11-16. Quoted also in Bcp. ad. V. 85 (p. 141). The stanza occurs in the Candrapradīpa (Samādhirāja) Ch. IX, and forms the 8th from the end of the chapter.

In line 15 read [SHI 'lotus-roots', with Bcp. and H (see Add. note to 121.2). The variants of the Calcutta text (p. 32) are not worth citing.

- 138 note 4. Add a ref. to Nanjio 1063 (Wogihara).
- 139. 4. Read traiyadhvikānām with the Tib. (cf. note 1). The conjuncts bdh and dhv are not distinguishable in the MS.
- 142.5 and note (1). The whole dhāranī is translated by L. Feer in his 'Fragments' (A. M. G. tom. V pp. 430—2).
- 143.1, 3. The two lines form Karika 13.

# Chapter VII.

- 143.19. Insert a half-danda after तत्र, as the remainder of the clause forms Karika 14.
- 144. 6-8, 9-17. tathā...bhavati, yas tu...cāribiḥ. These two quotations are successively appropriated in Bcp. ad V. 87. The remainder of the paragraph is also divided between Bcp. ad. V. 85 and 87 (pp. 142-4).
- 145. 4, 5. Read নঙ্গ (typographical error) and below ত্ৰামনাম°.
- 145. 11-15. The extract is taken from Ch. VII. of the sūtra. See pp. 337-8 of the translation cited at 324 note (1). The Chinese shows, however, no very close agreement, it would seem.
- 146. 21, 22. svārtha°...bhavet = Kārikā 15a. For 15b see Introduction and the note on 147.18.
- 146 note 6. The Chinese translation, however, shows (as Mr. Wogihara reports) no lacuna.

- 147. 18. . . . . Kārikā 15 b paçcāt tāpam na kurvīta na ca kṛtvā prakāçayet [
- 148. 6, 7. Kārikā 16.
- 148. 8, 9. caturbhir...dharmaih. Mr. Wogihāra reports that Chinese tr. of Çi. and of the orig. book gives the following sense: 'the not yet produced good is destroyed and the already produced does not grow'.
- 149.5, 6. Also quoted in B cp., ibid.
- 149. 13 and note 4. On re-examination I find that the MS. has kuṭukuñcakāḥ. The aksharas Z and Z are very much alike in our MS. See p. 279 n. 3.
- 151. 15, 18. A double danda should follow मार्कर्म in both places; these being the first two of the ten mārakarmāņi.
- 153.2-6. Rāshṭrap. 35.19 sq., where M. Finot reads mānava çeṇam°; but our text corresponds with the Tib. 픐디'지지기지 (95. b 1).
- 155 note 3. Dr. S. d'Oldenburg points out that a Jambhalastotra of Candragomin is quoted in Nāmas.- ṭīkā.
- 157. 10-13. Samādhir. Ch. XXXII sub fin. = H. fol. 147. a 3.
- 157. 10.  $p\bar{u}j\bar{a}\dots$ °mey $\bar{a}$  H. and the two Cambridge MSS(Cc.).
- 157.11. kshetra hotī yuta ca bimbareshuh H., Cc.
- 157. 12. °jān dhatvā purushavareshu nityam H. °ji krtvā purushavareshu ni° Cc.
- 157, 13. °cittaih Cc.
- 157 note 1. It is perhaps simplest to regard the lines as a resolution of the kind of hypermetric trishtubh noted by Prof. Hopkins 'Great Epic' p. 299. 10—15; so that here

|    |      |      | • .  |  |
|----|------|------|------|--|
| 19 | reso | lved | into |  |

# Chapter VIII.

- 158. 13. trayānām, i. e. the preservation of ātmabhāva, bhoga and puņya. See Add. Note to 34. 11, the Introduction p. II, and the Summary with its marginal divisions.
- 158. 14, 15. =  $K \bar{a} rik \bar{a}$  17.
- 159.20, 21. = » 18.
- 160.2, 3. = » 19.

- 160.4—11. Apart from the conventional description of 'dramatis personae' (so to say) always found at the beginning of Mahāyāna-sūtras (evam mayā grutam ... Bhagavān ... viharati sma ..., and the conclusion bhagavato bhāshitam abhyanandan), this extract contains the whole sūtra. See Feer's translation from the Tibetan in his 'Fragments' (A. M. G. V. pp. 197—8), where the work is called Conirdeça not osūtra. The Bcp. (ad V. 98; cf. ad II. 53) has appropriated the extract, including even Çāntideva's introductory words tatra..decitam.
- 160. 7. Read adhyācarati | tatraiva.
- 160.8. °ābhiyogah | tatra pr° Bcp.
- 160 note 5. The reference to p. 92 n. 4 is not strictly à propos, as there trishtubhs are discussed. But a similar license occurs in Epic clokas, as is abundantly proved by Prof. Hopkins, 'Great Epic' p. 253. See also Introduction p. XXII.
- 161. 1 sqq. Prof. de la Vallée calls my attention to the resemblance of Bodhic. II. 31 sqq. to the present passage, which Çāntideva must clearly have had in mind when he wrote Bodhic. II. 31 b.
- 162.16. For atyayam pratigrah the same friend refers me to Bodhic. II. 66 and Dighan. I. p. 85, § 100.
- 164. s and note (3). I have now identified the Tib. work cited as the translation of the present book; see Add. Notes to 178. s.
- 164.9 sqq. Quoted in Bcp. ad V. 98.
- 165.17. The Aryasatyaka-pariv. is apparently the same as Kanjur, Phalchen 13 (KF. 210), which is a 'parivarta' (23) of the Avatamsaka (Phalchen).
- 166.6-4. = Samādhi-r. MS. 'H'. f. 160b 2 sqq. (important variants only noted).
- 166. 13. °dhisatva cārikām.... daridrānnābhū sau° H.
- 167. 3. Compare Bcp. ad V. 84, with the addition of the reference "Jyotishka-mānavakādhikāre".
- 168.4 and note 1. The name is perhaps Dhanyottarā. 업구경 is given by Saratch. Dās as a Skt. equiv. of 주지어 ''니'즉.
- 168. 12. For the simile compare 105. 16; 326. 1.
- 169-171. Portions (169. 4-7; 170. 19-171. e) quoted in Bcp. ad V. 98 (pp. 153-4).
- 171. 13. Mr. Wogihara, who has identified the present extract in the Chinese Tripitaka (new Jap. ed. vol. II f. 7 b) informs me that the book is identical with the Tathagatagarbha-sūtra of the Tibetan (KF. 269) and Chinese collections (Nanjio 384, tr. before A. D. 420).

The present passage is also found in another anthology discovered by me in Nepal in 1899, the Subhāshita-samgraha, (shortly to be published) where it occurs at ff. 99—100 of my MS. In that work the original sūtra is entitled Tathāgataguhyakosha-sūtra. The main variants and corrections from this source are subjoined.

- 172.1 and note (1).  $ary\bar{a}n\bar{a}m$  avaskandan $\bar{a}$ . S.-s. This word was no doubt the reading before the Tib. translator: see note 1.
- 172. 2. anantaryopakramanam S.-s.: cf. Tib. in note 2.
- 172. s. °tabhāpah° .. atyantagahanadrshtitā id.
- 172.8 adhimuñcate id.
- 177.4-9. = Samādhirāja Ch. XVIII. fol. 86b 3 in H. In Calc. ed. ('C') Ch. XV p. 69.14.
- 177. c. °kroçāt...nāyaka. C.; çān..°ka H.
- 177. 7. kṣapeyam C veyam H.
- 177. s. °to 'pi vā C. H.
- 177. 11, 12. Quoted in Adikarmapr. (p. 187 of Poussin's 'Bouddhisme') this stanza and the next two lines are also quoted in Bcp. ad V. 98 (p. 155). The readings of the stanza in both these books agree with our text, not with the Divy.
- 178. 9-16. This quotation occurs in the second chapter of the Upāli-p°. This chapter occupies in the Tib. (Kanj. Kon-ts. V.) 13 leaves (ff. 231b-244a). A portion of it (= ff. 231 237b) forms Part II of a short Sanskrit work entitled Bodhisatvaprātimoksha (different however from the work of that name quoted in the present text) of which a unique MS. on palmleaf (circa saec. XII) was presented to me in 1899 by H. E. Deb Shamsher Jang Bahādur, then Mahārāja of Nepal. The present extract occurs at ff. 7a-b of that MS.
- 178. 12, 13. evam··uktah. This phrase constitutes an abridgment (judicious, in the eyes of the modern reader) made by a redactor of our text subsequent to Çāntideva. For the full text (which goes through all the yāmas) appears in the Tib. (110b 111a 1). See Introduction p. XXIX.

# Chapter IX.

- 179.5-9. For Kārikā 20 (kshameta... açubhādikam) as embedded in these lines, see the Introduction and compare Bcp. ad VI.1 (p. 167).
- 179. 11-17. This series of quotations is incorporated in the Bep. (ad VI. 9).
- 180, note 3. The Tib. shows that this line must be added to our text.

- 181. s sqq. tatra sqq. The remainder of this quotation and also the extract following (from Pitrputrasamāgama) are reproduced in the Bcp., ad VI. 14 (pp. 166-7).
- 181.8. Read, from Bcp.,  $tatr\bar{a}lpadu^{\circ}$ ... $kashtak^{\circ}$ . The syllable which I printed as 元月 is written in the margin of the MS. and the form of it is hardly distinguishable from that of 元只. The reading  ${}^{\circ}lpa^{\circ}$  is confirmed by the Tib. 五八 (112. b. 3).
- 181. 9. Join °मंज्ञाप्रत्यु°.
- 181. 18. Insert, after वेदयते, न दुष्खं, with Bcp. and Tib.
- 182.1 and note 1. Bcp. has okuttitikam vāo; and this I find on re-examination is probably the real reading of our MS.
- 183. 4-7. tatra...ratir quoted by Bcp. ad VI. 9 with variant (1. 5) 'parimitatar-shanā, not confirmed by Tib. which has (113. b. 6) ミュンス・ステンス But in 1. 4 (cf. Poussin, 1. c.) the correct reading, implied by both Tib. versions, is prob. yā buddhadharmānu°.
- 185, note 2. The Chinese tr. of our book, however agrees with the Skt., not with the Tib. (U.W.). Compare p. XXX.

### Chapter X.

- 189. 5, 6. Mr. Wogihara has found these lines in the Chinese version of the Samādhir. Ch. IX, and sends me the following English translation from the Chinese: «Although he reads extremely many sūtras, (if) he, relying on his extensive learning, transgresses his vows...» I have accordingly verified the passage in P [Calcutta print] (p. 30.23), H. (fol. 35. b) and C (Cambridge, Add. 1481).
- 189. 5. bahūn C. °ryāyuneryā H. °ryāyaneyyā...çrutena mattaḥ C. P.
- 189. s. crutena na çakku H. C. P. °çīlu yena C.

# Chapter XI.

- 193. 5-16. = Samādhirāja Ch. V. p. 17. 9 sqq. of the Calcutta print («P»), with which I have collated a Cambridge MS. (C.) of the work. The variants of P (as before) are not noted when unsupported by a MS.
- 193.12 and note 1. My proposed correction is unsupported by the MSS., and indeed is (I now find) unnecessary, as this form is occasionally found even down to the Purāṇas. Hopkins ('Great Epic', 496) gives full details.
- 193. 14. nāpasthio CP.; pari yāna (A) dho C.

- 193. 15. yathaiva C.
- 193. 16. °mukhah C.
- 194. 1-10. = Ch. IX (fin.) p. 31. 17-26 of the same work, corresponding to f. 36 a-b in H(odgson MS. at R. A. S.).
- 194. 2. ke eti H. P.
- 194. 5. °bhāvadharmatām H.; P. with us.
- 194. 6. na cāsti H.
- 194. 7 and note 2. \*\*eno confirmed by P.; and by H. (dharmi teno). The Vedic instrumental (occurring in verse) in \*\*enā may be also compared.
- 194. 9. samehi H.
- 194. 12-15. = ibid. Ch. XIX.; f. 90. a. 5 in H.
- 194, note 4. My doubts were unnecessary. Anusvāra often 'makes position'. See now the Introduction, p. XX.
- 194.15. te gagane pavane va (= iva) C. te gagane parvane ce prajanti H.
- 195. 4. eti for tehi H.
- 195. 6-18. = ibid. Ch. XXVIII. f. 119. a. 3 in H.
- 195. 11. On the genitive in -asyo (confirmed by H) see the Introduction p. XV.
- 195. 12, 13. bhavati ca ano ... vana vasa vidhi ... H. In view of these variants, possibly no new metrical variety need be supposed.
- 195. 15, 16. ibid. Ch. XXIX; ff. 124. b, 125 in H.
- 195, note 7 and 196. 1-6. See now the edition ('R') p. 13.4-9. The whole verse-passage (13.4-15) is reproduced (see note 5) in the Tib., but not in the Chinese.
- 196. 3. strīsamstavu R.
  - » 4. khadgavimalāh R.
  - » 5. harshitamano R.
- 199, note 1. The Chinese tr. follows our text (U. W.).

# Chapter XII.

- 202. s. Cf. 179. 7, 8 and Kārikā 20 (p. XLV).
- 203. 9, 10. = Rāshṭrapālaparipo 18. 15, 16; with variant tyaja pro.
- 204. 14, 15. A.'s reading may stand, as daka for udaka occurs elsewhere.
- 213. 3—216. 5 and 213, n. 4. The names V°-parināmanā and V°-sūtra represent one and the same work. The present extract has been verified by myself from the Kanjur (Phalchen 30. f. 215) and by Mr. Wogihara from the Chinese. It occurs at the beginning of section III (on the third parināmanā).

- 219. 10. From an examination of the Tib. version of the Çālistamba instituted by M. de la Vallée and myself it results that the whole sūtra with the exception of an unimportant sentence or two can be pieced together from extant quotations. M. de la Vallée accordingly proposes to print the whole sūtra. It may be of interest to mention here that from the present passage arose the first literary identification of the Stein-fragments, communicated by me to Mr. Barnett and by him to Dr. Stein. I first noticed that the passage in Stein's Prelim. Report (1901) pl. XVI. fig. 2 belonged to the Çālistamba. The extract (torn on left side) corresponds, as I now see, to f. 139. a. 1–5 of our Tib. version (= 221. 14–222.7 of the text). The words A'A quoted in 222, note 1 will be seen (with variant ) in
  - the middle of 1.2 of the plate. It is also interesting to note that the fragment agrees with our text in 222.2 ( $am\bar{\imath}$  ucyante  $samsk^{\circ}$ ) in excluding the equiv. of  $avidy\bar{a}pratyay\bar{a}h$  found in B. and even in our Tib. version.
- 222, note 10. My friend Poussin communicates to me his reading of the passage of M. viz., cokotthamālāpana.
- ibid. n. 13. In Daçabhūmi VI (a reference which I owe to the same friend) we find  $up\bar{a}y\bar{a}s\bar{a}h$  described as  $duhkhadaurmanasyab\bar{a}hulatvasambh\bar{u}t\bar{a}h$ .
- 223, n. 3. The Tib. (to be printed: see above) corresponding to the Sanskrit passage quoted from M. would give a Sanskrit text somewhat as follows: vijnāna-sahajāç catvāro 'rūpiṇaḥ skandhā | rūpaṃ ca yad bhavati tad vijnānapratyayatvān nāmarūpam iti.
- ibid. n. 7. It is neither reproduced in the Tib. of the Çikshā nor in that of the Çālistamba.
- 224. 1-5, note 1. Mr. U. Wogihara reports that this passage is omitted in the Chinese version of the Çikshā, briefly paraphrased in one version of the sūtra (Nanjio 281), but fully reproduced in two others (N. 280, 867). The passage discussed in n. 6 is wanting in all four Ch. versions.
- 225. 6. Poussin compares Majjh.-n. I. 259, fin.
- 227. 11 sqq. The extract occurs in the Daçabhūmīçvara Ch. VI (fol. 59 a in the Paris MS, as la Vallée Poussin informs me). I have also verified the passage in my photographs of the ancient MS. (XII. b. 3) mentioned at p. 291, note 7. The leaf containing the passage is unfortunately badly mutilated. There is no variant of importance. About a line of text has been passed over by our author before the words api tu in line 12.
- 235, note 5. The Chinese version however of Çi. follows our text; it does not agree with the Tib. (U. W.).
- 238-241. The Ch. version abridges the extract, omitting 238.3-4; 238.3-239.2; 239.5-10; 240.7-241.18.
- 289. 10. Read probably **স**র্ন স্থনাস<sup>o</sup>, anusvāra being scanned (as often; see Introduction, p. XX) long.

#### Chapter XIV.

- 242. 8-5 and note 1. The Chinese version omits the whole sentence, evan...ava-taret (U. W.).
- 242. 11 sqq. = Samādhi-r. Ch. XXXI. Fol. 130. b. 2 in H(odgson MS. at R.A.S.); fol. 126. a in C(ambridge Add. 916).
  - » 12. jātu uçarī H.? for usari (utsar). josavī C.
  - » 18. indriyāņa vasam ăti (sic) C.
- 243. 4. bhisham H. C. kureshyatī H.
  - » 7. °maticandrah C.
  - » 9. °kshubhye C. kshuyo H.
  - » 11. °gamishyati puna jātu H. gamishyatā pu° C.
  - » 12. °rūpam C.
  - » 13. °райсо Н. С.
- 244.11 sqq. This locus classicus is referred to at the beginning of Ch. V. of the Madhy. vrtti.
- 245. 15 and n. 5. The clause must be a late interpolation, as it is wanting (so Mr. Wogihara reports) not only in the three Chinese versions of the sūtra, but even in the Ch. version of the Çikshā itself.
- 250, note 1. Similar abridgement in Chinese tr. of Çi. and in the later tr. of orig. sūtra; but the earlier tr. agrees with Tib.
- 250, note 2. Similar omission in Chinese Ci. (U. W.).
- 259, note 1. The Chinese tr. of our book, however, follows our text (U. W.).
- 259. 10 sqq. The whole of this extract is omitted in the Chinese tr. (U. W.).
- 262. 10 and n. 6. ਤੇ ਲ੍ਹੀ probably represent (as V. P. suggests) तं क्रमें.
- 262. 9-11 and n. 5. In verse also in Chinese tr. (U. W.).

# Chapter XV.

- 267, note 2. 269, » 4. Also wanting in the Chinese (U. W.).
- 269. 13 sqq. From Ch. X. of the sutra (p. 456 of the Tokyo translation cited at 324, note 1).
- 270, note 1. The next chapter (Ch. XI) (ibid. p. 491 fin.).
- 270.8 and note 2. Join okarunā-garbhao and compare Poussin, Bouddhisme p. 116.4 and passages there quoted.

# Chapter XVI.

273. 13, 14.  $= K \bar{a} r i k \bar{a}$  22.

» 16. = » 23a (for 23b see 275. 10).

275. 10. Join çūnyatā-ka°. Compare 270. 8 and Add. Note ad loc.

276. 4, 5. Kar. 24.

- » 10. Compare the reference to the Gandav. cited Add. N. to 5.20. The Chinese version of the Qi. (not of the orig. sūtra) confirms our text (U. W.).
- 278.6 and note 2. Poussin compares Bodhic. VII. 49-51. «The Bodhisat must not give to others an opportunity of wrong-doing».
- 273. 14 sq. From Parināmanā I.
- 283, note 2. Chinese with Tib.
- 284.9. Read kudya in text and note. Poussin compares Bcp. ad IX. 86 (= p. 276.7 of his "Bouddhisme") and he also quotes the Çlokavārttika in JRAS. 1902, p. 374.
- 289. 12.  $= K \bar{a} rik \bar{a}$  25a. Read bhadracary $\bar{a}$ .
- » note 4. Dele (?), the Tib. reading being confirmed by Poussin in Muséon N. Sér. I. 234, note 1.
- 290. 7 and note 3. The clause does, however, appear in the Chinese tr. (U. W.).
- 291. 9. Candrapradīpānum°, i. e. Samādhirāja, Chapter XXV.
- 291. 10. As another example of the sanctity of the Vajradhvajap° compare my Camb. Cat. p. 152 where a devotional extract from the work has been written at the end of so sacred a work as the Ashṭas. Prajñāp.
- 296.5-7 and note 2. In Daçabhūmīçvara Ch. I (just before the passage quoted at 11.3 supra) ājīvikabhaya, açlokabh° and maraṇabh° are mentioned, together (Camb. Add. MS. 1618. 10. b. 6). Hence it follows that açloka must be the antithesis of çloka in the sense of 'renown'. Compare parānuvādabhāya in Ang.-n. II. p. 122 and Add. N. to 10. 15 above.

# Chapter XVII.

300. 7.
302. 4, pada 2. Also wanting in the Chinese Çi. (U. W.).

302.5. The Chinese agrees with our text, not with the Tib. (U. W.).

305, note 4. Read nityam, with anusvara and scan the anusvara long, ut saepe.

309. 1-4 (see 308, n. 8). The Chinese agrees with our text.

# Chapter XVIII.

- 316. 8, 4. See Kārikā 25 in the Introduction.
- 317. 13. Compare Dh.-sangr. § 48 (§ 47 was quoted at 316. n. 2).
- 317. 18, 19. Compare Kar. 25 b.
- 318, note 3. Compare the usage of the Lal.-v.; Jacobi, ZDMG. 38. 610.
- 326. 1. For the simile compare 168. 12.
- 331. 11 sqq. and note 5. As a result of the tentative publication here mentioned my attention was called by Prof. Leumann to several parallels from the Jain canon esp.: (1) Anuyogadvāra, text and comm. ap. Weber, Ind. Studien XVII. 26 (English tr. in Ind. Ant. XXI. 304).
  - (2) Aupapātika §§ 30, 73.
- 331, note 6. 'Goyama' (Gotama) occurs also in the Jain list, and the scholiast identifies him with the founder of the Hindu darçana: cf. Weber's note 3 (98) ad loc. cit.
- 332, l. 1 and note 1. On Ajīvika, which at first looks like a mere metrical licence, Mr. Wogihāra favours me with a note to prove that it is a contemptuous modification coined by the Buddhists: «A pupil of Hiouen-Thsang who composed a commentary on the Vijñānamātra-çāstra of Dharmāpala, writes on that work that the founder of the sect ought really to be called 'rightly-living' (ājīvaka) but that the Buddhists call him 'the unrightly living' (ājīvaka), because he lives unrightly».

The chief objection to the credibility of this anecdote is that no form of  $\bar{a}$ - $\bar{n}v$  has as yet been found in the alleged sense.

- 832, l. 1 and note 2. As to uttarikā° and anuttar°. I learn through Dr. Leumann and Mr. Wogihara that one of the Chinese versions of the Ratnolkādhāraņī (called by the Chinese translators Mahāvaipuly adhāraņī-ratnolkā) refers these words to the acceptance or not of the cūnyatā-doctrine: 'those who suppose a real existence or (on the contrary) an absolute non-existence'.
- 332, l. 2, note 3. As to dīrghajaṭā, compare also Beal, Life of Hiouen Thsang, p. 161 fin. On the Kumāravratas, Mr. Wogihara refers to a work of Nāgārjuna, «in which many 'impure practices' are mentioned, amongst them the service of Kumāra. Nāgārjuna elsewhere describes the attributes of Kumāra (Skanda)».
- 332, 1. 6, note 8. The reading dharma a-cintiya here is confirmed by the Tib. 지지지 W지 and by the Chinese translation of the sūtra quoted, from which
  - Dr. Leumann and Mr. Wogihara render the pada: 'und der solche Lebensweisen für hochschmeckende unausdenkbare Obliegenheiten [dharma] haltende'.

On the other hand the list cited from the Mahavastu has dharmacintika and that from the Jain Anuyogadvara dhammacintaga. The latter expression is thus explained in the commentary: Yājñavalkya prabhṛti-ṛshi-praṇīta-dharmasamhitā cintayanti dharmacintakāḥ. The reading before the Chinese translator of the Çikshā. was probably similar. Moreover below at 333.12 where a similar phrase recurs, the Tib. (201. a. 2) renders it: 출자'경독자리시설팅 (not ധ팅, as above).

## Chapter XIX.

- 348. 3. See Kārikā 26a. Compare p. 350, n. 1.
- 348. 12. With dakshinena pā°, compare Bcp. ad V. 96 (V P.).
- 354.5 sqq. This passage comes from Ch. XXIV of the Samādhirāja; fol. 109b in H(odgson MS. of R.A.S.).
  - » 6 and note 4. vepulyas° H., confirming my suggestion in note 1.
  - » 10. bhājana vijānīyādhī° H.
  - » 14.  $s\bar{a}ml^{\circ}$  H.
- 355. 1. °vanto bahu bhavet H.
- 356. 16, 17. The stanza forms the last couplet but one of the Anumodanaparivarta (specially recommended above 291. 9); i. e. Ch. XXV fol. 111b of the London MS. of the Samādhirāja.
- 357. 1. Compare Dīgha-n. I. p. 70 § 64 and other Pāli passages cited by Davids in his translation, ad loc.; also Vis.-m. in JPTS. 1891—3, p. 79.
- 358.5. Our MS reads \*ckampana; but \*ckalpana\* is supported both by the Bodhic. and our Tib.
- 360. 5. opädyate Bodhic.

#### Index I.

369. s v. Pitrputraso. Add. ref. to 256.4-262.11.

# Typographical Errors.

| 1. 1.          | Dele    | daṇḍa after नर्जादिः                       |   |
|----------------|---------|--------------------------------------------|---|
| 1. 4.          | Read:   | म्र <b>प्राप्त</b> पूर्व॰.                 |   |
| 1. 7.          |         | <b>मृ</b> णुतः                             |   |
| 3. 5.          | »       | बुद्दगती पे (one word).                    |   |
| 3. 10.         | Divide: | हेतु गु॰.                                  |   |
| 3. 14, 15.     | Read:   | म्रत्प्त गु॰.                              |   |
| 3. 16.         | »       | म्रुविव°.                                  |   |
| 3, 17.         | »       | संघ°                                       |   |
| 5. 8.          | »       | तस्माच्क् <b>दा</b> ॰.                     |   |
| 5. 12.         | Divide: | °yām, Ānanda, yogaḥ.                       |   |
| 6, note 7.     | Read:   | referring.                                 |   |
| 7. 11.         | n       | ञ्चपे (same error in 4, note 3 supra).     |   |
| 7. 14.         | »       | ॰क्रीडितो.                                 |   |
| 9. 7.          |         | नावमन्य <u>न</u> ा.                        |   |
| 11. 6.         | n       | बोधिमलेन.                                  |   |
| 17. 6.         | n       | बोधिसत्त्रशितासंत्र° (anusvāra misplaced). |   |
| 17. 20.        | »       | °र्गं सम्य°-•                              |   |
| 17. 21.        | »       | °बुध्यते.                                  |   |
| 23. 14.        | »       | वाचा.                                      |   |
| 31. 2.         | Join:   | षष्ठोपरि॰.                                 |   |
| 34. 12.        | Read:   | मलानाम॰ (without break).                   |   |
| 35. 1.         | Divide: | °ह्यता नाति <b>त्रा</b> °.                 |   |
| 37. 15; 38. 1. | Read:   |                                            |   |
|                |         |                                            | 2 |

# TYPOGRAPHICAL ERRORS.

| 35, note 12.     | Read:    | (26. <u>a</u> . 2).                                                        |
|------------------|----------|----------------------------------------------------------------------------|
| 39. 8.           | »        | °व <u>ात</u> िको-                                                          |
| 44. 20.          | »        | °विवर्जनं.                                                                 |
| 45, note 5.      | »        | bhavishyanti instead of otii.                                              |
| » » »            | »        | not clear) I » w uot clear). I                                             |
| 46. 19.          | »        | भविष्यामो.                                                                 |
| 54. 17.          | »        | यस्य धि° (yasy' a°)बुहे ध°.                                                |
| 61. 13.          | »        | °क्त_मियम°.                                                                |
| 68. 16.          | <b>»</b> | °तुगुट्ति°.                                                                |
| 95. 12.          | »        | ॰वर्षां.                                                                   |
| 100. 17.         | ))       | <u>म</u> ्रनास्तीनः                                                        |
| » »              | n        | °सत्कार्°.                                                                 |
| 126. 5.          | »        | ॰गुन्स॰.                                                                   |
| 129. 7.          | n        | परिभुञ्जता.                                                                |
| 145.4, 5.        | »        | तत्र तेना° and below एकसबसं°.                                              |
| 146. 21.         | »        | उत्ता समासतो, and add half danda after तत्र (which introduces Kārikā).     |
| 148. 5.          | Join:    | °र् <b>ता</b> कामो                                                         |
| 148. 7.          | Sic tra  | nscript; but correct sandhi to °ਫ਼: ਸ਼ਜ°.                                  |
| 148. 15.         | Read:    | यावत्यो.                                                                   |
| 151.15, 18.      | »        | A double danda should follow मार्कर्म in both passages.<br>See Add. Notes. |
| 160. 7.          | . 1)     | °ध्याचरति । तत्रैव च                                                       |
| 169. 2.          | »        | देशयेत्                                                                    |
| 181. 12.         | »        | मुखान्त° (as in line 10).                                                  |
| 182, n. 1, l. 5. | » ·      | genuineness.                                                               |
| 184, note 2.     |          | 3 - 0 43                                                                   |
| •                | »        | here for there.                                                            |
| 187, note 2.     | »        | § 69.                                                                      |
|                  |          | <del>-</del> -                                                             |

```
Read: °रम्बणा°.
213. 2.
222, note 10.
                       understand.
                 ))
                       कर्मतेत्र°.
224. 12.
226. 12.
                      मंत्रात्तितः
                 ))
239, note 4.
                 » metrically.
249. 14.
                       कर्क.
268, » 1.
                 » cf. 131. 3. 6.
                       °lasya-vardh°.
273. 16.
          Join:
275. 10.
                       tā-karuņā.
               So the transcript: read oaçayau.
276. 4.
               Read: °पन्नवीर्यममारा°.
277. 8.
284. 9.
               kudya is of course the reading, though probably the conjunct in
                    the text stands for dm. Correct also note 6.
287. 4.
               Read: धमाणां.
288, n. 1, l. 5.
               Dele point in Tibetan: ∰A (monosyll).
                Read: भद्रचयाः
289. 2.
                       मर्बद्ध-
289. 9.
                      °বহানি (without [ন]).
314. 15.
                       probably ፚ፟ጣ ('word') and, of course, 디エ.
351, note 3.
                       Bodhic. IX. 2.
357, » »
369.
               Add to entry Pitrputrasc reference to 256.4-262.11.
               In entry pari-tap correct reference to 128.10.
383.
386.
                Add to entry bhaya reference to 206. 15 sqq.
387.
                             ranya
                                              » 204. 15 (for daka).
```

·-&-

Introduction p. XXIX. 27. Read: necessarily.

# INTRODUCTION

(preliminary).

The text of the Çikshā-samuccaya, of which the present fasciculus represents the first third is preserved in a single ancient MS. now forming part of the Wright collection of the University Library, Cambridge. 1) Amongst the papers of the late Professor Minaev was found a transcript of the India Office MS. (a copy made for Mr. Hodgson of the unique codex just referred to), which he had had made apparently for quotation in his great work on Buddhism 2), rather than for publication.

It is in fact, especially in the portion now published, a very indifferent performance; but I have been glad to utilize it as a basis, as the labour of copying would (in view of my very limited leisure) have greatly retarded the present publication.

The only other authority for the text as a whole is the Tibetan version, for which I have used the very roughly printed

<sup>1)</sup> Described at p. 106 of the present writer's Catalogue of the Collection (Cambridge, 1883) and there assigned to the XIV—XV<sup>th</sup> cent. In the description for Jayadeva read Çantideva pupil of Jayadeva.

<sup>2)</sup> For references to the portion now published, see pp. 85, 90 (= 88.14 infra), 173 (= 68.12, 67.19, 59.10) of the translation by M. de Pompignan (Paris, 1894).

copy in the Hodgson collections of the India office. In several passages indistinct and faulty readings in this xylograph have been kindly set right by Professors d'Oldenburg and Ivanovski from a clearer copy at St. Petersburg. In cases of doubt I have often quoted the actual words of this version, not from any desire to parade Tibetan scholarship which I do not possess, but rather to afford to those whose equipment from this most valuable armoury for Buddhist research is stronger than my own, an opportunity for checking my results. At the same time I have at times ventured to add English equivalents, derived from Jäschke's Dictionary for the possible guidance of readers unacquainted with Tibetan.

Occasional help from Chinese sources 1) most readily given by my friend Mr. T. Watters is acknowledged in the notes. I have also received valuable suggestions from Professors Cowell and S. d'Oldenburg.

The MS. is on the whole carefully written, though it has not been possible, owing to minor inconsistencies rather than to downright error to deduce from it a complete system of orthography<sup>2</sup>). Regarding sandhi I have endeavoured to take a middle course, correcting what appeared to be clerical errors, but also leaving uncorrected several combinations, where a considerable alteration of form would have resulted from the application of strict rules.

<sup>1)</sup> i. e. From the Chinese versions of books cited by Cantideva.

<sup>2)</sup> A few prevalent spellings such as dushkha, satva have been regularly adopted. Senart's observations on these points in the Introduction to his Mahavastu vol. I. are very valuable.

Even in MSS. of the classical Sanskrit, as Whitney<sup>1</sup>) observes some euphonic laws are commonly disregarded: can we then suppose that Buddhist authors, who in verse allow themselves such license in matters like hiatus and elision should in prose have strictly conformed to grammatical euphony?

As to punctuation, a somewhat interesting feature in the MS. is the use of single point level with the middle of the letters as a minor stop, the equivalent of our comma or semicolon, often without causing a break in the *sandhi*. Thinking however that this might be confused with *visarga*, I have replaced it by the half-danda, to the use of which in early MSS. I have elsewhere<sup>2</sup>) called attention.

The marginal annotations of the archetype are reproduced in the foot-notes. These are partly omissions supplied<sup>3</sup>) by careful readers, partly explanations<sup>4</sup>) extracted, it may be, from commentaries<sup>5</sup>) by previous readers, and fractures due to accidental causes such as worms I have been in many cases able to supply from the Tibetan.

I reserve further remarks for future occasions connected with the publication of the present-text, as well as for the annotated translation which I have already commenced.

<sup>1)</sup> Grammar § 206 a.

<sup>2)</sup> Palaeographical Society. Oriental Series. Plate LXXXI. I have of course freely added *dandas* of all kinds, wherever such punctuation seemed required by the sense.

<sup>3)</sup> Accurately from other copies, as the Tibetan shows.

<sup>4)</sup> Cf. Täränātha, tr. Schiefner p. 233.

<sup>5)</sup> Cp. p. 10.13 with the foot-note (4) and further explanation in Additiona Notes.

It remains only for me to express my sense of the honour conferred on me by the distinguished Academy to which Oriental learning is already so deeply indebted, in having accepted me as the editor of this the first volume of the *Bibliotheca Buddhica*.

University College: London, August 1897.

Cecil Bendall.

# **CIKSHĀSAMUCCAYA**

#### A COMPENDIUM OF BUDDHISTIC TEACHING

COMPILED BY

# ÇĀNTIDEVA

CHIEFLY FROM EARLIER MAHAYANA-SÜTRAS.

#### EDITED BY

#### C. Bendall M. A.

PROFESSOR OF SANSCRIT, UNIVERSITY COLLEGE, LONDON; FORMERLY FELLOW OF GONVILLE AND CAIUS COLLEGE, CAMBRIDGE.

T.



### ST. PETERSBURG, 1897.

Commissionnaires de l'Académie Impériale des Sciences:

à St.-Pétersbourg,

N. Oglobline à St.-Pétersbourg et Kief, M. Klukine à Moscou,

J. Glasounof, M. Eggers & Cie. et C. Ricker | N. Karbasnikof à St.-Pétersbourg, Moscou et Varsovie,

Voss' Sortiment (G. Haessel) à Leipsic.

Prix: 1 Rbl. = 2 Mrk. 50 Pf.

Imprimé par ordre de l'Académie Impériale des sciences. Août 1897. N. Doubrovine, Secrétaire perpétuel.

> Imprimerie de l'Académie Impériale des sciences. Vass.-Ostr., 9 ligne, Ne 12.

# ÇIKSHĀSAMUCCAYA

# A COMPENDIUM OF BUDDHISTIC TEACHING

COMPILED BY

# ÇANTIDEVA

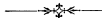
CHIEFLY FROM EARLIER MAHAYANA-SUTRAS.

#### EDITED BY

#### C. Bendall M. A.,

PROFESSOR OF SANSCRIT, UNIVERSITY COLLEGE, LONDON; FORMERLY FELLOW OF GONVILLE AND CAIUS COLLEGE, CAMBRIDGE.

II.



#### ST. PETERSBURG, 1898.

Commissionnaires de l'Académie Impériale des Sciences:

- J. Glasounof, M. Eggers & Cie. et C. Ricker | N. Karbasnikof à St.-Pétersbourg, Moscou
- à St.-Pétersbourg, N. Oglobline à St.-Pétersbourg et Kief,
- M. Klukine à Moscou,

N. Karbasnikof à St.-Petersbourg, Mosco et Varsovie,

Voss' Sortiment (G. Haessel) à Leipsic.

Prix: 1 Rbl. = 2 Mrk. 50 Pf.

Imprimé par ordre de l'Académie Impériale des sciences. Décembre 1898. N. Doubrovine, Secrétaire perpétuel.

### BIBLIOTHECA BUDDHICA.

# ÇIKSHĀSAMUCCAYA

#### A COMPENDIUM OF BUDDHISTIC TEACHING

COMPILED BY

# ÇĀNTIDEVA

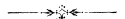
CHIEFLY FROM EARLIER MAHAYANA-SUTRAS.

#### EDITED BY

#### C. Bendall M. A.,

PROFESSOR OF SANSCRIT, UNIVERSITY COLLEGE, LONDON; FORMERLY FELLOW OF GONVILLE AND CAIUS COLLEGE, CAMBRIDGE.

III.



# ST.-PÉTERSBOURG, 1901.

Commissionnaires de l'Académie Impériale des Sciences:

- à St.-Pétersbourg,
- N. Oglobline à St.-Pétersbourg et Kief,
- M. Klukine à Moscou,
- E. Raspopof à Odessa,
- J. Glasounof, M. Eggers & Cie. et C. Ricker | N. Karbasnikof à St.-Pétersbourg, Moscou, Varsovie et Vilna,
  - N. Kymmel à Riga,

Luzac & Cie. à Londres.

Voss' Sortiment (G. Haessel) à Leipsic.

Prix: 1 Rbl. = 2 Mrk. 50 Pf.

Imprimé par ordre de l'Académie Impériale des sciences. Septembre 1901. N. Doubrovine, Secrétaire perpétuel.

